
/ 
UNIVERSIDAD NACIONAL AUTO NOMA 

T E s 1 s 
QUE PARA OBTENER EL TITULO DE: 

LICENCIADA EN LENGUA Y 

LITERATURA HISPANICAS 

p R E s E N T A 

MARIA DEL CARMEN AGUILAR AGUIRRE 

ASESOR: MTRO. HENOC VALENCIA MORALES. 

ACATLAN, EDO. DE MEXICO. MARZO DE 2002. 

- e_ 



 

UNAM – Dirección General de Bibliotecas 

Tesis Digitales 

Restricciones de uso 
  

DERECHOS RESERVADOS © 

PROHIBIDA SU REPRODUCCIÓN TOTAL O PARCIAL 
  

Todo el material contenido en esta tesis esta protegido por la Ley Federal 
del Derecho de Autor (LFDA) de los Estados Unidos Mexicanos (México). 

El uso de imágenes, fragmentos de videos, y demás material que sea 
objeto de protección de los derechos de autor, será exclusivamente para 
fines educativos e informativos y deberá citar la fuente donde la obtuvo 
mencionando el autor o autores. Cualquier uso distinto como el lucro, 
reproducción, edición o modificación, será perseguido y sancionado por el 
respectivo titular de los Derechos de Autor. 

 

  

 



ÍNDICE 



Introducción 

1 Semblanza 

1.1 Su vida 

1.2 Su obra 

2 Publicaciones 

2.J libros 

2.2 Poemas sueltos 

2.3 Artículos varios 

3 Poesía religiosa en México durante el siglo XX 

3.1 Antecedentes 

3.2 Poetas y temas 

4 La estética de Manuel Ponce 

4.1 Temas 

4. 1.1 Poesía religiosa 

4.1.1. I Dios 

4.1.1.2 Cristo 

4.1.1.3 María 

4.1.2 Poesía profana 

4.1.2.1 La muerte 

4.1.2.2 Otros temas 

4.2 Versificación 

4.3 Características 

4.3.1 Imágenes 

4.3.2 Léxico 

4.3.3 Adjetivación 

4.3.4 Aliteración TESIS CCN 
FALLA DE ORIGEN 



5 Interpretación 

5.1 Análisis estructural del soneto uiAy muerte más florida!" 

5.1.1 Nivel fónico-fonológico 

5.1.2 Nivel morfosintáctico 

5.1.3 Niveles léxico-semántico y lógico 

5.2 Análisis del poema "Teofanía VI" 

Conclusiones 

Obras consultadas 

TESIS CON 
FALL-i~ DE ORIGEN 



INTRODUCCIÓN 



Analizar una obra que nos conmueve es empresa difícil y arriesgada, tanto por la 

objetividad que se requiere para hablar sobre ella como por los juicios valorativos 

que implica el análisis. Tal es el caso de la poesía de Manuel Ponce, una de las más 

depuradas y líricas que trata con fe, certeza y gran expresividad los temas 

esenciales de la vida: Dios, el amor, la muerte y el mundo. Su labor artística resulta 

un caso sin paralelo en las letras mexicanas contemporáneas tanto por el 

vocabulario y los temas inusitados como por la adjetivación y la métrica que hacen 

de la suya una escritura moderna y tradicional al mismo tiempo. Y es renovador de 

la poesía religiosa pues aplica recursos y formas que sólo habían sido usados en 

textos profanos. Su producción poética posee un sello personal que le imprime 

levedad y hondura y en la que pensamiento y emoción aparecen unidos en 

perfecto equilibrio. 

En 1940 los padres Méndez Plancarte publicaron, Bajo el signo de Ábside, su 

primer libro, Ciclo de vírgenes y el autor recibió una cena-homenaje por parte de 

Salvador Elizondo, León Felipe, José Moreno Villa y Alí Chumacero e hicieron 

comentarios elogiosos José Luis Martínez y Adolfo Sánchez Vázquez. entre otros. 

Más adelante, en la década de 1980, Gabriel Zaid realizó una antología que publicó 

TESIS CON 
FALLA DE ORIGEN ¡¡ 

t.__'---------~,,,,,,,.,=======-----------------... 



el Fondo de Cultura Económica;'·y poco después Javier Sicilia y Jorge González de 

León reunieron su obra escrita de 1940 a 1984, para editarla en los Textos de 

Humanidades de la Dirección de Literatura de la UNAM. Finalmente, con motivo 

de su muerte, su poesía volvió a ser motivo de comentarios en revistas y 

periódicos. 

Su obra ha sido incluida en varias antologías: apareció en La poesía mexicana 

moderna, de Antonio Castro Leal en 1953 y en la Antología mexicana de poesía 

religiosa del siglo XX. de Carlos González Salas publicada en 1960. Se editaron 

poemas suyos en Mil y un sonetos mexicanos, selección llevada a cabo por Salvador 

Novo en 1963 y en La poesía mexicana del siglo XX. por Carlos Monsiváis, en 1966. 

Posteriormente, en 1970 se encuentra en jardín moreliano de poetas, libro editado 

por Balsal con introducción del profesor Martínez Peñalosa para conmemorar el 

2°. centenario del Seminario de Morelia. Y Salvador Elizondo eligió algunos poemas 

para Museo poético, de 1974. Aparece también en La poesía en Michoacán, libro 

escrito por Raúl Arrecia Cortés en 1979. 

Sin embargo, no ha habido una investigación que profundice en su 

escritura. con excepción del trabajo de María Teresa Perdomo, La poesía de 

Manuel Ponce. En dicho libro, la doctora Perdomo trata con profundidad y acierto 

la obra del padre Ponce; asimismo aporta datos valiosos sobre su vida y los inicios 

de su labor poética que son importantes para una mayor comprensión de su obra. 

Por otro lado, la investigadora ha reunido poemas que permanecían inéditos o 

dispersos en diversas revistas y periódicos y que brindan nuevas fuentes de estudio 

sobre la obra de Ponce. 

Los versos del poeta michoacano han sido poco difundidos en México por 

muchas razones. Una de ellas es la escasa edición de sus libros. Otra más, es el 

hecho de que algunos críticos, como Octavio Paz, los han menospreciado por no 

considerarlos modernos; también por la complejidad que a veces presentan, y 

porque Ponce no pertenece a ningún grupo literario. 

¡¡¡ 



El propósito de este trabajo es propiciar un atisbo a la biografía del poeta y 

ofrecer a los lectores el conocimiento de sus composiciones para tratar de 

encontrar las razones que hacen de éstas una poesía excepcional, llena de 

auténtico y hondo lirismo y repleta de matices. 

El trabajo se ha dividido en cinco capítulos. El primero trata de la vida de 

Ponce; fue la suya una existencia intensa dedicada a la búsqueda de la expresión 

estética en todas sus manifestaciones: literatura, arquitectura, música y pintura. Se 

presenta también un panorama general de su producción poética, sus rasgos 

característicos y ejemplos, con el fin de ofrecer una perspectiva integral. 

El capítulo número dos es una lista de la poesía y la obra en prosa escritas por 

Manuel Ponce de 1939 a 1988. 

El tercer capítulo, "Poesía religiosa en México durante el siglo XX", sitúa a 

Ponce entre los poetas religiosos del siglo pasado. Del mismo modo muestra a 

algunos de los principales autores que han elevado sus versos a la divinidad, unas 

de las particularidades de su poesía y las diversas vías de expresión. Presento aquí a 

poetas poco estudiados cuya obra religiosa es escasamente conocida o comentada, 

tales como Francisco Alday, Gloria Riestra, José Luz Ojeda y Ramón López Lara 

entre otros. 

Una vez situado Manuel Ponce en su momento histórico se analizan en el 

capítulo siguiente algunas de las características más sobresalientes de su poesía, 

como el cuidado en la forma, que lo llevó a explorar nuevos caminos; el esmero 

con que elige las aliteraciones que proporcionan a su obra gran expresividad; el 

léxico con que están construidos sus versos: la concepción de su mundo poético a 

través de la variedad de sus temas y el contenido innovador en que están. 

revestidos. También hay un espacio dedicado a la versificación que es muy 

importante en un autor tan cuidadoso de la forma como es Ponce. Los acentos, 

metros, ritmo, rimas y diversas combinaciones estróficas han sido trabajadas por él 

con esmero. 

iv 



Por último, el capítulo cinco consiste en un análisis estructural de dos textos 

representativos de su obra siguiendo el método propuesto por Helena Berlstáln en 

Análisis estructura/ del poema lírico; sin embargo, cuando sea necesario, se 

mencionarán los diversos puntos de vista de otros estudiosos de la literatura. 

De acuerdo con este método, he realizado el análisis de dos poemas, el 

inicial es un soneto tomado del libro El jardín increíble, llamado "iAy muerte más 

florida!"; y el segundo, está tomado de Elegías y teofanlas titualdo "Teofanía VI''. La 

primera parte del estudio está dedicado a un análisis fonético-fonológico; la 

segunda, a un análisis morfosintáctico, que atañe a al forma de las palabras y su 

colocación; y la tercera a un análisis léxico-semántico que abarca fenómenos 

retóricos: los antiguamente llamados tropos de dicción o tropos de palabra como 

la metáfora; y el nivel lógico, que incluye figuras y tropos de pensamiento. Los tres 

niveles intentan descifrar el discurso poético en sus partes más pequeñas para 

lograr una mayor comprensión tanto de su contenido como de su forma y obtener 

un análisis más certero sin ser absoluto. 

Leer a Manuel Ponce es entrar a un "jardín increíble"; estoy de acuerdo con 

Gabriel Zaid cuando dice que toda la obra de Ponce podría agruparse bajo el titulo 

de El jardín increíble, porque el mundo, la vida y la realidad visible son un reflejo de 

la presencia y el amor divinos, y ese amor hace florecer la existencia y la vuelve 

increíble. La vida y la muerte son un solo elemento, los opuestos se reconcilian y 

así la belleza, la luz, la naturaleza, el amor, son todos uno. Dios está presente en la 

flor, en la virgen caída, en la "hierba proletaria", en los "simples animales", en las 

ciudades de "afán caduco y llanto", en la luz "que se disocia en gajos'', en la 

"mañana tierna de pirules". El ser divino y su amor otorgan significado al mundo, lo 

pueblan de verdad esencial y lo vuelven excepcional. 

TESIS CON 
FALLA DE ORIGEN 

V 



1 

SEMBLANZA 



1.1 Su vida 

A Manuel Ponce se le podía ver escribiendo sus versos, enseñando literatura, 

oficiando misa, leyendo, dirigiendo una revista o trabajando para la difusión del 

arte; Manuel, el padre Ponce, "un profesor enamorado de Dios escribe algunos de 

los mejores poemas de la poesía católica moderna".' Pero, tquién es Manuel 

Ponce? 

Manuel Ponce Zavala nació por azar en Tanhuato, Michoacán el 19 de 

febrero de 1913. Fue el segundo de tres hijos que tuvieron sus padres, Lorenzo 

Ponce Jiménez y Josefa Zavala Uribe, quienes radicados en Morelia, habían ido a 

visitar al cura de Tanhuato, el padre Serrato, que era su pariente, pero 

sorprendidos por la Revolución, permanecieron allí, donde nació Manuel Ponce. 

Después, la familia vivió en varios lugares de Guanajuato, más tarde en Guadalajara 

y en lrapuato y finalmente se trasladó a Morelia. Ahí, Manuel Ponce ingresó a la 

escuela primaria de la Libre de Morelia. Durante su infancia, el padre Serrato fue el 

modelo y padrino del niño, huérfano de padre a los nueve años. Luego de una 

1 Zaid, Gabriel. Tre.\' /XH!ltu católicos. México, Océano (El dia siguiente), 1977. p. 296. 

7 



ordenación en la catedral a los trece años, Ponce decidió ingresar en el Seminario 

Tridentino de San José, en Morelia, donde cursó la preparatoria, la filosofía y el 

teologado. 

Durante esta etapa, su vida no siempre gozó de paz exterior debido a las 

persecuciones que se hicieron a la Iglesia y a los sacerdotes, y compartió la suerte 

de muchos de los seminaristas de su época. Mucho tiempo después, el rector del 

Seminario de Moreiia, al recordar ese período dice de Manuel Ponce: 

Él se acercó al Seminario cuando estábamos bajo el peso de la más cruda 
persecución en que los templos estaban cerrados, en que la enseñanza estaba 
completamente coartada. Él anduvo de casa en casa en esta ciudad de Morelia, 
en pequeños grupos aprendiendo lo que la Iglesia quiere que se aprenda para 
llegar a ser sacerdote y después tuvo que salir a otros pueblos pequeños o 
grandes. Anduvo de hacienda en hacienda, de rancho en rancho, 'con temores 
por dentro y con luchas por fuera', estudiando el Latín, la Filosofía, la 
Teología. 2 

Algunos seminaristas fueron enviados a Montezuma, Estados Unidos, otros 

estuvieron ocultos en Celaya. Ahí, Ponce tuvo a su cargo a un grupo de estudiantes 

a los que impartía diversas materias. Después de Celaya, en donde el poeta 

terminó el teologado, se trasladó a Guanajuato, luego a Salvatierra y por último a 

Apaseo el Alto, donde también fue profesor de los seminaristas en distintas 

disciplinas. Regresó a Morelia y recibió las órdenes sacerdotales el B de diciembre 

de 1936 en la capilla del templo de San José. En el seminario de esa ciudad ejerció 

durante 25 años el ministerio de profesor de literatura, historia, preceptiva y 

apologética. 

Cuando estudiaba en el seminario de Morelia, Ponce inició la edición del 

periódico Letras en 1931, junto con los seminaristas Luis Arroyo, Andrés Lozano y 

Francisco Pérez Gil. La difusión de dicha publicación se prolongó durante dos años. 

María Teresa Perdomo indica que Manuel Ponce le comentó cómo lo realizaban: 

"Yo lo fabricaba, otro lo imprimía y otro lo vendía."' 

2 "Felicitación del Sr. rector al P. Ponce". Tremo, 2'. época. IV-1, diciembre-febrero de 1961-1962, p. 21. 
·
1 Perdomo. Maria Teresa. l.L1 /Xh!,,/a ele Manuel /'once. Morelia, Universidad Michoacana de San Nicolils de 
Hidalgo (Biblioteca Nicolaita de Poetas Michoacanos, 3), 1994, p.21. 

8 



De 1944 a 1968 fue director de Trento, revista del Seminario de Morelia, que 

se autodefine como "periódico del Seminario de Morelia", pero era mucho más 

que eso. Fue divulgadora de ideas y acontecimientos diocesanos y de catequesis, a 

la vez que órgano de expresiones religiosas y literarias. Constaba de diversas 

secciones: historia, filosofía, arte, sociología, pedagogía y literatura. En esta última, 

Manuel Ponce editó varias antologías: Poetas de/ seminario; Poetas michoacanos; 

Poetas italianos contemporáneos, cuya traducción realizó el mismo Ponce; Poesla 

cristiana; Poesía religiosa y Poesía en México. También publicó artículos literarios y 

poesía propia. 

En las diversas secciones de poesía de Trento, Ponce realizaba la selección de 

los poetas y escribía una breve nota acerca de los mismos y su obra. En estas 

reseñas mostraba su capacidad de análisis y síntesis para, en unas cuantas lineas, 

dar una imagen precisa de los autores y una interpretación de su labor poética. 

Entre los poetas michoacanos incluyó a Manuel de la Torre Lloreda, Fray Manuel 

Martínez de Navarrete, Félix María Martínez, al Pbro. José A. Bárcena, a los 

sacerdotes Alfonso y Gabriel Méndez Plancarte y Ezequiel Felipe Garda entre 

otros. Los poetas del seminario de Morelia que estuvieron en las páginas de la 

revista son: Francisco Alday y José de la Luz Ojeda. La poesía religiosa incluye a 

escritores como Hernán González de Eslava, Sor Juana Inés de la Cruz, Fray José 

Antonio Plancarte, Manuel Gutiérrez Nájera, Salvador Díaz Mirón, Manuel José 

Othón, Amado Nervo, Ramón López Velarde, Carlos Pellicer, Efrén Hernández, el 

sacerdote Ramón López Lara, Alfonso Gutiérrez Hermosillo, Concha Urquiza, 

Emma Godoy, entre otros. La sección de poesía cristiana incluye a autores como 

san Paulino de Nola, san Buenaventura, Jorge Manrique, etcétera. 

También tradujo a poetas italianos como Aldo Capasso, Garibaldi 

Alessandrini, Francesco de lemene, Vittoria Palazzo, Armando Zamboni, Leonelo 

Fiuni, Elpidio Jenco y Gastone Pezzouli cuyos poemas aparecieron en Trento en la 

sección de "Poesía italiana contemporánea." 

El 4 de mayo de 1958 fundó la Academia Científico-Literaria "Fra Angélico" 

cuyo propósito era 

9 



complementar, en modo académico, las materias que ya forman parte del 
ratio studiorum del Seminario; y en segundo lugar, polarizar e incrementar las 
facultades e inclinaciones de los alumnos por otras materias que no se 
estudian, procurando el conocimiento, apreciación o práctica de cosas como 
historia del arte, particularmente religioso, investigaciones históricas, teatro, 
música, artes plásticas y periodismo". • 

La Academia "Fra Angélico" contaba con varias secciones: humanismo greco­

latino, Investigaciones, historia del arte, filosofía, literatura, artes plásticas, teología 

histórica y divulagación escriturística. 

Asimismo fundó la Academia de Historia Regional Eclesiástica que publicó 

algunas monografías como Dan Vasco de Quiroga y el arzobispado de Morelia y entre 

otras obras.Jardín moreliano de poetas. 

Preocupado por la difusión del arte, ayudó a fundar organismos como el de la 

historia de la arquidiócesis o ARCA (Arte y Caridad) en 1961, que tenía como 

función elevar el nivel cultural de los jóvenes valiéndose de la enseñanza de las 

bellas artes o de las artesanías. ARCA operaba no como una escuela, sino como un 

club de libre concurrencia, los profesores eran seglares e impartían materias como 

dibujo, modelado, pintura, cerámica, artesanías, música; también funcionaba un 

taller de teatro que hacía representaciones ambulantes. 

Su vida transcurrió en Morelia, y ahí vivió "encallado" hasta el año de 1969, 

fecha en que fundó la Comisión Nacional de Arte Sacro a instancias del Episcopado 

mexicano. La comisión estaba encargada de la custodia del patrimonio artístico 

religioso y de la dignificación del arte nuevo. A Ponce se debe la restauración del 

templo de El Calvario, en Tlalpan, D. F. También publicó el boletín informativo de 

ese organismo. A partir de entonces se trasladó a la ciudad de México, donde vivió 

hasta su muerte, ocurrida en 1994. Relacionada con su labor como director de la 

Comisión Nacional de Arte Sacro, fue también consultor de la Comisión pontificia 

para la conservación y fomento del arte y la historia en la iglesia para México y 

.a Ponce. Manuel. '"Inauguración de la Academia cicntilico-artístico-litcraria •Fra Angélico"", 4 de mayo de 
1958. Trelllo, XV-3, junio de 1958, p. 1 O. 

10 



Centroamérica. Al mismo tiempo desarrolló su labor pastoral en iglesias de Tlalpan 

y Axotla. 

El 24 de septiembre de 1976, Manuel Ponce es electo miembro de número 

de la Academia Mexicana, ocupando el sitio número catorce que dejara Alfonso 

Junco. El 14 de octubre del977 pronunció su discurso de ingreso titulado "La 

elocuencia sagrada en México", en dicha alocución exalta la presencia de dos 

sacerdotes y oradores notables: Clemente de Jesús Munguía (1810-1868) y Luis 

María Martínez ( 1881-1956). Lo contestó Ali Chumacero. 

En 1986 fundó, junto con Ignacio Ávila y Víctor Maravel, La casa de la poesía. 

donde el viernes primero de cada mes se realizaban reuniones y se leían poemas. 

Manuel Ponce deseaba que a través de esta casa prevaleciera la herencia 

humanística de la expresión poética mexicana. 

En 1975 se celebró en México el Primer Congreso Nacional de Arte Sacro, y 

otros cinco más hasta 1992, organizados por el padre Ponce y en 1992 se llevó a 

cabo en la ciudad de México el Primer Simposio Internacional de Arte Sacro, del 

que Manuel Ponce fue presidente. La finalidad de este simposio internacional era 

unir esfuerzos en la guarda, preservación y aumento del arte religioso, además de 

aportar un esfuerzo de renovación y de unidad para el arte y la cultura en todas sus 

manifestaciones. 

Al final de su vida, la Iglesia lo nombró capellán del Papa pero, según los que 

lo conocieron, la sencillez que emanaba de su persona nunca lo abandonó. Murió el 

5 de febrero de 1994. La biografía de Ponce es breve, cabe en unas cuantas líneas, 

fue la suya una vida dedicada al estudio, a la enseñanza, a la oración, al servicio de 

su ministerio, a la defensa y conservación del arte y a la creación poética. Se ha 

dicho que la mejor biografía de un poeta son sus versos, pero en el caso de Ponce 

es poesía que rehuye [sic] aconteceres biográficos y, sin embargo está el poeta 
en ella en toda su individualidad, en lo que ve y toca, en lo que piensa y siente. 
En este sentido sí puede decirse que alberga una biografía, sólo que una 
biografía profunda, desatendida de exterioridades y concentrada en honduras 
esenciales. s 

~ Perdorno, Maria Teresa. "Manuel Poncc. el poeta y su jardin .. en /.a Jornada semanal suplemento de /.a 
.lomatla. 3 de octubre de 1999, p. 3. 

11 



1.2 Su obra 

En 1939 aparecieron en la revista Ábside "Ocho poemas inéditos" de Ponce, con los 

que se dio a conocer un poeta al que Alfonso Méndez Plancarte da la bienvenida 

con estas palabras: 

Bajo un nombre notorio, que agita ecos de gloria en el marmóreo recinto--, 
llega hoy al Arte un hombre nuevo, riguorosamente flamante, sin que lo 
agobie la riesgosa homonimia. Sus creaciones, -recién abiertas cual corolas 
del alba-, tienen la irisación, la armonía y el virgen encanto de aquel 1ardln de 
las mil y una/ gotas, gotas de rocío' ... ; y su alegre juventud [ ... ]ya muestra en 
mucho más que esperanza el fruto cierto de un lirismo original y profundo. 6 

Estos ocho primeros poemas no forman parte de ningún libro: son 

composiciones sueltas que tratan diversos temas, desde el amor hasta la muerte, 

pasando por la imposibilidad de aprehender el alma ajena, y un poema de perdón 

dirigido a Dios. Todos ellos muestran ya un oficio poético. 

Pero no son éstos los primeros poemas que Ponce escribió. En conversación 

con María Teresa Perdomo, el poeta recordó que cuando tenía quince años ya le 

hablan premiado en el Seminario un poema que tituló "En honor de santo Tomás 

de Aquino." Y en Letras, el periódico antes aludido, publicó el poema "Piedrecilla", 

ahora perdido. Como indicio de su temprana actividad poética se encuentra "El 

silbo del tren" escrito durante su estancia en el seminario de Morelia y quizás el 

más antiguo de sus poemas que se conserva: 

Era un silbo de tren. Nada más era 
liberación dinámica de un gas 
cautivo en la prisión de una caldera. 
Era un silbo de tren y nada más. 
Pero corría en el viento que pasaba 
para contar al mundo su alborozo. 
Y lo que se quedaba 
de aquel silbo de tren era un sollozo. 7 

6 Ábside.111-1, enero de 1939, p. 19. 
7 Perdomo, Maria Teresa. La ¡mesiu de Ma1111d /'once. Morelia, Universidad Michoacana de San Nicolás 
Hidalgo (Biblioteca Nicolaita de poetas michoacanos, 3), 1994. p. 18. 

12 



Sus primeros libros aparecieron Bajo el signo de Ábside. De esta forma fueron 

publicados Ciclo de vlrgenes en 1940; en 1942 Quadragenario y segunda pasión y 

Misterios para cantar bajo /os álamos en 1943. 

El libro central de su poesía es E/ jardín increíble editado en 1950, por la 

editorial Jus. Posteriormente publicó Cristo-Maria en 1962 y Eleglas y teofanlas en 

1968, también en la editorial Jus. Desde entonces no volvió a editar un libro. Pero 

se publicaron algunos poemas sueltos en revistas y apareció en la antología jardín 

moreliano de poetas, editado por el seminario de Morelia para conmemorar los 

doscientos años de vida de dicho plantel. 

Por otro lado, colabora en diversas revistas literarias como Ábside, El Hijo 

Pródiga, América, Letras de México, Romance, Trento, La Nación y Viñetas de 

Literatura Michoacana, en que aparecen publicados algunos de sus poemas y 

artículos literarios y reseñas de libros. 

En 1980 Gabriel Zaid selecciona y prologa la Anto/ogla poética de Manuel 

Ponce publicada por el Fondo de Cultura Económica. Y en 1984 la UNAM publica 

todos sus libros y poemas sueltos desde 1940 a 1988; sin embargo, su obra 

completa aún no ha sido publicada, porque aún existen poemas que nunca dio a 

conocer. 

Sus versos aparecieron en ediciones de escasa circulación y reducido tiraje; 

además es excluido de antologías poéticas como la de Poesía en movimiento, 

elaborada por Octavio Paz. Alí Chumacera y José Emilio Pacheco; al respecto dice 

el primero: 

Omitimos a Neftalí Beltrán y a Manuel Ponce porque pensamos que lo mejor 
de su obra no corresponde a la 'tradición de la ruptura'. Confieso que ya en 
prensa este libro, pensé que su exclusión no se justifica enteramente: su caso 
no es distinto al de varios poetas que figuran en esta sección y en la siguiente.• 

Entonces, lcómo logra su obra trascender el círculo del seminario y es 

celebrada por la crítica como una de las mejores de la poesía mexicana? 

Su obra es conocida por algunos críticos como José Luis Martínez, Gabriel y 

Alfonso Méndez Plancarte y Carlos González Salas, quienes escriben acerca de 

13 



ésta Posteriormente, Gabriel Zaid, Vicente Quirarte y Javier Sicilia, entre otros, 

han leido su poesía y han escrito acerca de ella 

Sus poemas son publicados en la revista Ábside, publicación dirigida por los 

sacerdotes Méndez Plancarte, quienes, entre otros, se interesaron por su poesía y 

la elogiaron. 

Javier Sicilia y Jorge González de León escribieron acerca de su obra: 

Tal vez desde los Padres Latinos no se había escrito una poesla 
eminentemente teológica Sin embargo, lo que sorprende no es el elemento 
teológico (se puede escribir una poesía teológica que terminó por ser más 
teologla que poesía, es decir, como sucede con mucha poesía política, 
volverse sierva de su argumento), sino la manera que tiene Ponce de abordar 
las tesis teológicas y empujarlas al extremo en que el argumento se rompe y 
surge de él una palabra, una imagen que lo desborda 9 

Su primer libro, Ciclo de vírgenes posee unidad temática: las vírgenes, y varios 

matices: su caída, su restitución a su condición virginal. Integrado por once 

poemas, muestra ya un estilo personal. Este primer libro de Ponce revela a un 

poeta que ha trazado un sendero y lo sigue. 

Son poemas cuyas protagonistas, vírgenes cristianas, responden cada una a las 

etapas ascendentes y descendentes de su lucha, caída y purificación En este libro, 

Manuel Ponce toca un tema que, de acuerdo con Alfonso Méndez Plancarte, es un 

"tópico virgen, nunca tal vez cantado, así de frente y de lleno"'º. En estos poemas, 

Ponce retrata a vírgenes que guardan su virginidad como un tesoro; vírgenes que 

realizan inútiles siembras que no darán fruto; vírgenes ardientes que se consumen 

en soledad; vírgenes caídas y vírgenes enclaustradas cuyo amor permanece estéril, 

hasta que victoriosas van hacia el Señor. 

Si bien es cierto que en este primer libro Ponce busca la perfección verbal, al 

contrario, para José Luis Martlnez, descuida la expresión, y opina lo siguiente: 

8 Paz, Octavio, et. al. Poesía en movimielllo, México, Siglo XXI, 1966. p. 9. 
9 Ponce, Manuel. Poesia /9./0-198./, México, UNAM (Coordinación de Difusión Cultural, Dirección de 
Literatura,-Textos de Humanidades), 1988, pp. 8-9. 
10 Méndez Plancarte, Alfonso. "Manuel Ponce: un poeta. 1 El rocio del alba". El Unfrersa/, 5 de junio de 1950, 
p. 3. 

14 



Receloso de todos los abandonos líricos, Ponce pretende que su poesía tenga 
el máximo de precisión verbal y llega a preferir ésta a una tersa superficie. 
Con todo, para que su expresión sea verdaderamente poética, es 
intrínsecamente necesaria la tersa superficie, el fluido deslizamiento de las 
palabras, su belleza misma.' ' 

No le falta razón, pues hay en este primer libro una expresión que no alcanza 

aún la perfección de sus libros posteriores. Estos primeros versos muestran el 

hermetismo que distingue una parte de la obra de Ponce, pero todavía no cuentan 

con la sencillez, la fluidez y aun el humor de sus versos subsiguientes. Sin embargo, 

hay partes verdaderamente líricas que logran una "tersa superficie" como en "Las 

vírgenes del sueño": 

Las vírgenes arrastran una sombra, 
habitan una sombra. No podrían 
arrastrar otra cosa. " 

En libros posteriores Manuel Ponce alcanzaría la perfección formal y de 

contenido, y al respecto dice José Luis Martínez: "Su poesía, con todo, es ya 

noblemente pulcra y noblemente poesía." 13 

Su obra fue bien recibida entre algunos escritores, pero también tuvo una 

recepción adversa en el medio religioso, debido quizás a que su poesía se aparta de 

la ortodoxia; no era usual que en 1940 un sacerdote escribiera sobre las vírgenes 

de la forma en que lo hace, y que además éstas estuvieran dotadas de un cuerpo y 

el poeta lo describiera de la siguiente manera: 

Quillas contra el viento 
sus mellizos 
cabellera de relámpago asido. (21) 

11 Maninez, José Luis. l.iteratura mexicana úel .<ig/a XX 19/0-19-19. México, CNCA (Tercera Serie Lecturas 
Mexicanas, 29), 1990. p. 192. 
12 Ponce, Manuel. Poe.<la /9-I0-/9S-I. México, UNAM (Coordinación de Difusión Cultural, Dirección de 
Literatura, Textos de Humanidades), 1988. p. 18. En adelante, todas las citas a la poesía de Manuel Ponce 
corresponderán a esta edición. 
IJ lhiú. p. 193. 

IS 



O lnduso escribiera sobre la caída de las vírgenes y preguntara a Dios sobre 

su intervención en el derrumbe de una joven: 

Corría ya. 
Se deslizaba por el ventisco 
glaciar abajo, 
lanzada, 
pero guardando el equilibrio. 
Siempre reflujo abajo, 
más aprisa, siempre en vuelo, casi en vilo. 

Tú acelerabas, vértigo; 
acelerabas tú, racha de siglos. 
iDios mfo! 
/Acelerabas 
tú mismo? (21) 

Hubo un intento de censura que no prosperó gracias a sus editores, los 

Méndez Plancarte y a las buenas relaciones del sacerdote con las autoridades 

eclesiásticas. De este libro dice Gabriel Zaid: 

Ni en México ni en España, ni en ninguna parte del mundo, era común que un 
sacerdote escribiera poesía de vanguardia, menos aún sobre las muchachas 
vírgenes y menos que, además del lenguaje y del tema inusitados, el sacerdote 
se atreviera a verles el cuerpo. 1

• 

Al referirse a Ciclo de vírgenes, Manuel Ponce dice que es un libro que nació 

"al calor de una idea de purificación."" Se comprende esto si notamos que todas las 

vírgenes, después de un proceso de lucha y pruebas, alcanzan un grado de 

perfección espiritual o al menos una paz interior que las sublima y las conduce a un 

lugar "donde pace la luz entre azucenas." 16 

En este primer libro muestra muchas de las características que 

posteriormente habrán de predominar en su obra: plasticidad, versos blancos, 

"Zaid. Gabriel. Tre., poclm ca1á/icos. México, Océano (El dia siguiente). 1977. p. 295. 
" "Dios y el poeta" en Ábside, XIX, 3. julio-septiembre de 1955. p. 332. 
16 Ponce. ~1anucl. .. Las vírgenes triunfantes" en op. cil., p. 25. 

16 



unidad temática, complejidad en el tratamiento de los temas, eficacia verbal y a la 

vez la fuerza, la emotividad y los temas terrenales, humanos. 

Su segunda obra, Quadragenario y segunda pasión, escrita en 1942, consiste en 

una serie de poemas que recrean escenas de la pasión de Cristo. Son más 

evidentes las fuentes bíblicas, sobre todo del Nuevo Testamento, como por 

ejemplo, en "La triple negación": 

Como el apóstol 
te negaré tres veces. 
y Tú me perdonarás 
por setenta veces siete. (28) 

A través de los nueve poemas que Integran su segundo libro, Manuel Ponce 

toca diversas formas métricas y un solo tema: la pasión de Cristo. En el libro 

hallamos tercetos heptasílabos, un soneto, versos sueltos, y versos blancos. 

Carlos González Salas dice de este libro: 

Tampoco abandona aquí su hermetismo, la pasión por otorgarle a las palabras 
toda su fuerza expresiva, arrancarles su plenitud, exprimirlas hasta que 
derramen su jugo, un jugo que bañe, penetre y empape su poesía. 17 

A lo largo de la lectura de los poemas leemos en verso las últimas horas de la 

vida de Jesús, desde la negación de Pedro hasta su crucifixión y muerte. 

Hay un soneto que expresa el sufrimiento de Jesús con ternura, compasión y 

fuerza: 

Una gota caída de su frente 
navega en el despojo de la oliva: 
náufrago pena por tocar la riva 
marginal y barbada del torrente. 

A los rencores de la onda urgente 
desorbitada, vino a ser cautiva, 
salado mar, sudor o sangre viva, 
gota de Dios, menos o más caliente. 

17 González Salas, Carlos. Acercamiento a lt1 poe.<ill de Manuel /'once, Monterrey. Sierra Madre (Poesía en el 
mundo, 68), 1969, p.7. 

17 



Originariá de Jos ciel~~. sola, 
batelera sin rumbo, abandonada 
al capricho con rumbo de Ja ola. 

iSi lanzará su voz de muerte o vida 
por larvas trémulas anochecida; 
si rodará ... si nadie sabrá nada! (30-3 1) 

Es un soneto tradicional, con rima consonante y versos endecasflabos. En el 

poema Ponce expresa el dolor de Cristo en Ja cruz en una forma llena de 

plasticidad, casi vemos caer Ja gota de sangre. Traslada Ja idea de una gota de 

sangre a Ja idea de Cristo en Ja cruz, Cristo a Ja suerte de Jos hombres, éstos, 

ignorantes de su naturaleza divina. Una gota de sangre cae sin rumbo por Ja cara 

de Cristo y deja abierta Ja pregunta "si nadie sabrá nada." A través de una métrica 

rigurosa el poeta expresa sus sentimientos sobre Jo que representa Ja sangre 

derramada de Ja frente de Cristo. 

Por otro lado, Misterios para canlar bajo /os álamos, el tercer libro publicado 

en 1947, es un conjunto de poemas breves a los que Carlos González Salas llama 

"haikai a lo divino", por Ja similitud que guardan con Jos poemas japoneses de este 

nombre, también llamados hokku o haiku' 6
• 

De este libro dice Vicente Quirarte: 

•• El haiku es conocido también con los nombres de hokku y haikai. éstos tienen entre si diferencias 
históricas y de significado, pero en última instancia ser refieren a lo mismo. La primera forma de poema 
médido en Japón füc el waka (más tarde conocido como ta11ka), compuesto de 31 silabas, distribuidas en 
5 versos o lineas de 5, 7, 5, 7 y 7 silabas. Con el tiempo surgió la costumbre de que varias personas se 
reunieran para escribir un tanka tras otro, y esto dio origen a los largos poemas colectivos llamados rengo 
(versos encadenados). El género lirico, cómico o epigramático se llamó renga haikai y el poema inicial del 
renga haikai recibió el nombre de holcJm que significa "'poema enviado .. o "poema inicial". El poema 
suelto, desprendido del renga haikai, empezó a llamarse haiku, palabra compuesta de haikai y hokku. Fue 
el poeta japonés Shiki Masaoka ( 1867-1902) quien, en el siglo XIX, disoció el renga del haikai y por su 
influencia se usó la palabra haiku para denominar lo que antes había sído la primera estrofa de la cadena 
de haikai. Haiku quiere decir "poema jucgoH y consta de diecisiete silabas y tres versos: cinco, siete y 
cinco. 

18 



Desde el título, el libro de Ponce tiene el mismo espíritu que anima las 
Canciones para cantar en las barcas (1925) de José Gorostiza La modernidad 
de los Misterios ... de Ponce no reside solamente en que convoque a bandas 
de jazz para celebrar la llegada del Niño jesús y sus ángeles sean aviones del 
desierto, sino en la limpieza de realización estética, en la sustantivación 
vigorosa, en el adjetivo simple y potenciado. 19 

Para realizar el libro, Ponce alude a los misterios que integran el rosario y 

compone un poema para cada uno de éstos en tres variantes de cada uno. 

Así, de la primera variante de los misterios gozosos encontramos el siguiente, 

"La anunciación"; 

lQué más puro ruiseñor 
hace cuerdas de armonía 
de la piel de noche fría, 
como el ángel de Señor 
cuando pronuncia: "María" .. .? ( 41) 

En estos poemas hay una expresión más clara; el hermetismo, característico 

de Ponce, continúa en algunos poemas, pero se nota también sencillez, brevedad, 

ternura y familiaridad en el tratamiento de los personajes de sus poemas que 

tienden a humanizarse, a mostrar su condición humana y divina a la vez. 

Todos los poemas de este libro constan de una sola estrofa, de diverso metro 

y número variable de versos; los hay muy breves, como la segunda variante de "La 

asunción": 

Ven, graciosa Peregrina, 
a donde te dan posada. 

Ponce varía el tono de los libros anteriores, escribe versos exentos de la 

solemnidad que caracterizaba a los precedentes: son versos en que parece jugar 

con las palabras: la parte visual continúa, las palabras proporcionan imágenes 

plásticas muy bien logradas y a la vez están llenos de ternura e inocencia, como en 

la segunda variante de "El Niño perdido"; 

19 Quirartc. Vicente ... Manuel Poncc: llama que consume y no da pena" en l'e,·es del aire altísimo. México, 
UNAM, El Equilibrista. 1993, p.230. 

19 



Ayer, en el mercado de azafrán, 
sienes como quien va por los trigales, 
ojos como quien va bebiendo azules: 
éstas son sus señales. ( 48) 

Tiene su obra y este libro en particular, un aire de modernidad. Para escribir 

sobre la visita de la Virgen a Isabel dice en "La visita": 

Langostas emigrantes, 
-nubes de oro, aviones del desierto-, 
ibendecid al Señor! ( 48) 

Y para anunciar el nacimiento de jesús, invita a los pastores en esta forma: 

Pastorcitos de Belén: 
iT ocio el mundo a la posada 
con los Ases del jazz-band! (48) 

Por la forma que Ponce otorga a este libro de poemas, se observa que ha 

despojado a los personajes del aura de divinidad y poder que es frecuente hallar en 

algunos poemas religiosos. 

En 1950, cuando contaba con 37 años, Manuel Ponce publicó El jardín increíble, 

una obra de madurez poética. En este libro rompe la unidad temática de sus libros 

anteriores al escribir sobre una gran diversidad de temas. No deja de lado los 

temas religiosos, sólo añade otros asuntos y tonos a su obra. Se observa, desde el 

título, una alusión al paraíso bíblico, pero el adjetivo increíble remite a un jardín 

terrenal. 

El libro está Integrado por cuatro partes: la primera compuesta por treinta 

poemas a través de los cuales el poeta habla de temas como la búsqueda de la 

esencia divina, la brevedad de la vida y la belleza, el amor y la muerte, entre otros. 

En esta primera parte se hallan diversas formas poéticas: dieciséis sonetos, una 

redondilla, una lira, una silva y poemas construidos a base de cuartetos 

endecasílabos y octosílabos, versos blancos y versos libres.'º Hay composiciones 

breves de 13 versos como "Un poema lejano" y poemas extensos de 31 cuartetos 

blancos en "Teoría de lo efímero". 

:o Los blancos son versos regulares que no llevan rima. Los versos lil>rcs son aquellos que no estlln sujetos a 
las norrnus de metro y rima. 

20 



La rosa posee un contenido muy rico a lo largo de la poesia mexicana a partir 

de Sor Juana Inés de la Cruz hasta los poetas contemporáneos tales como Luis G. 

Urbina, Ramón López Velarde, Carlos Peilicer, etc. Manuel Ponce no es la 

excepción y en esta parte escribe dos poemas dedicados a ella: "La siesta de la 

rosa" y "Carpe diem". En palabras de González Salas, "la rosa se llena de significado 

en su poesía".21
• En Ponce adquiere un significado como simbolo de belleza y 

perfección, pero de una hermosura efímera que, sin embargo, permanece, porque 

"lo efímero es eterno".22 

Igual que en sus libros anteriores, el poeta habla de Dios, expresa su 

constante deseo de aprehenderlo y halla gozo en el solo hecho de intentarlo. En El 

jardín increíble habla sobre su búsqueda de la divinidad a través del 'alegórico paso 

de las esferas' en "Tú eres lo absoluto"; o en la forma en que los sonidos de la 

naturaleza revelan al poeta aquello que busca: el sonido perfecto; así, Dios se 

escucha como "un blando zumbido" en el poema homónimo. También se pregunta 

sobre las aparentes intenciones del Señor en el mundo a lo largo de las horas del 

día en "Algo sobre tu ser intencional". Pero el poeta sabe la imposibilidad de 

comprenderlo y lo expresarse en un poema cuyo título toma de un verso de 

Dante: "L'amor che move il sol e l'altre stelle": 

En tus palabras de süave lira, 
en tu torre de gracia y homenaje, 
vengo a tomar novel aprendizaje, 
porque mi yo diferenciado expira. 

Mientras más me acerco a tu mentira 
y a su prisión de rosa sin ultraje, 
más circunstancia de su ardiente viaje 
verdad de abeja eternamente gira. 

21 Gonzáiez Salas, Carlos. Op. cit. 
22 Poncc, Manuel. ºTeoría de lo efimcro." 

21 



Pero Ponce no pretende unirse a Dios; n6.es un místico, como se explica. en el 

tercer capitulo de este trabajo; le basta con buscarlo y arrí~rlo ·~ .tr.;:;;é5 dí/1~ éosas y los· 

seres del mundo, como en el poema "Y en posde Ti":: 

Ese valle de paños . 
verdes que pisan simples 
animales, nacidos 
en ello. lNo eras Tú? 

Esa voz deslizada 
que pregona entre orillas 
una finalidad 
sonriente. lNo eras Tú? 

Destaca el poema "Teoría de lo efímero", que algunos críticos ven como la 

síntesis de la concepción estética del poeta. Usa la metáfora del ciclo de vida de las 

plantas y árboles para plantear su poética. Se advierte entonces su gusto por la 

expresión complicada y lleva a las palabras por "los cielos más difíciles/ a la espuma 

rizada de las cosas". 

La "Fábula de Eurídice y Oñeo" integra la segunda parte del libro. Se trata de 

una obra excepcional por dos razones. Primera, porque el poeta no escribe sobre 

los motivos cristianos que predominan en su poesía y compone una obra inspirada 

en la mitología griega. Y segundo, porque el tema de la fábula no es el amor divino, 

sino la pasión amorosa que conduce a Orfeo al infierno en busca de su prometida 

Eurídice. 

La fábula está dividida, a su vez, en cinco partes. Tres liras con versos 

endecasílabos y heptasílabos constituyen las tres primeras partes, dos sonetos la 

cierran. 

En la primera lira, Orfeo invoca a Neptuno, dios del mar, al que llama "pastor 

de ovejas espumosas", "patricio dios del agua en primavera" y "arquitecto de 

líricas urdimbres". Después de esta invocación, Oñeo le ruega escuchar sus penas: 

oye la historia fiel de mi quebranto 
y enjuga las raíces de mi llanto. 

22 

-- ---····-------- ----------- --- ---------·--



En la segunda parte, "Viaje y muerte", Orfeo cuenta el relato de su prometida 

Eurídlce y la muerte de ésta al pisar un áspid. Cada fragmento va precedido por 

una parte en prosa que narra los acontecimientos conforme van sucediendo. Así, 

pues, nos enteramos de que: 

Ya dispuestas las bodas, la ninfa Eurídice, que se recreaba en lo espeso de una 
selva a orillas del río Hebro, había tenido la desgracia de pisar un áspid en la 
frondosa hierba de aquellas riberas oculto, el cual mordiéndola en un talón 
hubo de causarle la muerte.lJ 

La tercera composición se titula "Narcoanálisis", título que indica el estado 

narcótico de Orfeo al bajar al Infierno en busca de su amada. 

El poema está repleto de imágenes que plasman el descenso al infierno y la 

impresión que produce en Orfeo: 

Mis ojos eran parte de una fuente 
hecha toda de láminas tranquilas, 
psicastenia de amor y amor vidente 
que mira cielos insistentemente, 
nubes doradas, árboles en filas 
entre la dualidad de las pupilas, 
pero con un atardecer presunto, 
porque no forman ángulo en un punto. 

Y más adelante dice: 

Ese sol no era sol, ni diamantina 
rueda de Apelo en celos, 
ni acaso espectro animador de cielos, 
cuando por valles de alcanfor patina, 
el sol era una lupa en la neblina 
y un lobo de los hielos 
por un lúcido estrado 
arrastrando su imperio desolado. 

A lo largo del poema se mezclan las formas clásicas con toques de 

modernidad, lo que añade un tono inesperado a los versos. Orfeo llega de su viaje 

2
" Ponce, Manuel. l'oes/a 19-10-/98./. México, UNAM (Coordinación de Difusión Cultural, Dirección de 
Literatura, Textos de Humanidades). 1984, p. 81. 

23 



"surcando" su "tren de aterrizaje" para visitar a su amada, y al llegar ve una "cruz 

de aeroplano/ cuya sombra veloz se amolda al suelo". 

En los dos últimos fragmentos de la fábula ocurren el encuentro y el 

desencuentro: Orfeo, "arrastrado por su indiscreta pasión, quiere abrazarla y 

verla, para desdicha suya ... ", entonces la pierde definitivamente. Primero "Habla 

Orfeo moderno" en un soneto brillante y lleno de ternura y amor. Después 

"Responde Eurídice eterna." ¿En qué consiste la modernidad de Orfeo y la 

eternidad de Eurídice? La modernidad proviene no de la forma, ya que se trata de 

un soneto tradicional con rima consonante, sino del estilo del poema; no se trata 

de la fábula antigua sino de la recreación de un mito en una forma novedosa. Orfeo 

termina con estas palabras: 

Yo te beso muy hondo, en el abismo 
del ser y del no ser, donde yo mismo 
no sé si existes o te he soñado. 

La amada se diluye entre la existencia y la inexistencia, entre el ser y el no ser. 

Por otro lado, la eternidad de Eurídice surge de la prolongación de su existencia a 

través del llanto de Orfeo debido a la Imposibilidad de reunirse. Habla Eurfdice: 

Déjame en la penumbra de mi cielo, 
en mi dichoso olvido inacabable, 
navegar a merced de lo improbable 
en tanto boga mi bajel desvelo. 

No quieras, no, romper el duro hielo 
que suspendió mi sangre transitable, 
ni el lirio de la muerte inmarchitable 
quieras plantar en imposible suelo. 

Déjame, en fin, seguir mi muerte oscura, 
para extraer de tu inefable canto 
la vida que me niega la ventura. 

TESIS CON 
FALLA DE ORIGEN 

Y no alteres la ley de mi quebranto, 
porque siendo razón de tu amargura, 
yo viviré mientras te dure el llanto. 

24 



A través de la fábula, Ponce toca el tema de la imposibilidad de realizar 

plenamente el amor. La amada se aleja eternamente y con ello su afecto se 

transforma: de humano, carnal, se convierte en espiritual. Ambos amantes vivirán 

por el recuerdo de su amor. Con Eurídice viva, Orfeo hubiera obtenido un amor 

efímero; pero muerta, obtiene el amor eterno. 

Los lunes de Santa Inés constituyen la tercera parte del libro, compuesta por 

dieciséis sonetillos dedicados a diferentes vírgenes. Son poemas hagiográficos que 

narran la vida de vírgenes y mártires cristianas. El poeta, "sin separase de lo 

anecdótico desarrolla su tema con un rigor que lo preserva del fácil dramatismo.,,,. 

Expresa delicadamente el suplicio sufrido por Inés y Cecilia de Roma, Catarina de 

Alejandría, Lucía de Siracusa, Cristina de la Toscana y Bárbara de Nicomedia. 

Lo primero que salta a la vista es la plasticidad que Ponce consigue evocar a 

lo largo de estas dieciséis composiciones, cuentan todas ellas con una cualidad: la 

capacidad de remitir a formas breves y sutiles. 

A lo largo de los poemas se advierte un tema común: el anhelo de acceder a 

Dios "y así cumplir el empeño/ de tener siempre conmigo / a vos, a Dios y a mi 

sueño". 

En ellos se ve desfilar a diversas vírgenes: en llamas, de los peces, una 

siracusana, otra española, ricas o pobres, pero siempre rodeadas de un aura de 

pureza, permanecen inmaculadas, el amor las mantiene incólumes y las perpetúa 

en ese estado. El poeta no juzga, no predica, sólo narra los hechos conocidos de las 

vírgenes y les proporciona un tratamiento humano. 

Pero no todos lo poemas están dedicados a las vírgenes mártires, hay uno 

para María: "un tiempo de azucena la eternidad ansía"; otro a Jesús, titulado: "Ecce 

Agnus": "Azucena, lis,/ Jesús, se te asume/ no sé que perfume/ de celeste anís". 

Hay en esta parte aciertos formales, como la coincidencia entre exactitud 

metáforica y velocidad prosódica, en el poema "Virgo candi da": 

" Pcrdomo, Maria Teresa. 0/> cit., p. 76. 

25 



iOh fosa! Toda cosa 
lleva su muerte incisa, 
lleva su muerte aprisa, 
lleva su muerte esposa. 

La repetición de las palabras proporciona velocidad a los versos y está de acuerdo 

con la idea de la muerte expresada en el poema: lo efímero, lo fugaz de la vida es algo 

intrínseco al hombre. 

Los poemas no siempre son sencillos, en todos hay gran perfección formal, a la 

vez que muestran imágenes leves, breves, dulces y delicadas de las vírgenes. 

Por último, "Dos himnos para después de Josafat" es la cuarta parte del libro. 

En estos poemas trata un tema bíblico: el de Josafat, que remite al nombre 

simbólico del lugar en que, según la Biblia, ha de llevarse a cabo el juicio final 25
• 

Ambos poemas poseen connotaciones que recuerdan el origen del mundo, con 

reminiscencias del Génesis. 

El primer poema se titula "Y vi un delo nuevo y una tierra nueva", que fue 

publicado por vez primera en la revista Leuas de México en 1946 con el título de 

"Nacía el verbo". Se trata de una estancia de 5 estrofas con un número variable de 

versos y de sílabas. 

El inicio del poema retrata un estado caótico, en que los seres son nuevos y la 

voz y los nombres no existen aún. Es el caos que antecede a la palabra y con ella al 

orden de la vida y de los seres. El poeta habla del sonido como principio de lo 

creado. En esta forma, lo nombrado cobra vida y lugar en el mundo. 

Las imágenes no abandonan sus versos, surgen como representaciones 

vigorosas que tienen la cualidad de lo etéreo, lo nuevo, como en la primera estrofa: 

» Joel 3: 1-2, 12. 

En aquel tiempo de los nombres, 
cuando fluían signos de las bocas: 
larvas al aire, sílabas, palabras 
a cada balanceo 
en el voluble infolio de los álamos 
los bosques respirando como dioses 
bajo la tarde llena de mejillas. 

26 



El segundo poema, "Et verbum terra factum esr'"6 habla de un ser creador de 

todo lo que existe: mar, valles, amaneceres y montañas deben su existencia a 

diversas actitudes de ese ser creador; así una de sus sonrisas da origen a "un 

amanecer ligero"; las montañas nacen de una voz que "domina latitudes / en una 

cuerda sin interrupciones". Todo ha sido creado por ese ser, todo, menos los 

abismos, el desierto y el infierno; éstos tuvieron su origen en el silencio. 

Hay un aire del Génesis en los versos: 

El agua fue la cuna 
en donde se mecieron las palabras; 
por eso hay una infancia inagotable 
en el mar, en la lluvia y en los ríos. (100) 

Además hay en las estrofas siguientes un simbolismo en el uso del vocablo 

verbum. Se refiere a la palabra en el sentido etimológico y en el sentido teológico 

se aplica a Cristo a quien se llama "el Verbo hecho carne'', la palabra hecha 

hombre. Ponce mezcla los dos significados y establece un juego entre los planos 

lingüístico y teológico. Escribe: 

Mi pensamiento es una eterna virgen 
Y basta que tu verbo cotidiano 
Siembre jardines y convoque frutos 
Para que permanezca siempre intacta. 

( ... ) 

iCon tus palabras haces de nosotros 
y del mundo una fábula ingeniosa! 
Ya no vivo ni pienso ni camino 
sino por la palabra que pronuncias. 

Sólo el abismo y los desnudos páramos, 
donde no ha vegetado una palabra, 
y los infiernos, todo lo que es mudo, 
se han engendrado, sí, de tu silencio. 

26 El titulo está tomado de Juan 1: El wrhtmt caro factum est. de éste, el poeta cambia Ja palabra caro, por 
/erra. 

27 



Tu palabra es el oro de las mieses, 
tu palabra es el libro que deshojo, 
tu palabra convoca a los corderos, 
iven, Palabra, ven siempre! ( 1O1-102) 

Se cierra así un libro polifónico y complejo, no siempre de fácil interpretación 

y en ocasiones hermético, pero siempre un terreno donde florecen los mejores 

poemas de Manuel Ponce. Un libro en que cada verso y cada palabra han sido 

pensados, cuidadosamente elegidos, para lograr un jardín libre de maleza, un jardín 

increíble. 

Posteriormente, en 1959 aparece Cristo, recital poético, y en 1961, Maria, 

recital poético. El primero de ellos está integrado por diez poemas, entre los que se 

encuentran tres villancicos, un madrigal, tres sonetos, sonetillos y combinaciones 

estróficas de tercetos y cuartetos. En este libro la figura central es Cristo, en temas 

que van desde el portal de Belén hasta el Calvario, pasando por la vía dolorosa. Es 

un libro breve, del todo religioso. impregnado del amor a Cristo que el poeta 

siente. Los poemas cuentan con un prefacio o prólogo escrito en prosa poética, 

por medio del cual Ponce realiza un panegírico de Cristo, y así Cristo es "como 

una inmensa cítara pulsada por los dedos del Padre. " 27 

En el libro hay, como en toda obra de Ponce, hermetismo y claridad, a la vez 

que imágenes plásticas, como la siguiente que se refiere a la noche en que nació 

Jesús: 

Por la noche 
de cielos carcomidos 
se asoman las estrellas. ( 105) 

Y un madrigal en el que el poeta expresa su esperanza de obtener el paralso, 

como lo hiciera uno de los ladrones del Gólgota: 

27 Poncc, Manuel. Op. cit. p. 103. 

Al infinito Amor 
no duelen prendas y por eso quiso 
que un ladrón le robara el paraíso. 

28 

J 



Yo, triste pecador, 
sé que en amor divino no hay mudanza 
y en ser ladrón se funda mi esperanza. ( 1 1 O) 

Del libro, María, recital poético, podemos decir que sigue Ja misma estructura 

del anterior: un prefacio en prosa y poemas dedicados a Ja Virgen, entre Jos que se 

halla un madrigal, tres sonetos, una "Salutación Angélica" compuesta por cinco 

sonetos, una "Invocación a Ja musa de las misiones", formada por tres poemas 

largos y 13 cancioncillas a Ja Virgen, tituladas "María en la metáfora del agua." 

Ponce se une a Jos que han hecho versos a María: "A este tradicional coro de 

alabanzas, a esta hiedra trepadora e invasora del amor de María, hecha salvia de 

luz, quiero agregar los renuevos de mi piedad filial y agradecida."28 

Son poemas y plegarias a Ja vez, en Jos que invoca a María para que Jo 

resguarde del "Invierno frío y calculador en el hombre; del fuego devastado o de 

no aplaudir Ja música que suena en el follaje de los otros".29 

Así, Ja Virgen es a Ja vez "la tormenta de Dios y Ja borrasca", "cuenta del agua, 

humor tranquilo, linfa viviente", "prosa de aromado emporio" y "agua donde 

acumula/ lunas la luna ácima." 

En 1968 Ja editorial Jus publica Elegías y teofanías. un libro integrado por tres 

partes; Ja primera consta de veinte elegías y una oda elegíaca, y Ja segunda, de 

quince teofanías y dos odas teofánicas. También se encuentran en él un poema 

extenso llamado "Al paraíso del oeste". 

De este libro dice el autor: 

Las elegías que forman Ja primera parte, conservan un elemento de 
recordación y nostalgia (si bien, valga Ja precisión, no se entendía de ese modo 
el concepto de elegía en Ja época clásica); las teofanías, que forman Ja segunda 
parte, significan Ja manifestación divina repartida en todos Jos seres.'º 

" !bid., p. 120. 
29 /bid., pp. 122-123. 
30 Ponce, Manuel, "Al paraíso del Oeste'', en Campos, Marco A. /,;/ p<H!la e111111 poema. México, UNAM 
(Coordinación de Difusión Cultural, Dirección de Literaturn, Serie Diagonal), 1988, p. 13. 

29 



Las elegías de Ponce son poemas que hablan, claro está, de la muerte; sin 

dolor ni tristeza, el poeta reflexiona sobre lo efímero de la vida. Escribe también 

algunas elegías dedicadas a la muerte de amigos y poetas, como Gabriel y Alfonso 

Méndez Plancarte, y Francisco Alday, entre otros. No hay lamentos, sólo 

reflexiones e ideas. También hay allí elegías dedicadas a la vida, al renacer de los 

seres, a la sustancia de que estamos hechos y a la eternidad de las palabras. 

Se halla en este libro la elegía XVIII, titulada "La catedral", un poema dedicado 

a la estructura arquitectónica de la catedral de Morelia y a la vez a la persona de 

Cristo, y que Vicente Quirarte explica de esta forma: 

El juego metafórico de Ponce establece un cambio incesante: la piedra es 
catedral que es música que es Dios. Podemos ver la música sacra en la piedra 
que vence las alturas; es posible respirar la arquitectura en la música que 
levanta su chorro de agua por el cielo. El "contrapunto inmenso" logra que 
ese conjunto de sensaciones tenga armonía y venza el caos, y es el principio 
elemental que permite -como vieron Dante, León Hebreo y fray Luis de 
León- el movimiento del sol y las demás estrellas"." 

He aquí el poema: 
Música de la piedra más baldía 
espiga su creciente partitura, 
y música del cielo la más pura 
en la piedra sus módulos enfría. 

Sismo de tierra, sube a melodía; 
aura de cimas, colma la llanura; 
y se respira tal, arquitectura 
como re.suená tanta maestría. ' : ~o..: .. ,_ ,. ., 

• '•, 1 •• •• ' • ••• 

Todas las lira5'en el aire tenso 
repercuten al son apasionado; 
el clamcir' de los hombres en ascenso 

penitencial, redunda en su costado; 
y permaneces, contrapunto inmenso, 
iOh jesucristo! bien ejecutado. ( 1 13) 

Las teofanías, como su nombre Indica, son poemas que manifiestan la 

presencia de Dios en el mundo a través de sus obras, es decir, los seres que lo 

31 Quirane, Vicente. Op. e//., p. 231. 

30 



habitan. Lo teofánico es un tema que el mismo autor ya había tratado en otra parte 

de su libro, pero que en éste se acentúa. La parte lírica aparece con más fuerza, 

pero sin dejar de lado la inteligencia y la búsqueda estética que caracterizan al 

padre Ponce. 

Pero el poeta no pretende enseñar a encontrar a Dios o dar una guía; 

únicamente muestra lo que él ha encontrado, lo que para él significan los seres y 

las cosas, porque para Ponce Dios está presen.te, sólo es necesario verlo como él 

lo ve, lo escucha y lo siente: 

Alguien dice tu nombre 
inadvertidamente 
al pensar en la dicha 
o en la brisa ligera. ( 185) 

También habla de la fugacidad de la vida terrena, que, sin embargo, no 

menosprecia por tratarse de una obra de Dios y la certeza -para él- de conocer 

a Dios después de la muerte y comprobar la razón de existir de las criaturas. 

El libro incluye un parte titulada "Al oeste del paraíso", escrito a principios de 

1950, cuyo título se lo sugiere Oda al viento del oeste de Percy B. Schelley, como el 

propio autor reconoce. El poema está dividido en 15 partes o 15 poemas breves. 

Dice Manuel Ponce: "En el poema doy primacía a la visión y al sentido infantiles (o 

al menos fue mi pretensión) y aun puedo hablar en instantes como un niño". 32 En 

"La vela", un poema breve, el poeta crea la imagen y el sonido de la vela y la ola: 

Una vela 
en la ola 
se revela 
sola. 

iHola! 

Vela.Ola. 

-'
2 Ponce, Manuel. ºAl paraíso del Oeste'\ en Campos, Marco Antonio. l!.1 pot:ta en 1111 ¡>Oflma. México, 

UNAM {Coordinación de Difusión Cultural, Direeción de Literatura, Serie Diagonal), 1988, p. 14. 

31 



iOh, la vela! 
ve la ola 
o la ola. ( 173)33 

Finalmente, se encuentran también algunos poemas dispersos escritos en 

diversas fechas, los primeros en 1939 y los últimos en 1984 que tratan de diversos 

temas que van desde el amor a Dios hasta los seres del mundo, pasando por el 

asombro que le provoca la luz de un cerillo. Posteriormente publicó algunos 

poemas en revistas, todos ellos fueron recogidos por María Teresa Perdomo y 

publicados en su obra La poesía de Manuel Ponce en 1994. 

33 Cfr. "Sonetos con pitipiés" en Valencia Morales, Henoc. Ritmo, métrica y rima. Trill'.'s• 2000. 

32 

=m·~~~~~~~~~========----------......................... ~ 



2 

PUBLICACIONES 



La obra poética de Manuel Ponce no es muy annplia, abarca siete libros y 

algunos poemas sueltos publicados en revistas y periódicos. Su obra escrita 

entre 1940 y 1984 se halla recogida en el libro Poesía 1940-1984. Algunas 

composiciones realizadas posteriormente y que permanecían sueltas en revistas 

fueron recopiladas por María Teresa Perdomo en su libro La poesía de Manuel 

Pan ce. 

Por otro lado, su obra en prosa incluye ensayos, reseñas, crítica literaria, 

prólogos, discursos y sermones, algunos publicados en Ábside y la mayoría 

publicados en Trento, revista que dirigió de 1944 a1968. 

A continuación, la lista de los libros, poemas sueltos y otros textos 

escritos por Manuel Ponce y que abarcan de 1939 a 1988. 

2.1 Libros 

Álbum jubilar monográfico. Morelia, 1948. 

Diego José Abad. Estudio literario. Morelia, 1954. 

El jardín increíble. México, Jus, 1950. 

34 



(Introducción y selección). Panegíricos y sermones del excelentísimo señor Luis 

Altamirano y Bu/nes. Morelia, 1955. 

Tota pukhra. Monografía postora/. Morelia, 1956. 

Ponce, Manuel, SilvioA Zavala, et al.Don Vasco de Quiroga y el arzobispado 

de More/ia. México, Jus, 1965. 

Elegías y Teo(anías. México, Jus, 1968. 

Material de Lectura. México, UNAM (núm. 100), 1983. 

Poesla 1940-1984. México, UNAM (Coordinación de Difusión Cultural, 

Dirección de Literatura, Textos de Humanidades), 1988. 

Antología poético. Manuel Ponce. Selección y prólogo de Gabriel Zaid, 

México, CNCA, 1991. 

2.2 Poemas sueltos 

"Ocho poemas inéditos". Ábside, 111-1, enero de 1939, pp. 19-31. 

"No se mueve la mano ... ". Ábside, Vlll-2, abril- junio de 1944, pp. 157-161. 

"Tres poemas". Ábside, XVll-2, abril-junio de 1954, pp. 227-230. 

"Nacía el verbo". Letras de México, núm 119, vol V, año X, enero de 1946, 

p. 195. 

Oda "Et verbum coro factum est ... " y "Ut caro verbum (acta esset ... ". Trento, 

2ª. época, V-4, agosto de 1963, pp. 14-17. 

"iQué atardecer más dulce!" Periódico de Poesía, UNAM/UAM, noviembre­

diciembre de 1987. 

"Elegía XL" y "Sigla XX.V". Tierra Adentro, septiembre-diciembre de 1994, p. 

5. 

"Soneto al traslado de la soberana imagen de Santa María de Guadalupe a su 

nueva basílica". Vuelta, núm. 162, mayo de 1990, p. 9. 

35 



•Velando tu cadáver'', "El emplazado", "Belén es girasol", "Madrigal a 

María", "Para después", "Llanto por Juan de Jesús Posadas", "Siete 

palabras", "Por el valle de rosas", poemas recopilados por Ma Teresa 

Perdomo y publicados en La poesla de Manuel Ponce. Morelia, 

Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo (Biblioteca nicolaita 

de poetas michoacanos, 3), 1994. 

2.3 Artículos varios 

"Los arrabales del cielo o la poesía mística en San Juan de la Cruz". Ábside, 

VII, 1, enero-marzo de 1943, pp.122-127. 

"Realidad y promesa". Trento, 1-5, 15 de agosto de 1944, p. l. 

"Digesto católico". Trento. 11-8, agosto de 1945, p. 1. 

"Dos premisas y tres contrastes en ocasión del tercer centenario de 

Quevedo''. Trento, 11. 9-1 O, septiembre-octubre de 1945, pp. 72-75. 

"Manuel de la Torre Lloreda". Letras. Antología de poetas michoacanos. 

Trento, IV-2, abril de 1947, p. 7. 

"La atroz inmensidad de olvido". Trento, IV-2, abril de 1947, pp. 8-9. 

"Pbro. José de la Luz Ojeda". Antología de poetas del seminario. Trento, IV-

3, junio de 1947, p. 7. 

"Conceptismo". Trento, IV-3, junio de 1947, p. 8. 

"Fray Manuel Navarrete". Antología de poetas michoacanos. Trento, IV-4, 

agosto de 1947, p. 5. 

"Juan José Martfnez de Lejarza". Antología de poetas michoacanos. Tren to, 

IV-5, octubre de 1947, p. 5. 

"Félix María Martínez''. Antología de poetas michoacanos. Trento, IV-6, 

diciembre de 1947, p. 5. 

36 



"Francisco Alday". Poetas del seminario. Trento. V-1, febrero de 1948, p. 7. 

"Gabriel Méndez Plancarte". Poetas michoacanos. Trento, V-2, abril de 

1948, p. 7. 

"Soliloquios de un cuarto de hora". Trento, Vl-1, febrero 1949, pp. 10-11. 

"Aldo Capasso y Garibaldo Alessandrini". Poetas italianos contemporáneos. 

Trento, Vl-1, febrero de 1949, p. 9. 

"Francesco de Lemene, un árcade inicial". Antología de poetas italianos. 

Trento, Vl-2, abril de 1949, p. 9. 

"En el gran teatro del mundo". Trento, Vl-3, junio de 1949, pp. 24 y 25. 

"Vittoria Palazzo y Armando Zamboni". Poesía italiana contemporánea. 

Trento, Vl-4, agosto de 1949, p. 9. 

"Leonelo Fiumi, Elpidio Jenco, Gastone Pezzuoli" Poesía italiana 

contemporánea Trento, Vl-6, diciembre de 1949, p. 5. 

"Literatura de suplementos". Trento, Vll-1, febrero de 1950, p. 8. 

"Lo que piensa Gabriela Mistral sobre Sor Juana". Trento, Vll-1, febrero de 

1950, p. 8. 

"Realidad mágica-realidad cotidiana". Trento, Vll-3, junio de 1950, p. 8. 

"San Buenaventura". Poesía cristiana, Edad Media. Trento, Vll-3, junio de 

1950, p. 9. 

"San Paulino de Nola". Poesía cristiana Trento. Vll-4, agosto de 1950, p. 7. 

"En la hermana república de El Salvador". Trento, Vll-6 y Vlll-1, febrero de 

1951, p. 17. 

"Deshecho el nudo profundo". Trento, Vll-6 y Vlll-1 febrero 1951. p. 17. 

"Fray Miguel de Guevara". Poesía religiosa. Trento, Vll-6 y Vlll-1 febrero de 

1951, p. 9. 

37 



"Alfonso Gutiérrez Hermosillo". Poesía religiosa en México. Trento, Vlll-2, 

abril de 1951. p. 7. 

"Hernán González de Eslava". Letras. Poesía religiosa en México. Trento, 

Vlll-3, junio de 1951, p. 5. 

"Ramón López Velarde". Poesia religiosa en México. Trento, Vlll-4-5 agosto­

octubre de 1951, p. 4. 

- "Diego José Abad y su poema 'De Deo Deoque homine heroica"'. Trento, Vlll-

4-5, agosto-octubre de 1951 , pp. 13-16. 

- "Sor Juana Inés de la Cruz". La poesía religiosa en México. Trento, Vlll-6, 

diciembre de l 9S 1, p. 1 1. 

Diego José Abad. Selección y prólogo de Manuel Ponce. Morelia. Cantera. 

Cuadernos de Literatura Michoacana. 1952. 

- "Alfonso Junco". Poesía religiosa en México. Trento, IX-1, febrero de 1952, 

p. 5. 

"Amado Nervo". Letras, Poesía religiosa en México. Trento, X-2, abril de 

1953, p. 5. 

- "Anónimo. Poema de la pasión". Poesía religiosa en México. Trento, X-3, 

junio de 1953, p. 6. 

"Don Juan de Palafox y Mendoza". Poesía religiosa en México. Trento, X-5, 

octubre de 1953, p. 5. 

"Agusdn Abarca". Poesía religiosa en México. Trenra, X-6, diciembre de 

1953, p. 7. 

"Ramón López Lara. Pbro." Poesía religiosa en México. Trento, Xl-2-3, abril­

junio de 1954), p. 5. 

- "Octaviano Valdés". Poesía religiosa en México. Trento, Xl-4, agosto de 

1954, p. 5. 

38 



"Anónimos del 'Códice Gómez de Orozco"'. Poesía religiosa en México. 

Trento, Xll-1, febrero de 1955, p. 5. 

"Tres conversiones de San Agustín". Trento, Xll-1, febrero de 1955, pp. 12-

14. 

"Francisco Alday". Poesía religiosa en México. Trento, Xll-2, abril de 1955, 

p. 5. 

"Joaquín Antonio Peñalosa". Poesía religiosa en México. Trento, Xll-2, junio 

de 1955, p. 7. 

"Dios y el poeta", Ábside, XIX, 3, julio-septiembre de 1955, pp. 326-340. 

"Roberto Cabra! del Hoyo". Poesía religiosa en México. Trento, Xll-4, 

agosto de 1955, p. 5. 

"Aten6genes Segale". Poesía religiosa en México. Trento, Xll-5, octubre de 

1955, p. 9. 

"Emma Godoy". Poesía religiosa en México. Trento, Xll-6, diciembre de 

1955, p. 5. 

"Carlos Pellicer". Poesía religiosa en México. Trento, Xlll-1, febrero de 

1956, p. 5. 

"Monseñor Martínez: Etopeya". Trento, Xlll-2, abril de 1956, pp. 18-19. 

"Oración fúnebre". Trento, Xll-5, octubre de 1956, pp. 10-15. 

"Javier Villaurrutia". Poesía religiosa en México. Trento, XIV-2, abril de 1957, 

p. 8. 

"Siete palabras". Trento, XIV-2, abril de 1957, pp. 9-15. 

"Efrén Hernández". Poesía religiosa en México. Trenlo, XIV-3, junio de 

1957, p. 9. 

"Concha Urquiza". Poesía religiosa en México. Trento, XIV-5, octubre de 

1957, p. 6. 

39 



"Alejandro Avilés". Poesía religiosa en México. Trento, XIV-6, diciembre de 

1957, p. 6. 

"Ad kalendas graecas". Trento. XIV-6, diciembre 1957, p. 7. 

"Alejandro Arango y Escand6n". Poesía religiosa en México. Trento, XV-1, 

febrero de 1958, p. 5. 

"Ad kalendas graecas". Trento, XV-1, febrero de 1958, p. 5. 

- "José Joaquín Pesado". Poesía religiosa en México. Trento, XV-2, junio de 

1958, p. 9. 

"Manuel Carpio". Poesía religiosa en México. Trenro, XV-3, junio de 1958, p. 

8. 

"Ad kalendas graecas". Trento. XV-3, junio de 1958, p. 9. 

- "Inauguración de la Academia Científico-artístico-literaria 'Fra Angélico"', 

Trento, XV-3, junio de 1958, pp. 10-1 l. 

- "Ad kalendas graecas". Trento, XV-3, junio de 1958, p. 1 1. 

"José Manuel Aniceto Sartorio". Poesía religiosa en México. Trento, XV-4, 

agosto de 1958, p. 7. 

"Matías de Bocanegra". Poesía religiosa en México. Trento, XV-5, octubre 

de 1958, pp 8-9. 

"Vicente Riva Palacio". Poesía religiosa en México. Trento, XV-6, diciembre 

de 1958, p. 13. 

"Pbro. Lic. D. Carlos de Sigüenza y Góngora". Poesía religiosa en México. 

Trento, 2ª. época. 1-1. febrero de1959, p. 7. 

- "Vicente Echeverría del Prado". Góngora". Poesía religiosa en México. 

Trento, 2ª. época, núms. 2 y 3, abril-junio de1959, p. 9. 

- "Don Luis de Sandoval y Zapata". Poesía religiosa en México. Trento, 2ª. 

época, 1-4, agosto de 1959, p. 7. 

40 



"Alfonso Reyes, desaparecido". Trento, 2ª. época, 1-6, diciembre de 1959, 

pp. 13 y 22. 

"Francisco González Guerrero". Poesía religiosa en México. Trento, 2ª. 

época, 11-1, febrero del960, p. 7. 

"José D. Frías". Poesía religiosa en México. Trento, 2ª. época , 11-2, abril de 

1960, p. 5. 

"Poemas de Dolores Castro". Trento. 11-2, abril de 1960, p. 23. · 

"Rafael López". Poesía religiosa en México. Trento. 2ª. época , 11-3, junio de 

1960, p. 9. 

"José Agustín de Castro, Rafael Cuevas y Rafael Vega Albela". Poesía 

religiosa en México. Trento. 2ª. época. 11-4, agosto de 1960, p. 9. 

"Br. Francisco Bramón Los sirgueros de la Virgen". Poesía religiosa en México. 

Trento, 2ª. época . 11-5, octubre de 1960, p. 13. 

"Alfonso Cravioto". Poesía religiosa en México. Trento, 2ª. época , 11-6, 

diciembre de 1960, p. 9. 

"Carta al Pbro. D. Carlos González Salas, autor de la Antología Mexicana de 

poesía religiosa siglo veinte". Trento, 11-6, diciembre de 1960, p. 16. 

"La fábula de Polifemo y Galatea", nota a una versión prosificada del Dr. 

Joaquín Antonio Peñalosa. Trento, 2ª. época, Vl-1, febrero de 1961. p. 

23. 

"Los villancicos anónimos". Poesía religiosa en México. Trento, 2ª. época, 111-

1, febrero de 1961,p.9. 

"Los villancicos anónimos, siglo XVII". Poesía religiosa en México. Trento, 2ª. 

época, 111-2, abril de 1960, p. 1 1. 

"San Pedro en villancicos". Poesía religiosa en México. Trento, 2ª. época, 111-

3, junio de 1961,p.9. 

41 

-----·--------------- ___ ..e__.---------· 



- "Francisco Manuel Sánchez de Tagle ( 1782-1847), Miguel Gerónimo 

Martínez (1817-1870)". Poesia religiosa en México. Trento, 2ª. época, 

111-4, agosto de 1961, p. 9. 

- "Testimonio de gratitud". Trento, 2ª. época, IV-1, diciembre de 1961-

febrero de 1962, p. 28. 

- "Canciones para entretener la Noche-Buena". Trento, 2ª. época, diciembre 

de 1961-febrero de 1962, pp. 32 y 33. 

- "Miguel Jerónimo Martínez y Fermín de la Puente y Apezechea". Trento, 2ª. 

época, IV-2, abril de 1962, p. 7. 

"Fray José Antonio Plancarte". Poesía religiosa en México, Trento. 2ª. 

época, IV-4, agosto de 1962, p. 7. 

- "Don Clemente de Jesús Munguía, La llama inextinguible". Trento, 2ª. época, 

IV-4, agosto de 1962, pp. 14-20. 

- "Bernardo Casanueva Mazo". Poesía religiosa en México. Trento, 2ª. época, 

IV-5, octubre del962, p. 7. 

- "María Enriqueta Camarillo". Poesía religiosa en México. Trento, 2ª. época, 

IV-6, diciembre de 1962, p. 9. 

- "Arte y caridad". Trento, 2ª. época, V-1. febrero de 1963, pp. 23-26. 

- "P. Francisco 'Selección de su obra poética'", en Homenaje Póstumo en 

honor del M.I. Sr. Canónigo D. Francisco Alday. Trento, Vlll-1, febrero 

de 1965, pp. 10..1 l. 

- "Elegía al amigo". Trento, Vlll-1, febrero de 1965, pp. 12-13. 

- "Francisco Alday, el imaginero de Cristo". Trento, Vlll-1, febrero de 1965, 

pp. 14-15. 

42 



"Programa e intervenciones para la velada o acto luctuoso de don Vasco en 

Pátzcuaro, Michoacán, el 15 de marzo de 1965". Trento, 2ª. época. Vll-

2-3, abril-junio de 1965, pp. 6-7. 

"Cultura. factor vocacional". Trento, Vll-1, diciembre de 1965 y Vlll-1, 

febrero de 1966, pp. 3-1 1. 

- Prólogo a Alday, Francisco. Antología poética. Querétaro, Autores de 

Querétaro (Autores, 7), 1987. 

- "Al paraíso del oeste", en Campos, Marco Antonio. E/ poeta en un poema. 

México, UNAM (Coordinación de difusión cultural, Dirección de 

literatura. serie Diagonal), 1988. 

43 



3 

POESÍA RELIGIOSA EN MÉXICO 
DURANTE EL SIG(O XX 



3.1 Antecedentes 

La civilización moderna occidental tiene sus ralees en la cultura cristiana, pero el 

mundo moderno y posmoderno se ha secularizado y la cultura gira alrededor de 

esta condición. Pero no siempre fue así: a la llegada de los españoles a América y 

con el establecimiento del cristianismo en estas tierras floreció una nueva cultura 

con base en la recién adoptada religión. Durante la Colonia fue notable una gran 

creatividad en todas las obras artísticas y culturales de tendencia religiosa; así, al 

lado de manifestaciones literarias, musicales, arquitectónicas, escultóricas y 

pictóricas, se renovaron tradiciones, artes populares, recetas de cocina y formas 

coloquiales que andando el tiempo llegaron a formar parte de nuestra identidad 

mestiza actual. 

Los poetas, estimulados por certámenes y academias literarias, cultivaron la 

Hrica y escribieron abundantes composiciones de tendencia religiosa. Introdujeron 

en América formas y temas del Renacimiento; en esta forma, sonetos, liras, octavas 

45 



reales y tercetos encadenados empezaron a formar parte del repertorio poético 

de la Nueva España. 

La poesía religiosa durante el virreinato fue muy abundante pero permaneció 

ignorada durante mucho tiempo. Algunos investigadores han destacado sólo a los 

escritores más sobresalientes, pero al lado de Sor Juana Inés de la Cruz, se hallan 

buenos poetas, si no prolíficos, si con obras de buena calidad. 

A continuación se mencionan sólo los más importantes. En el siglo XVII surge 

el agustino fray Miguel de Guevara al que se le atribuye el célebre soneto "A 

Cristo crucificado"', "Levántame Señor" y "Poner al Hijo en cruz". 

Entre todos los poetas destaca por su talento y copiosa producción sor Juana 

Inés de la Cruz. Dentro de su poesía religiosa son importantes las liras contenidas 

en "El divino narciso'', alegoría mitológico-bíblica; sus sonetos dedicados a San 

José, a una pintura de la Virgen y al P. Francisco de Castro, entre otros. Sobresalen 

también las doce series de villancicos para maitines, cada serie se componía de 

unas ocho o nueve composiciones, es decir, villancicos. Éstos se distinguen por su 

vivacidad, sencillez y espontaneidad, así como por sus imágenes acertadas y 

luminosas. 

Otra figura relevante de este siglo es el Pbro. Lic. D. Carlos de Sigüenza y 

Góngora. Su producción religiosa la representan "Primavera indiana", poema 

juvenil dedicado a la Virgen de Guadalupe que muestra ya peñección formal, así 

como un soneto y una canción del "Triunfo parténico" premiados en los 

certámenes de 1682 y 1683 para glorificar a la Inmaculada concepción de María. 

En el siglo XVIII la poesía religiosa siguió floreciendo en la Nueva España. Un 

poeta muy considerado en su tiempo fue Fray J. Antonio Plancarte2. La mayor 

1 Albeno Ma. Carreño encontró los originales de varios poemas de Guevara. entre ellos "A Cristo 
crucificado'\ atribuido durante mucho tiempo a otros autores. Sin embargo. Frank Dauster pone en duda que 
sea de este poeta y afirma que se ha descubieno otro manuscrito español de 1626, anterior en doce años al de 
fray Miguel de Guevara (1638), por lo que no puede afirmarse que el fraile agustino sea su autor. 
Daustcr, Frank. Breve historia Je la poesía mexicana. México, Andrca, l 956. 

46 



parte de sus obras son composiciones poéticas y entre esta destacan los poemas 

religiosos. Sus versos son delicados, tienden a la descripd6n con imágenes llenas de 

colorido, esto unido a un profundo amor por Dios a quien el poeta llama: "el 

Divino Bien", "Sol de Vida" y "Sol Increado". Falleció en Celaya en 1815. 

En los primeros años del siglo XIX el movimiento de independencia dejó 

poco espacio a la lírica religiosa. Los hechos por los que atravesaba el país hicieron 

que la poesía tomara un ·rumbo distinto al que había seguido hasta entonces, se 

escribieron poemas satíricos y odas patrióticas. La poesía religiosa escrita durante 

este siglo fue escasa o de poco valor literario. 

Durante el siglo XX, con excepción de algunos poetas como Amado Nervo, y 

Ramón López Velarde que la cultivaron con asiduidad, la poesía religiosa ha 

permanecido aislada, casi desconocida. Sin embargo, ha habido grandes poetas 

mexicanos -sacerdotes y lalcos- que han escrito sobre la presencia de Dios en 

el mundo y sobre otros aspectos de la vida espiritual. 

La poesía cristiana, que puede ser o no religiosa es la que surge de una 

atmósfera de la civilización occidental y cristiana a la cual pertenecemos, sin que 

ello implique una idea de condicionamiento para un escritor. Este ambiente 

cristiano trae consigo historia, conceptos, símbolos y signos que se traduce en una 

forma de pensar en la que el mundo cristiano está inserto. 

Resulta difícil definir la poesía religiosa. Comúnmente este vocablo se aplica a 

un gran número de poemas que se relacionan con alguno o varios aspectos de la 

religión, aunque muchos de ellos no poseen las características de auténtica poesía 

religiosa. Y es que no puede considerarse religioso un poema que mencione, se 

dirija o implore a Dios, pues puede tratarse sólo de una composición piadosa, falta 

de autenticidad religiosa. Es necesario que se perciba una intencionalidad estética 

que reconozca como objeto una realidad religiosa y al mismo tiempo un deseo 

2 No debe confundirse con el abad de Guadalupe, fundador de la congregación de Hijas de Maria Inmaculada 
de Guadalupe y promotor del templo de San Felipe de Jesús en la ciudad de México. 

47 



profundo por aprehender la esencia divina. Un poeta religioso pone en palabras su 

"experiencia interior"' que nace de emociones y sentimientos genuinos y que 

expresan una percepción única del mundo y de Dios. 

El término religión (del latín religare, religatio, acción de ligar, unificar) puede 

ayudar a conocer los auténticos sentimientos religiosos que un poema de tal índole 

expresa: la fe, la esperanza y el amor a Dios están presentes en estos poemas. 

Las diversas manifestaciones de la poesía religiosa se diferencian por su 

contenido y finalidad. Hay composiciones teológicas, ascéticas, devocionales y 

místicas. La poesía teológica es aquella que habla de Dios y de los asuntos divinos, 

tales como sus atributos, sus relaciones con el hombre, con el mundo y con el 

universo. Asimismo, los temas bíblicos y los misterios cristianos se consideran 

poesía teológica. 

La ascética posee un fondo didáctico y de formación del alma para ejercitar las 

virtudes, y es producto de la voluntad humana. La palabra viene del griego Ó<O)(ÉW, 

que significa ejercitarse, y es esto lo que implica, "pues es el periodo de la vida 

espiritual en que, por medio de ejercicios espirituales, mortificaciones y oración, 

logra el alma purificarse, purgarse o desprenderse del afecto a los placeres 

corporales y a los bienes terrenos."' 

La poesía devocional es aquella por medio de la cual el autor manifiesta amor, 

veneración y fervor religioso hacia Dios, Cristo, la Virgen o los santos. Aquí se 

incluyen los poemas de alabanza. 

Y, por último, la poesía mística se aplica para designar "las relaciones 

sobrenaturales, secretas, por las cuales eleva Dios a la criatura sobre las 

limitaciones de su naturaleza y le hace conocer un mundo superior, al que es 

> Sicilia, Javier y Gonzillcz de León, Jorge. Prólogo a Ponce, Manuel. l'oes/a, 19./0-19.U. México, UNAM 
~Coordinación de Difusión Cultural, Dirección de Literatura, Textos de Humanidades), 1984, p 9. 

Sainz Rodrigucz, Pedro. /11trod11cció11 a la hi.1·toria de lo literatura mlstica e11 F:.vx11la. Madrid, Espasa-Calpe 
(Espasa Universitaria, Literatura), 1984, p. 26. 

48 



Imposible llegar por las fuerzas naturales ni por las ordinarias de la Gracia. "5 Es 

pues, la mística un estado otorgado por Dios y por lo tanto el poema místico 

supone en el poeta un estado espiritual peculiar; por tal motivo no todos los 

poemas religiosos pueden llamarse místicos. Pero sí existe en algunos poetas un 

anhelo místico, de unión con Dios, de encontrarse en Su presencia y así lo 

manifiestan en sus versos. Algunos criticos han señalado los elementos que 

constituyen la poesía mística. En el plano literario existen determinados símbolos: 

la noche, el fuego, la fuente, la llama y el desposorio espiritual. Los poemas de esta 

índole resultan complejos de esclarecer pues ciertos poetas escriben no 

necesariamente sobre una experiencia vivida sino únicamente deseada o 

imaginada. Helmut Hatzfeld, al discutir sobre los problemas del misticismo 

español6 señala entre otras cosas, que no es fácil descubrir un verdadero poema 

místico, ya que existen buenos poetas con gran conocimiento de teología que 

describen en sus poemas estados místicos sin haberlos experimentado; y por el 

contrario, existen místicos que carecen de aptitudes poéticas. Hatzfeld menciona 

también, que al analizar la poesía mística, es preciso esclarecer la autenticidad en el 

uso de símbolos y símiles místicos. Tanto la poesía escrita por un excelente poeta 

y la de un místico se caracterizan por su espontaneidad, lirismo y subjetividad, si 

bien en el caso del místico la experiencia ha sido vivida y en el caso del poeta es 

sólo imaginada. 

Por lo antes dicho se puede hacer una división entre los poemas de temática 

religiosa y los místicos y aplicar el término de poesía mística a la que trata de 

explicar mediante símbolos, símiles y metáforas especiales las vivencias del espíritu 

en sus relaciones con Dios, y poesía religiosa a todos los demás poemas con 

distintos temas relacionados a lo religioso. 

'/bid., p. 18. 
6 llatzfcld, Hclmut. EstudiO.f literarios sobre mistica espmiola. Madrid, Grcdos, (Biblioteca Románica 
Hispánica). 1955. 

49 



Ali Chumacera hace una definición cenera de la poesía religiosa al referirse a 

la obra de Manuel Ponce, y que puede aplicarse a otros autores que, como él, 

escriben este tipo de poesía: 

Manuel Ponce es un escritor que por medio de la poesía ha buscado la 
expresión religiosa o, por el contrario, mediante la religión ha logrado 
encontrar la expresión poética. Lo cual significa que su propósito, a la vez de 
índole teológica y artística, ha sido no sólo recoger en el verso sus 
experiencias personales, en particular las relacionadas con su concepción del 
mundo, sino que ha decidido que esta misma concepción del mundo sea el 
molde en donde se han de configurar sus emociones. 7 

De acuerdo con esta clasificación, puede decirse que todos los poetas aquí 

reseñados escriben poesía teológica, pues hablan de Dios en formas y tratamientos 

diversos, y sin duda es Dios uno de sus temas principales. Algunos escriben 

también sobre la Virgen. Y todos los poemas son devocionales pues manifiestan un 

sentimiento de amor a Dios o a los santos. 

Y finalmente, en algunos de los poetas está presente un anhelo místico, un 

deseo de unirse a Dios, de estar en su presencia. 

3.2 Poetas y temas 

Los poetas y los temas de la poesía religiosa• no son pocos, pero sí poco conocidos 

fuera de algunos círculos literarios. Hasta la primera mitad del siglo XX hubo un 

aumento de poetas que escribieron sobre estos temas. Al respecto dice Antonio 

Castro Leal: 

Hay que agregar que en nuestro actual desarrollo literario, tiene también gran 
importancia la poesía religiosa No hay duda de que ha cobrado en México y 

7 Chumacera, Ali. "Manuel ronce, sacerdote y poeta". Periódico de Poesía, México, INBA-UNAM, (Nueva 
Época, 6, Verano de 1994), 1994, p. 10. 
x Es preciso hacer una distinción entre poeta religioso y pocsia religiosa. El primero es aquel cuyo centro lo 
constituye esa relación constante y directa con la divinidad~ por otro lado, un poema religioso es el que nace 
de un poeta que alguna vez ha experimentado un sentimiento de c~1c tipo. Este apartado trat~ pues, de poesía 
religiosa. 

so 



en todo el mundo, un mayor impulso que acaso se deba a que la religión, 
asediada en todas partes por nuevos credos y doctrinas enemigas, ha tenido 
que robustecerse para sobrevivir, y a que, paralelamente a este movimiento, 
se ha realizado una renovación de la expresión poética cuya principal 
consecuencia ha sido un nuevo florecimiento de la poesía. Lo cierto es que si 
compararnos, por ejemplo los versos religiosos del padre Federico Escobedo 
(1874-1949) con los del padre Alfredo R. Placencia ( 1873-1930), en cuya obra 
se sienten ya los efectos de estos dos fenómenos, no nos será difícil apreciar el 
avance de nuestra poesía religiosa, que, al mismo tiempo que una fe más 
ardiente y combativa, luce ahora símbolos más frescos e imágenes más ricas 
en significación y color, que renuevan su capacidad para impresionar y 
conmover que ya habían perdido las viejas formas.• 

Al mencionar aquí algunos autores, se seguirá el criterio de Carlos González 

Salas, que en su Antología mexicana de poesía religiosa aclara que no tomará en 

cuenta para su libro aquella poesía religiosa que no vaya más allá de lo piadoso, y 

dice: 

Hay poesía tierna y pía, de triviales sentimientos, donde nada se destaca 
original, nada rompe la línea de lo ordinario ni bullen emociones sinceras ni 
palpitan imágenes y expresiones renovadoras ni se usan formas novedosas 
manejadas con destreza; esa poesía no será considerada.'º 

A continuación, se mencionan los poetas más representativos en orden 

cronológico y los temas que tocan. 

Alfredo R. Placencia es el más personal, desasosegado y desafiante de los 

poetas religiosos. Su obra es confesional, a través de ella vemos su vida -llena de 

pobreza y persecuciones- y sus sentimientos y emociones -profundos, 

ardientes. El dolor, la incertidumbre, pero también el amor a Dios son expresados 

por el poeta con intensidad, fuerza y anhelo. 

9 Castro Leal, Antonio. La poesía mexicana moderna. México, FCE, 1950. pp. XXXl-XXXXII. · 
10 González Salas. Carlos. A1110/o~ía mexicana de poesía rdigio:m. México. Jus (Voces nuevas. 13), 1960, pp. 
14-15. 

51 



El tema de su poesía es, entonces, Dios y de manera especial Cristo y la 

Virgen, que son objetos de veneración y búsqueda sincera por parte de Placencia: 

"Eres Tú el Grande único, eres Tú el Soberano", dice en "El divino disfraz". 

No hay en la poesía del padre Placencia preocupación por la musicalidad o la 

forma; la expresión de sentimientos es lo Importante en su obra. Su forma, a veces 

un tanto libre, otras, en cuidados sonetos, tienen un lirismo y una expresión 

directa, en ocasiones abrupta y atropellada, pero siempre verdadera: lPiensas 

poder más Tú? Te desafio;/ y si es así que tu potencia es mucha,/ lucha conmigo, 

vénceme en la lucha/ y a Ti no más te ame, Jesús mío. 

Por momentos el poeta teme no ser salvado: "Si estaré reprobado, / por no 

haberte seguido, como tu amor quería". Pero, para el autor "El Amor puede tanto, 

/ que a un tiempo lava y cura y deifica". 

Su fuerza radica, no en la perfección o belleza del lenguaje sino en la 

sinceridad con que expresa su lucha interior, así como su inquebrantable fe en 

Dios: "Porque obra tuya soy, Señor, de Ti salí/ limpio, más limpio que el candor 

astral./ Cuanto, al juzgarme, en desconcierto halles en mí,/ corra a enderezarlo su 

piedad". 

Alfonso Junco es otro más de los que siguen "la divina aventura", título de uno 

de sus libros. En versos libres, en cuartetos y sonetos canta a Dios y a Cristo. No 

es al Cristo bíblico, histórico, sino al Cristo de la Eucaristía a quien Alfonso Junco se 

dirige: ''Y hasta invocas al dulce Jesús, / y le aclamas Divino Maestro, / y le rindes 

florido loor/ con el pulcro primor de tu estro" dice en "Vivir poesía" de su libro El 

alma estrella. Otro de sus temas es el nacimiento del Niño Jesús, acerca de tal 

acontecimiento escribió varios poemas. Poeta de palabra vigorosa y vehemente, 

siente a Dios con fuerza y ternura. No es la suya una poesía mística o de 

expresiones difíciles; más que místico, Alfonso Junco es un poeta teológico: "Ya 

siento por la escalera / tus leves pasos sonar .. ./ iAh! cómo el alma quisiera / 

tenderse como una estera/ y tu camino alfombrar''. 

52 



No está lejos de su obra la comprensión del mundo como es: el dolor y la 

alegria, las lágrimas y la tristeza, todos tienen su razón de ser bajo la luz de Dios: 

"Mas al arrimo sacro de Dios, todo se acendra: I ni la alegria es frívola, ni es ceñuda 

la cruz: / todo es a par, hermano, gravedad y dulzura, / filosofía y verso, 

profundidad y luz ... " Junco se muestra como un poeta poseído por el amor divino 

y a Dios se dirige: "Te atisba el alma en el ciclón de estrellas, / tumulto y sinfon(a 

de los cielos." Poeta en comunión con Dios, que después de una batalla entre el 

espfritu y el cuerpo, dice: " iOh suavidad, oh paz! Dios está en mí". 

José Luz Ojeda es un sacerdote y poeta que estudió en el seminario de 

Morelia. Ojeda escribió una poesía intimista y del paisaje. Compuso madrigales a la 

Virgen, y son los suyos versos breves y dulces, impregnados de un tierno amor 

hacia Ella. Escribe sobre la muerte y pasión de Cristo en el poema "El vendaval de 

la pasión", compuesto en tercetos, es una composición que destaca por su tono 

sereno y las imágenes elaboradas. Una mezcla de honda emoción, suavidad y 

espontaneidad recorre sus versos. 

Como ejemplo de su obra se encuentra "El madrigal de tus ojos" 

Hay en tus ojos, 
Virgen Marra, 
no sé qué suave 
dulce fulgor: 
cuando me miras, 
allá en el alma, 
calladamente, 
se asoma el sol. .. 

Su obra se halla en los libros: Claridad, Agua que corre y LJbro de Job. 
Carlos Pellicer, el poeta del color y la luz, deja paso en su obra a algunos 

poemas religiosos, contenidos casi todos en el libro Práctica de vuelo hay algunos 

más en 6, 7 poemas y en Hora y 20. Para Pellicer, el amor a Dios conlleva alegria y 

53 



fe, pero también búsqueda y desasosiego: "Me estoy quemando en un oscuro 

fuego/ y por verte algún día sólo existo." 

Práctica de vuelo induye varias series de sonetos sobre el Señor, a través de 

los cuales manifiesta su contento por la presencia de la Divinidad en el mundo. 

Dios es para Pellicer Vida, Luz, Verdad, Pre-esencia y Misterio. Para él, Dios está 

en todos los seres y lo llena todo: "Todo lo que es capaz de ser anuncia/ su 

nombre, iCuánto y cómo lo pronuncia! /Se enciende un nuevo Sol. El Universo." 

También desea transformarse según los deseos de Dios y ser "un poco de agua 

dejada al descuido/ donde beban las aves y las fieras." Escribió además, sonetos a 

los arcángeles y una serie de poemas a la Virgen en que están presentes el colorido 

y el estilo descriptivo del poeta En el primer soneto del tríptico "Ave María" dice: 

"lCon qué mano de luz -y asi no leve-/ las manos arcangélicas llevaron/ el gran 

lirio de Dios y deliraron / bajo la luz que en su presencia llueve?" 

En Cosillas poro el nacimiento se halla reunido un conjunto de poemas 

referentes al nacimiento de Cristo, que Pellicer elaboraba cada año, en Navidad. El 

primero está fechado en 1948 y el último en 1976. Son estos poemas breves que 

recrean minuciosamente la Natividad, el día que "ha nacido la Luz", en esa fecha 

hay" Ángeles en la tierra:/ nubes y rocas, música y danza". 

Carlos Pellicer buscó en lo más profundo de sí mismo para decir: "Dios me 

vive," 

Gabriel Méndez Plancarte escribió al Señor con una emoción palpable en sus 

versos que dejan ver las fuentes bíblicas de su obra. Cantó a la Virgen de 

Guadalupe en su "Oda secular guadalupana", un poema en que la palabra 

emocionada y una cuidadosa elaboración están presentes. 

Compuso también sobre Cristo, y así la palabra de Él es: "brisa de paz sobre 

el oleaje rudo/ del hosco mar de mi dolor acerbo." 

Hay en su obra una conjunción del amor a Cristo, imágenes claras y lirismo, 

como en el poema titulado "Ojos de Cristo": "Ojos de Cristo de un azul intenso/ 

54 



como el cielo y el mar en primavera, / ojos profundos de mirar inmenso / como 

abismo sin fondo y sin ribera" 

Entre otros poetas del seminario de Morelia que Manuel Ponce conoció, se 

encuentra Francisco Alday. Ponce coincide con Alday en el uso de imágenes 

luminosas y en la construcción cuidadosa de sus versos. 

Francisco Alday es un autor cuya poesía permanece casi desconocida excepto 

para unos cuantos. Alday se preocupa por la eufonía de sus versos, por hallar la 

palabra exacta, ya sea el vocablo filosófico, el arcaísmo retórico o el habla popular, 

para expresar todos los rincones del mundo y los misterios del alma humana 

Encuentra el adjetivo preciso para describir la naturaleza y el paisaje 

moreliano con detalle y con el uso de imágenes brillantes, aliteraciones y 

enumeraciones, logra versos de gran calidad estética y originales como los 

siguientes: "los lunares de sombra por que subes/ a ver la luz más allá del camino:/ 

seres que pasarán a ser querubes." 

Al lado del paisaje figuran poemas sacros de tono íntimo en los que después 

se concentró de modo exclusivo. A través de expresiones modernas, se deja ver 

un sentimiento místico, emotividad, serenidad y belleza: "Yo Te puedo llamar mi 

luz fragante, / con tal de no decir que me perfumas; / con tal de no decir que me 

ahúmas, / Y o Te puedo llamar flor humeante." 

También escribió sobre el desencanto del hombre: la muerte y la 

incertidumbre están presentes en sus sonetos, madrigales y versos blancos que 

empleó para escribir. "La noche tiene una cólera, / tiene una cólera negra, / y 

fragua un crimen perfecto/ valida de su tiniebla" 

Por otro lado, existen algunos poemas en la obra de Alday que manifiestan un 

anhelo místico y usa metáforas y símbolos comunes a la poesía mística, tal es el 

caso del símbolo de la noche, que en el poema titulado "Boca de lobo", aparece 

para expresar el deseo del poeta de salir con Cristo y recorrer el camino del 

Calvario: "Cuando tengamos una noche / negra, como boca de lobo, / saldremos 

55 



de la casa/ los dos juntos y solos". Y en "Vámonos a la noche" repite el tema de la 

salida nocturna con el Señor para ver los "luceros hondos" y "los cielos de tu alma/ 

sus guaridas y antros misteriosos, sus cráteres y lavas ... / Vámonos a la noche 

donde crecen tus ojos". 

Es Alday un poeta imaginativo, de variados tonos y perfección formal, cuya 

obra nació de un hombre repleto de amor a Dios que supo crear versos 

extraordinarios y luminosos como el cielo que imagina: "un m·uro sin escalas 

escalado, / un aula de cristal lucificado, / un intrépido sol de mediodía". 

Ramón López Lara es también poeta y sacerdote que estudió en el seminario 

de Morelia. Ha publicado sus versos en revistas y periódicos de la provincia (Logos. 

Trento, Efemérides de Tacámbaro). 

Sobre su obra dice Manuel Ponce: "Sabe volcar su fina sensibilidad en breves 

poemas de pureza absoluta." 11 

López Lara es un escritor de versos claros que habla sobre Dios y pide un 

alma limpia para recibir al Señor: "Ven Señor, a mi heredad. / Ya nacen las 

azucenas. / Sobre la hondura del pozo / di tus palabras eternas ... " Sus versos 

también retratan el paisaje y hay en ellos imágenes certeras a la vez que 

espontaneidad y frescura: "Era la soledad sonora y dulce, / era el fresco poema de 

los trinos ... " Es Ramón López Lara un lírico de la alegría y de la luz. 

Joaquín Antonio Peñalosa es un poeta importante en el panorama de la poesía 

religiosa por su canto simple y sutil de las cosas más pequeñas, de este modo, una 

abeja, una hormiga, una violeta, y las grandes, un elefante, son motivo en su poesía 

para escribir acerca de Dios. En su obra, Peñalosa entabla un diálogo con estas 

criaturas en Ejercicios para las bestezuelas de Dios. Lamenta la muerte de un asno y 

habla a los peces con bellas imágenes y renovados versos: una ballena es un 

"submarino de lujo" y el mar es el "mejor departamento" para la sardina. 

11 Poncc, Manuel. "Ramón Lópcz Lara. Pbro". Pocsia religiosa en México. Tremo. XI-2-3, abril-junio 
de 1954, p. 5. 

56 



Junto a todas las criaturas se presentan las figuras de Cristo, la Virgen y san 

José y escribe también sobre la Natividad. En dísticos asonantes habla de la 

Anunciación en "El Ángel anunció a María": "Yo que asistí al azul de su amanecer 

de Madre, / testifico el préstamo de su amor y de su carne." 

La obra poética de Peñalosa se distingue por ser de admirable sencillez y 

forma un tanto libre. 

Por el dominio de la forma y la riqueza de imágenes, Concha Urquiza se 

coloca en primera fila entre la poesía religiosa mexicana Ella recurre a temas 

bílbicos y así, Job, David, Ruth y Cristo hallan sitio en su obra Sus versos reflejan a 

una mujer que libró batallas espirituales y existenciales que marcaron su vida y su 

poesía. aunque también hay momentos que expresan la delicadeza del sentimiento 

amoroso que la poseía: "Yo cantaré mi amor contigo a solas/ que escuchas en el 

viento sosegado / sobre los vastos campos de amapolas." 

Sus poemas se caracterizan por la autenticidad y la profundidad de los 

sentimientos: "Amor, corriente escondida / que pechos adentro va, / como un 

manantial que está/ alimentando mi vida". Para Concha Urquiza el amor a Dios lo 

llena todo: "Yo sé que Tú, por misterioso modo,/ vas urdiendo los pasos de mi 

vida./ y que tu mano lo conduce todo." 

Pero el amor expresado por Concha es un sentimiento contradictorio entre 

lo terrenal y lo espiritual en una obra llena de sensibilidad, belleza e imágenes bien 

logradas: "Suspiro por las cosas presentísimas, / y no por las que están en 

lontanaza: / por Tu amor que me cerca/ Tu vida que me abrasa./ por la escondida 

Esencia/ que por todos mis átomos me embriaga" 

Al igual que Alday, Concha Urquiza posee un anhelo de unirse a Dios y 

también en su poesía la noche es un símbolo para expresar su deseo de estar con 

el Amado. Dice en "La cita": "Te esperaré en la noche, Señor mío,/ en la siniestra 

soledad del alma". Y en "La oración en tercetos": "Quiero estarme contigo en el 

sagrado/ silencio de la noche, y a tu abrigo/ tienda las alas el mortal cuidado". 

57 



Otro símbolo presente en la poesía de Urquiza es la fuente, un ejemplo se 

aprecia en el segundo soneto de "La canción de Sulamita", en el cual la autora 

compara su corazón con una corriente de agua que busca llegar a Dios: "Si 

tendieras la mano solamente / y el agua temblorosa se aquietara, / ya, 

contemplando el cielo largamente". 

Gloria Riestra es otra de las poetisas mexicanas atraída por el amor divino. 

Toda su poesía es un diálogo con Dios, en que es patente la nostalgia por estar 

separada de Él y el amor que siente por la divinidad: "Todo Él, precipitándose en 

mi vida,/ me devoró con hambre milenaria, /y estoy en Sus Entrañas diluida." 

El amor a Dios es pues, el tema único de su obra, "Él sólo llena mi mansión 

inmensa. I es El Amado sin rival y eterno"; pero también Jesús, el Niño Dios y los 

ángeles ocupan sus versos a través de hermosas imágenes que iluminan sus versos, 

los ángeles son "Luz sin color" y los ojos de Jesús son "Ojos de reflejos de oro." 

Gloria vive intensamente sus experiencias religiosas y las plasma en su obra con 

inspiración y sentimiento hondos: "No parece que fui nacida I para andar tras de 

Cristo sin reposo; / correr en pos de Cristo, eso es mi vida./ Buscar en todo a 

Cristo, eso es mi gozo." 

Gloria Riestra se preocupa por la forma y expresión de sus versos. En el 

extenso poema titulado "Christus" hay un ejemplo de este interés. Escrito en 

tercetos endecasílabos, la poetisa pasa del amor exaltado hacia Dios en la primera 

parte, a los efectos que el amor divino produce en ella, en la segunda parte, y 

finalmente trata de entender cómo es Dios, pues no logra aprehenderlo nunca. Su 

vida y su poesía son una búsqueda continua del amor divino. 

En su poesía hay también símbolos que expresan un deseo de unión con Dios. 

Dos de estos símbolos son la llama y el agua, aquí como torrente, y que se 

encuentran expresados en "Christus". Gloria Riestra siente profundamente la 

presencia divina y la traslada a sus versos: "Vino de pronto a mí, como torrente, I 

que descendió en hora inesperada / cayó sobre mis valles de repente ... "; y más 

58 



adelante: "iOh, corriente de fuego que escondida / siento pasar de prisa por mis 

venas/ dejándome la sangre enardecida!" La poetisa se siente "toda encendida" de 

amor por el Amado y a esa pasión le llama también: "banquete de espigas y 

azucenas" y como Santa Teresa, el amor de Dios es un "dardo que traspasó de 

lado a lado/ mi corazón, vaciándolo de amores, / dejándolo en amores abrasado". 

Certidumbre de Dios y por ello serenidad, junto a un anhelo por estar en Su 

presencia, palabra vigorosa y dulce y conceptos que recuerdan por momentos a 
San Juan de la Cruz, es la obra de Gloria Riestra. 

Estos son algunos de los poetas poseídos por el amor divino, unos con más 

perfección de expresión como Alday y otros más vehementes como junco y otros 

llenos de tonalidades como Peilicer. Diferentes voces, tonos y formas configuran a 

la poesía religiosa mexicana del siglo XX, poetas que aún hablan de Dios y con Él. 

59 



4 

LA ESTÉTICA DE MANUEL PONCE 



Para acercarnos al entendimiento de la poesía de Manuel Ponce, contamos con su 

obra publicada desde 1939 a 1984, más otros poemas sueltos publicados en 

revistas, asi como artículos suyos en prosa, tampoco recogidos en volumen. Es 

suficiente para intentar un acercamiento a su obra poética, que puede contarse 

entre las mejores de México. 

Su poesía es católica, siempre ortodoxa pero alimentada de fuentes clásicas, 

aunque también vanguardista e instalada en la modernidad. Su obra toca las 

preocupaciones fundamentales del hombre: Dios, el amor, la muerte, la vida y el 

mundo. En ocasiones hermética, transparente en otras, siempre de gran calidad 

estética y expresión original. 

Ponce dice en una entrevista que no intenta definir la poesía, pero sí aportar 

ideas complementarias que permiten una mayor comprensión de esta realidad 

estética: 

La poesía se realiza con holgura cuando vivimos en comunión con cuanto 
existe y. en un momento dado, entramos en trance, pues los objetos se nos 

TESIS CON 
FALLA DE ORIGEN 

61 



han revelado y brillan de pronto. Cuando las personas o los acontecimientos 
nos han dicho su secreto, siempre y cuando en nosotros preceda una actitud 
humilde, entonces la poesla -llrica o dramática o pictórica o escultórica o 
musical o plástica- tiene grandes posibilidades de producirse como fenómeno 
y nacer como obra de arte. 1 

La poesla de Ponce no puede adscribirse a alguna corriente literaria, no 

pertenece a ninguna. Su obra es un caso aislado en la literatura mexicana, tanto 

porque su autor surge del Seminario de Morelia -<!onde realiza estudios clásicos y 

de teología- como porque su producción poética no tiene paralelo con la literatura 

mexicana en la que se halla inserta, por su forma de tematizar lo religioso: las ideas, 

las Imágenes, el vocabulario, la adjetivación y la métrica rompen las convenciones 

de la poesía religiosa: Ponce inventa su propia forma de religiosidad poética. Pero 

sí hay en ella influencias y resonancias. El propio poeta menciona algunas 

presencias importantes en su poesía: 

Lo más inmediato para mí fue la poesía española y francesa. Pero detrás de 
eso están los clásicos y más atrás los griegos y latinos. ( ... ) De la antigüedad mi 
fuente fue, desde luego, la poesía latina. Para mí Horacio ha sido la base de 
todo ( ... )De los mexicanos admiré y leí mucho a Manuel Gutiérrez Nájera, a 
Manuel José Othón y a Ramón López Velarde.2 

Algunos críticos han encontrado varias de las influencias que se hallan en la 

obra poética de Manuel Ponce. Carlos González Salas dice: "Ponce es, en la 

hermética y aristocrática expresión, émulo y discípulo de Góngora y hermano de la 

Intelección difícil de Valéry y Mallarmé."' Por su parte, Alí Chumacero observa 

que sus textos traslucen algo de Horado, de san Agustín, de san Francisco de Asís, 

de san Buenaventura. de Garcilaso de la Vega, fray Luis de León y Luis de Góngora. 

1 Campos, Marco Antonio y Sicilia, Javier. "Manuel Ponce: La poesía como revelación" en La c11/111ra en 
México, suplemento de Siempre, ailo XXXIX, núm. 2124, 9 de marzo de 1994, p. 48. 
2 lbidcm. 
' González Salas, Carlos. A11wlogla mexicana de la ¡mes/a religiosa México, Jus (Voces Nuevas, 13), 1960, 
p. 291. 

62 



Sin embargo, Ponce no Imita a nadie, su obra logra remontar las Influencias y ser 

excepcional en la poesía mexicana. 

El mundo poético de Ponce se integra según su concepción teológica del 

mundo. Gabriel Zald lo resume así: 

El mundo es el paraíso crucificado, sepultado, descendido a los infiernos y 
finalmente victorioso de la muerte. Es un jardín teofánico, donde conviven la 
creación y la muerte, la angustia y la resurrección. Todo lo cual se manifiesta, 
hiere, estimula, exalta, hace triste o feliz a la conciencia sensible.• 

Y lo importante no es el argumento, sino el modo de tratarlo en el poema. 

Más adelante dice Zald: 

La forma de tematizarlo no puede ser teológica sino teofánlca: encontrando 
palabras que conmuevan la conciencia sensible, que en la experiencia misma 
de leer comuniquen esa vivencia del jardín teofánico.5 

Pero, icómo consigue Manuel Ponce comunicar esta experiencia? Trataremos 

de contestar a esta pregunta a lo largo de este capítulo, a través de la explicación 

de algunos temas, procedimientos y características de su obra. 

4.1 Temas 

La obra de Ponce puede dividirse en dos grupos: la religiosa y la profana. A su vez, 

la obra religiosa podría subdividirse en dos conjuntos, cuyos temas centrales son 

Dios, Cristo y María; y otro en que aparecen asuntos como la muerte, la vida. Por 

su parte, la poesía profana incluye temas como el paisaje, el mundo y la belleza. 

4 Zaid. Gabriel. tr"·'·¡metascatolic<J.\: México. Océano (El día siguiente), 1997. p. 305. 
'/bidem. 

63 



4.1. I Poesía religiosa 

4.1.1. I Dios. El tema principal de su obra religiosa es Dios. De este tema surgen 

los demás. En sus textos se aprecia la certidumbre de la existencia de Dios y 

nacidos de ella, la serenidad y un profundo amor por el Señor. El poeta siente la 

naturaleza de Dios a través de las cosas que nos rodean, pero en su poesía no 

intenta comprenderlo o explicarlo ni impone sus creencias. Más bien, su poesía nos 

revela la presencia de Dios en el mundo y lo que "realmente hay de cotidiano y 

maravilloso en la Divinldad."6 Si bien es verdad que muchos de sus poemas tocan 

ternas tornados de fuentes bíblicas, el poeta rnichoacano posee una manera 

renovada y menos solemne de tematizar esos motivos, como se verá a lo largo de 

este y otros capítulos. Ponce es un poeta que reconoce a Dios en todo cuanto 

existe, lo ama y escribe sobre ello. 

Pero Manuel Ponce no es un místico porque: 

La poesía mística brota instantáneamente de un estado de iluminación 
sobrenatural. Las coplas de Santa Teresa: "Vivo sin vivir en mí/ y tan alta vida 
espero/ que muero porque no muero": el Adoro te devote Latens Deitas de Santo 
Tomás de Aquino, o las estrofas de San Juan de la Cruz: "iQué bien sé yo la 
fuente/ que mana y corre!/ Aunque es de noche", o aún El cántico de las criaturas, 
de San Francisco de Asís, son poesías puramente de santos y nacen del éxtasis 
y el arrobo en las cuales se anega el alma escogida por el Divino Esposo para 
recorrer las áridas pendientes de la vía purgativa, contemplativa y unitiva. A 
esas almas está reservado el íntimo santuario de la poesía mística.' 

En cambio la obra de Ponce es una destacada y sincera poesía religiosa pero 

no es mística. Hay en ella inteligencia, reflexión y contención de sentimientos, 

características que lo alejan de la impetuosidad de los textos místicos. Su poesía es 

pues, más teológica que mística. Adolfo Sánchez Vázquez escribió al respecto: 

Al leer los poemas de Manuel Ponce, no sentirnos necesidad de volver hacia 
las dos grandes manifestaciones de la poesía religiosa: la bíblica y la mística 

6 Sicilia, Javier y González de León, Jorge. Prólogo a Ponce Manuel Prólogo a Poesía 1940-188./. 
Manuel 1'011ce. México. UNAM (Coordinación de Difusión Cultural, Dirección de Literatura, Textos de 
humanidades), 1988. p. 13. 
7 Campos, Marco Antonio y Sicilia, Javier. Up. cit., pp. 48-49. 

64 



Lejos de ellas permanece el poeta porque de una y de otra lo separa este 
equilibrio interior, este fuego contenido, este dominio avasallador de la 
Inteligencia Lejos de esta quemazón interior que conduce en la mística 
española -por formas sensoriales, por sentimientos desbordados- a la 
cumbre, Manuel Ponce, del brazo de su inteligencia, ahogando su fuego 
interno, se despega de lo terreno, rompe curvas, geometriza sus sentimientos 
y llega a ofrecernos una mística abstracta, cuyos precedentes o coincidencias 
hay que buscarlos en determinadas corrientes de la poesía actual.8 

Ponce es un poeta que se contenta con descubrir y evocar a Dios en todas las 

cosas y todas ellas existen por el amor de Dios. En su poesía, la naturaleza siente la 

presencia divina: 

La yerba proletaria, 
los cipreses en fila 
oyen brotar sedientos 
tu surtidor oculto. ( 180) 

Manuel Ponce posee la certidumbre de la existencia y del amor divinos y esa 

convicción se desborda hacia todo lo creado, pues todas las criaturas deben su 

existencia a Dios y por ello el amor del poeta los alcanza también y todo se llena 

de valor esencial: 

Inescrutable y puro, 
por hallarte de veras, 
ioh Señor! ando en busca 
de tus afinidades. 

De no verte se sigue, 
oh Señor, no buscarte; 
me supongo a tu sombra 
sin más indagaciones. 

Ese valle de paños 
verdes que pisan simples 
animales, nacidos 
en ello. lNo eras Tú? 

• Citado por María Teresa Pcrdonio en La poesla de Manuel Ponce. Morclia, Universidad Michoacana de 
San Nicolás de Hidalgo (Biblioteca Nicolaita de poetas michoacanos, 3), 1994, p. 31. 

65 



[ ... ] 
Donde apenas se salve 
la esencia de tu rostro, 
la noción de tu risa 
delicada ... Te busco (57-58) 

En la "Teofanra VI", el autor expresa su concepción del mundo. Para él lo más 

importante no es el por qué de las cosas o cómo éstas llegaron a ser lo que son, 

sino más bien lo que ellas reflejan o lo que dejan adivinar, es lo fundamental. 

Manuel Ponce encuentra en la existencia del universo un orden impuesto por Dios 

y en este universo el poeta encuentra su presencia. Su visión es objetiva al hablar 

de algo real, y subjetiva porque no pretende decir la verdad, sino su verdad: 

He olvidado pensar qué motivos 
impregnan de misterio las voces, 
de quién son y hacia quién se dirigen. 
Por oír tu secreto en secreto. 

He olvidado mudar las especies 
y descubrir los ángulos nuevos 
en la monotonía del orbe. 
Por hallar tu variante reciente. 

He olvidado los astros insignes 
que al girar en sus goznes producen 
un estremecimiento inaudito. 
Por olrtu pequerío tumulto. 

He olvidado contar las virtudes, 
los ingrávidos números, dentro 
de la tranquilidad en el orden. 
Por irme aproximando a tu idea. 

Y al dejar este mundo que ofrece 
materias dignas de meditarse 
hallo en Ti su feliz inventario 
y las razones de por qué viven. 

66 

---------------------~--~- -~---~-'------'-'---



Pero no es posible sentir por completo la presencia de Dios. Cuando se está a 

punto de aprehenderlo, sólo queda la ausencia y la Imposibilidad del hombre de 

conocerlo: 

Cuando llega la hora 
huyes como sofisma, 
como vano argumento. 

No te destruyes; sigues 
los límites rozando 
por donde nadie sabe 
si empiezas o concluyes. 

A través de su obra el poeta manifiesta su gran amor a Dios, porque Dios lo 

es todo para Ponce: 

Todo lo lejos, 
lo más retirado 
que yo te piense, que yo te cante, 
no es nada, 
o casi nada; 
porque mi pensamiento eres Tú, 
mi cántico Tú eres. ( 182-183) 

María Teresa Perdomo resume perfectamente cómo es la poesía de Ponce: 

••• en esta poesía no hay lugar para el lamento, la amargura ni la tristeza. En 
ella domina la palpitación amorosa por el Amado, como creador en 
movimientos de belleza, de alegría, de bondad y también de dolor, en 
diferentes planos: sideral, terrestre, humano, esto es, en todo lugar, ser, 
objeto y circunstancia 9 

Pero como se aclaró anteriormente, no es la suya una poesía de unión con 

Dios, sino de contemplación y descubrimiento de la esencia divina en el mundo. 

Ponce ve esa esencia divina en todo lo que lo rodea y es el amor a Él lo que lo 

mueve a escribir; después de pasar por la razón se enfrenta a su experiencia y se 

queda con ella como la mejor forma de sentirlo. La obra de Ponce es una 

9 Perdomo, Maria Teresa. Op. cit., p. 142. 

67 

!-~========------------------------



expresión teofánica, la revelación de un ser sobrenatural en el mundo a través de 

los seres que lo integran, pero Él permanece siendo un misterio, el poeta ha 

olvidado su búsqueda y se conforma con descubrir /as razones de porqué viven los 

seres y las cosas. 

4.1.1.2 Cristo. Este amor a Dios lo conduce a Cristo, porque para Ponce "la 

palabra del amor de Dios a los hombres se hizo carne visible y viviente en 

Cristo."'º En Él, su amor a Dios se hace más objetivo, más humano y también más 

tangible. Su poesía retrata la vida de Cristo, desde su nacimiento hasta su pasión y 

crucifixión. 

En "Oprobio" se advierte que el poeta, como hombre, también realiza 

aquellos malos actos que otros cometieron contra Dios, pero el amor divino 

redime afrentas y traiciones: 

Como el apóstol 
te negaré tres veces, 
y Tú me perdonarás 
por setenta veces siete (208) 

En Misterios para cantar baja los álamos, la figura de Cristo aparece en tres 

variantes que corresponden a los grupos de temas de meditación en el rezo del 

rosario: gozosos, dolorosos y gloriosos. El poeta adopta diferentes voces y tonos 

para hablar de Jesús. A veces es el Padre quien habla: 

El niño 
ha subido al nogal 
con mi permiso. (49) 

Otras veces, es el Hijo: 

No está lejano el día 
en que me siembren surcos de claveles (49) 

10 Ponce, Manuel. "Dios y el poeta". Ábside, XIX, 3, julio-septiembre de. 1955, p. 339. 

68 



En otra variante de la crucifixión están presentes los símbolos. Trata el tema 

bíblico de Adán y hace confluir distintos acontecimientos: muerte, vida, que 

simultáneamente recuerdan la expulsión y la redención: 

Del árbol de la muerte, 
al árbol de la vida; 
de la manzana muerta, 
a la manzana viva ( 46) 

Su obra se fundamenta en "el amor a Cristo, y por supuesto, en el amor de 

Cristo." 11 Hay sin duda una manera nueva de ver a Jesús, más humana y tierna. 

4.1.1.3 María. Y ese mismo amor a Cristo lo siente por la Virgen María, una 

devoción que se manifiesta en Misterios para cantar bajo los álamos, y en el libro 

dedicado a la Virgen, María, recital poético. En dicho libro escribe varios poemas 

agrupados bajo los títulos de: ''Tres sones de laúd a la Virgen", un "Madrigal", 

"Nuestra señora de los siete dolores", "Oración a nuestra señora por los siete 

pecados capitales", "Salutación angélica", "Invocación a la musa de las misiones" y 

"María en la metáfora del agua." 

Juan Jesús Posadas12 hace notar que Ponce, el "juglar de la Virgen", siempre 

hermético en su poesía, al cantar a "la rosa de los paraísos terrestres, tórnase 

transparente en la metáfora y ágil en el verso; diamantino en el dogma y clásico en 

la forma"". 

"María en la metáfora del agua" es una colección de trece cancioncillas en las 

que el poeta utiliza un extenso marco de metáforas relacionadas con el agua para 

hablar de María. Y es que el agua. al igual que M:iría, posee calidad de pureza y es 

11 Chumacero, Ali. "Manuel Ponce, sacerdote y poeta" en Periódico de Poes/a. México, INBA-UNAM 
(Nueva Época, 6, Verano de 1994), 1994, p. 12. 
12 Juan Jesús Posadas Ocampo, rector del seminario de Morelia, más tarde obispo y arzobispo de Guadalajara 
y asesinado el 24 de mayo de 1993. 

69 



el símbolo de la vida, y como Ella, el agua limpia, cura y tiene virtud purificadora, 

además elimina toda Infracción y toda mancha. Por ello, el poeta se dirige a la 

Virgen como "Agua y señora mía" ( 136) y señala su calidad: "Por el agua-María, / 

por la incontaminada ( 137). Ponce usa todas las formas en que el agua puede 

presentarse y llama a la Virgen: "rocío", "hilos de agua", "granizo", "nieve" y 

"lágrimas", "linfa viviente": de los fenómenos atmosféricos: "lluvia", "tormenta" y 

"borrasca"; el agua se presenta también contenida en: "fuente", "cisterna", 

"manantial", "río", "piélago", "lago" y "mar". En otras metáforas el poeta aplica a 

María los calificativos de "ánfora", "alcancía", "urna" y "banca del cielo". Para el 

poeta la Virgen María es: 

Agua y señora mía, 
bendita entre las aguas ( 136) 

María del rocío, 
cuenta del agua ( 141) 

Ponce asocia a María además con la perfección, una sencilla y admirable 

perfección que posee diversas manifestaciones: 

lDe dónde procedió, para ventura 
nuestra, la humilde flor que no sabía 
si era su nombre flor, estrella pura, 

aroma de la tierra, melodía, 
semilla de la aurora, luz futura, 
isla en el mar o nube? Ave María. 

En Misterios para cantar bajo los álamas, el poeta consigna "La anunciación" en 

tres versiones diferentes, que al hacerse más breves, se vuelven también una 

metáfora más concentrada: 

lQué más puro ruiseñor 
hace cuerdas de armonía 
de la piel de noche fría, 

"Posadas, Juan Jesús. "Cristo- Maria. Dos recitales de M. Ponce". Trt•1110, 2'. época, IV-1 diciembre de 
1961-febrero de 1962, p. 13. 

70 



como el ángel del Señor 
cuando pronuncia: "María" ... ? (41) 

1 ª· Variante. 
Lirios, lauros, espumas, 
aires, llamas, aromas, 
peces, cristales, palomas 
llaman abriles: !María! (45) 

2ª. Variante. 
Dudaba si poner 
acuse de recibo al telegrama. ( 48) 

Cualquiera que sea la forma que adopta la Virgen, "Catecúmena Romana, 

Adriática Gaviota o Parisiense Isleña; Pilarica o Pompeyana; Rosa Guadalupana o 

Bonaerense" ( 134), es siempre "Musa inspiradora" ( 134) y "luz, baluarte y 

regocijo" ( 135). Su amor por María es ya invariable y para siempre: 

Y sólo dejaré 
de cantar a María 
cuando ya no haya mar, ni flor, ni día 1

• 

4.1.2 Poesía profana 

4.1.2.1 La muerte. Uno de los temas que se presenta con frecuencia en su obra 

es la muerte, no como oposición a la vida sino mezclándose con ella, porque en 

toda existencia hay un atisbo de muerte y para Ponce, como cristiano, toda muerte 

conduce a la vida. El poeta no teme a la muerte, antes bien, espera su llegada con 

humor, ironía y consciente del misterio que la rodea. Sobre el tema opina el poeta: 

Lo que para el místico español es la remoción de un obstáculo para la unión 
con el amado (Que muero porque no muero); lo que para el estoico es una fría 
amenaza; lo que par el alemán es el puente tenebroso que hay que cruzar 
necesariamente; lo que para Rilke es la maduración del fruto de la vida, para el 

14 "Madrigal a Maria" poema publicado en Perdomo, Maria Teresa. Op. cit. p. 235. 

71 



mejicano es el fondo permanente del cuadro contra el cual se destacan, 
perennizándose, todos los incidentes del vivir." 

Su visión de la muerte, por lo tanto, está de acuerdo con esta idea, de ahí la 

forma de tematizarla. Entre sus primeros poemas escritos en 1939 hay una serie 

de seis poemas breves titulados "Allegro al fin" que llevan el subtítulo de "Suite a 

la muerte" (201-204). En el primero de ellos, habla de los sutiles pasos de la 

muerte que se hacen presentes en la vida del hombre como un rumor; en el 

segundo utiliza la ironia para dirigirse a la Muerte y disuadirla de su llegada: 

lNo te apiadarás. 
Muerte, cuando ves 
que para después 
estaré de más .. ? 

Más adelante, en el tercer poema, se pregunta sobre la llegada de la Muerte; 

en el quinto se dirige a ella: 

Muerte, sella mis labios 
con el mudo talento 
de tus labios helados 

Será el primero y último 
de los besos que nadie 
sobre mis labios puso. 

Muerte, cierra mis ojos; 
pero no con estrépito 
de goznes herrumbrosos. 

Sino sencillamente, 
como hojas de un libro 
que acaba de leerse. 

Muerte, dame la mano. 
dime al oído el hondo 
secreto de lo alto. (203) 

" Ponce. Manuel. "Dios y el poeta" en Ábside, XIX, 3,julio-septiembre de 1955, p. 334. 

72 



Hasta este momento sólo aparecen el poeta y su muerte. Los seres, hombres 

y mundo han desaparecido. Por la presencia de Dios la muerte adquiere 

trascendencia, pues el poeta vuelve al Señor: 

He de morir. He de volver a manos 
del Alfarero que plasmó mi arcilla. (203) 

En Quadragenario y Segunda Pasión, además de la muerte de Jesús, escribe 

sobre su sentir personal en tres sonetillos titulados " ... una muerte adelante"; son 

tres poemas que por el tratamiento del tema recuerdan a santa Teresa, pero hay 

en ellos angustia por la vida, preocupación por la existencia humana y también 

esperanza y un medio de conciliar esto en el poema final: 

Muero entre muero y no muero: 
no imagen que el sueño da, 
no porque no muero ya, 
no por muero verdadero. 

Ni de grano en el granero, 
ni de ostracismo de acá, 
ni de fruto que aún está 
en la hoja prisionero. 

Yo muero por espejismo: 
por creer la rosa, rosa 
y darle muerte en mi asedio. 

Por darle muerte al abismo 
y dar en el que me acosa. 
Muero en la muerte de en medio. (39) 

Esta muerte de en medio es la del diario vivir, la que el hombre experimenta 

al nacer: dolor, angustia y temor, presentes siempre a lo largo de la existencia 

humana. 

En el mismo libro escribe sobre el cotidiano morir de las cosas efímeras en 

"Interludio": 

73 



Aquí están las burbujas. 
Les han nacido alas que se quiebran 
y una risa volátil 
que estalla en muertes, sin violar el gozo: 
una venial y vitalicia muerte. (36) 

Y en "La siesta de la rosa" se halla el tema de la muerte aplicado a la rosa, no 

a la flor de este nombre, sino a lo que ella representa: la belleza y la perfección 

físicas que están sujetas a la destrucción y finitud, aunque también resurgen una y 

otra vez como la vida: 

Todo en la vida es rosa, si es dudosa, 
hasta la muerte cuando nos amaga: 
sólo la rosa no es mentira, es rosa. (63) 

En "Canción olvidada en la tierra" la muerte aparece como un sueño que 

acecha constantemente al soñador; por tal motivo adopta las características de 

éste: confusión y dinamismo, la muerte llega sutil y rápidamente y no permite 

evasión o salida: 

Y al azar de un instante desvalido, 
la vida entre dos aguas sin urgencia, 
la muerte en un bostezo no concluido. (69) 

El mismo tratamiento de la muerte como un sueño se advierte en "Teoría de 

lo efímero", cuya frase principal es "lo efímero es eterno" y es que los 

protagonistas del poema, los árboles, mueren a cada minuto y renacen en un 

eterno ciclo vital, crecen "de su fértil nada" (72) y las hojas sienten "la inestable 

delicia que les trazAJ/ un sedoso camino hacia la muerte" (72) y por esa breve 

existencia se han vuelto perdurables y: 

Así por muertes cada vez más puras, 
de lo más sustancial a lo más tenue, 
de lo más permanente a lo intangible, 
elaboran su fuga progresiva. (73) 

74 



Uno a uno, todos los árboles mueren, aunque no sin un propósito y un 

destino: vivir para morir: 

Y mi esperanza en vísperas de viaje 
con holguras de lentas despedidas, 
una muerte a la vuelta de un suspiro, 
y lo demás como el amor lo quiera. 

iOh magisterio vegetal! Crisálida 
sin más propósito que deshacerse; 
milicias para un orden de batalla 
que no vendrá. !Magnánimo reposo! (74) 

En la primera parte de Elegías y teofanías, Ponce habla de la muerte, como ya 

se señaló en el primer capitulo. Las elegías son la voz de aquel que va muriendo un 

poco cada día, y día a día renace y su muerte es como una "muerte florida", pero 

la fecha definitiva será "cuando el Amor lo quiera" ( 149). Sin embargo, en la "Elegia 

IV" (147-148) el poeta se pregunta: "llo que se ha ido ya no vuelve nunca?/ lYa 

nada, no se puede hacer ya nada? / llo que no vuelve ya no tiene nombre?" Pero 

todos los seres tienen un propósito, aún los más pequeños, pero no por ello 

menos importantes, la "Elegía XV" se refiere a una magnolia que crece entre las 

paredes del claustro del seminario de Morelia y se abre camino entre la tierra, para 

después morir: 

Pero tocar el cielo con un beso 
en número redondo y flor desnuda, 
es el fin, y te basta ya con eso. ( 161) 

Al igual que en toda la obra de Ponce, el propósito de la vida es vivir sin 

importar el destino final, la muerte. Porque en toda vida hay muerte y tras la 

muerte está la vida. Vida y muerte se mezclan y forman una sola. 

75 



4.1.2.2 Otros temas. La poesía de Manuel Ponce se desenvuelve en el mundo, ya 

que el poeta vive en él y es ahí donde desarrolla sus percepciones. El mundo 

inspira sus emociones y despierta su imaginación. Por eso los seres, la música, la 

belleza, el paisaje y el amor y la muerte integran otra parte de su obra, aquella 

poesía profana en que el autor manifiesta su asombro por lo que ve y vive día con 

día: 

Miro por flores, por virtudes 
como quien mira 
por primera vez el mundo 

Subo por los azules 
témpanos de la noche, 
que prende cirios, astros, 
en la celebración de sus misterios. 

También ve el dolor y el sufrimiento humanos y aunque son sentimientos 

profundos, no existe queja por parte del poeta: 

Oigo por el tumulto 
de llantos, gritos, quejas, 
que guarda el caracol en sus audífonos. 

Y vuelvo a ver la llama, 
y vuelvo a oír el viento; 
porque yo mismo soy la llama 
que se prolonga por el viento, 
y el mismo viento apaga. ( 145) 

No permanece ajeno a una parte del hombre: la mezquina. En "Bajo el 

inmortal peso del mundo", el autor mira el vacío de la vida, la falsedad: 

iOh peso a rastras inmortal del símbolo! 
arraigado en los zócalos, 
pendiente de las vísceras, te llevo 
jadeante como un Atlas, 
por los sordos peldaños del vacío. 

76 



Pesa la falsedad sin cuño, pesa 
nunea maduro el cáliz de la flor, 
las deshojadas prímulas 
burbujeantes del jardín del mar, 
el humo amortajado de las cimas, 
la mentira dorada 
que pinta en hojas el atardecer. 

Pero es el amor a. la vida el que lo lleva a escribir sobre el tema del carpe diem 

de Horacio en un soneto en el que invita a gozar de la belleza, la juventud y la vida, 

todas efímeras pero gratas al hombre: 

Antes de que la vida se consuma 
sumando en islas de verdor los años, 
contad uno por uno sus escaños: 
porque el tiempo nomás es una suma. (58) 

El paisaje es otro motivo de su poesía. La ciudad, el mar, la noche, el 

atardecer, aparecen con frecuencia en su obra. En la ciudad: 

y los árboles: 

Ya no hay tejados en diez kilómetros a la redonda. 
Todo es más granítico, más duro: 
los muros de concreto; 
las calles, de asfalto; 
los caballos y los jumentos, 
de hierro. (248) 

Los árboles se miran 
crecer en mutiladas 
pirámides. (61) 

Música y paisaje se unen en el siguiente poema: 

La noche es una estrella, 
la estrella es una noche ensimismada, 
amigo, cuando huella 
tu planta electrizada 
los confines dichosos de la nada. 

77 



[ ... ] 
Tan pronto como suena 
por los aires su flor resbaladiza, 
tu conmovida antena 
desde el fondo se iza 
y con celestes ondas sintoniza. (78) 

En el siguientes dístico alude al mar y a su sonido: 

En superficies de violines lloras, 
cantas, sin revelarnos el misterio 

a la claridad de la luna: 

La noche que se yergue a tus espaldas 
prende su lámpara de mano, sorda. 

Y al cielo estrellado: 

A su silencio ilimitado añaden 
su mecanografía las estrellas ( 171) 

Un atardecer es visto así: 

Un destello de oro decadente, 
un rescoldo de lumbre que se apaga 
un resabio de luz de antigua llaga 
que sobrepasa un lívido occidente. (218) 

Bajo todo ello surge el amor, un profundo amor por el mundo que descubre 

su mirada siempre asombrada y entrañable, mirada reveladora de la belleza de la 

vida existente "bajo el fino temblor de las estrellas": un pequeño gusano, una rosa, 

un árbol, el río "tu hermano de plata mayor", el humo "tu hermano vertical del 

cielo y la nube. "(225, 226) De esta manera, Dios, Cristo, la Virgen y el mundo son 

los motivos de una poesía que también encuentra belleza en la pequeña llama de 

un cerillo: 

78 



Una baratija, 
un comino, nada; 
y tu precio cada 
ataúd lo fija. 

Das contra la lija 
una cabezada, 
y de esta nonada 
la luz se prohija. 

Brinca, salta, dama 
Luz de siempre: torre •. 
luz de siempre: bella. 

Pulgarcito-flama; · 
por tus venas corre 
sangre azul de estrella. (227) 

Es·-rA TESIS NO SALk 
DE. L4. BIBLIOTECA 

79 



4.2 Versificación 

Ponce siempre ha sido un autor cuidadoso de la forma. Los acentos, metros, 

ritmo, rimas y diferentes combinaciones estróficas han sido meticulosamente 

trabajadas por él. Con ello ha elaborado una obra en que hay versos poco usuales 

como el eneasílabo y una acentuación muy original. Poeta que explora las 

posibilidades métricas del verso, Ponce ofrece una poesía llena de sonoridad, 

armonía y modernidad. 

4.2.1 Verso. Usa la rima consonante y la rima asonante16 en versos de dos hasta 

diecisiete sílabas, a veces blancos o libres. Los versos de dos, tres y cuatro sílabas 

son poco frecuentes en su poesía. Aparecen versos de tres y cuatro sílabas en 

"Qué taller ... " ( 106-107); de cuatro y dos versos en "La vela" ( 173); de tres y 

cuatro en el primero de los "Tres sones de laúd a la Virgen" (120); se encuentran 

también en combinación con versos de cinco y once sílabas en "Ícaro" ( 176); de 

cinco y ocho sílabas en "La anguila" ( 173-174). 

Emplea el pentasílabo en poemas como "La Oración en el Huerto" (49); y 

combinaciones de pentasílabos con hexasílabos en "La Asunción" (47) y "La 

Flagelación" (46) todos en versos blancos. 

Y en "Duerme velero" (106) aparece una combinación de pentasílabos y 

octosílabos en cuatro cuartetos de rima consonante. 

El hexasílabo forma también parte de la obra de Manuel Ponce; lo usa en la 

segunda de las seis composiciones que forman "A/legro al fin", y construye un 

poema de rima aguda: 

No por lo que fui, 
Ni por lo que no: 
ya me cansé yo 
del eterno aquí. 

"'Según la definición de Navarro Tomas. Tomas. Arte del wrso. 4'. cd. México, Nobles temas y bellas letras 
(Col. Malaga), 1970, pp. 29-30. 

80 



!No te apiadarás, 
Muerte, cuando ves 
que para después 
estaré de más ... l (201-202) 

Emplea el hexasílabo en combinación con versos de diferentes medidas. En 

"La Flagelación" alternan hexasílabos con heptasílabos: 

Gusanillos de arabia. 
su cara de seda; 
corderillos de lana, 
su túnica nueva. ( 46) 

El heptasílabo es ampliamente usado por el poeta. Lo utiliza en cuartetos de 

versos blancos en "Y en pos de ti" (57-58) y en "Teofanía VIII" y en tercetos, 

también de versos blancos, en "A la vista de un plano inclinado" en que a los 

heptasílabos se unen versos de 4 y 8 sílabas: 

El deseo con aves 
nutridas de semillas 
esenciales. 

Y en la belleza intacta, 
aire más aire: la selva 
y la verdad. IY entonces? (60-61) 

El primer poema de "Equiflujio" está compuesto de tercetos consonantes en 

los versos impares: 

Este dolor no es mío. 
Remotamente, como 
crepuscular navío 

Me llega de un oriente 
calizo de trasmundos 
a la hora presente. (33) 

La "Teofanía IV" ( 182) está formada por heptasílabos asonantes distribuidos 

en dos tercetos: 

81 



Con esta lluvia fina 
me inundas la cabeza 
de invitaciones, citas. 

Y en lluvia de subida, 
para corresponderte, 
el alma se deshila. ( 182) 

Y en "Romance a lo divino" (62) hay una combinación de heptasílabos con 

trisílabos dispuestos en dísticos asonantes; en los primeros cinco dísticos la 

reiteración del sentimiento amoroso se halla expresada en el breve estribillo: 

Con el libro en la mano 
Te amo. 

Con las hojas abiertas 
Te amo. 

Y los ojos cerrados 
Te amo. 

Con el s~I del q~inqué 
Teamo. · 

Y el bosque de la radio 
Te amo. 

Más adelante, en el dístico número seis hay una interrupción del estribillo, 

porque el poeta introduce una nueva idea: 

Me sabes a pacíficas 
tormentas. 

A palomas en fórmulas 
abstractas. 

En la octava estrofa el estribillo se repite, pero ahora cambia de lugar: 

iTe amo en superficies 
tan hondas! 

En láminas tan finas 
de sangre. 

'"'T'l!" CON J. ,Jl.J ¡J 

FALLA DE ORIGEN 
82 

1-iO!ll!-~=====""""""-------------.i._ ____ . ___ . -· --



En los tres dísticos finales aparece el estribillo con el empleo de 

comparaciones singulares. Los trisílabos son todos anfíbracos pues conservan el 

acento en la segunda sílaba, incluso en los versos donde no hay estribillo: 

tormentas, abstractas, tan hondas, de sangre. Los heptasílabos alternan entre 

anapestos y yambos. Cada estrofa es la expresión de un sentimiento con fuerza y 

concisión, y a la vez con levedad de forma y hondura de pensamiento: 

Amador de oficina, 
Te amo. 

Marino de agua dulce, 
Te amo. 

Continental y naúfrago, 
Te amo. 

Del verso octosílabo, dice Navarro Tomás, que es sin duda el verso más 

antiguo, pues se encuentra en algunas de las ¡archas mozárabes de los siglos XI y 

XII. En la obra de Ponce está presente en muy diversas formas. Aparece en 

algunos poemas de Misterios para cantar baja los álamos, como quintillas 

consonantes: 

La visitación 

Montañas de los aromas, 
arenas con oro fino, 
ríos de celestes gomas; 
cuando tu vientre divino, 
alcázar de las palomas. ( 41) 

Y en versos libres, en parte consonantes y en parte asonantes, un ejemplo en 

"La virgen del cofre": 

De los milanos y grajos, 
guardadlo. 
Con mi lucerna 
lo guardaré de otras manos. ( 19) 

83 



Como villancico en "Duerme Velero": 

En los brazos de María 
el niño Dios se adormece 
como barco en la bahía 
cuando en el mar amanece ( 106) 

Como sonetillo en " ... una muerte adelante" (37-39); en la "Elegía VI" (149) y 

en "La soñadora de Ávila": 

Vivo en mi primera morada 
de Amadís y de Morgante 
de soñadora y amante 
y de estar enamorada. (96) 

Como romance en "Romance apócrifo" (7S) y en "Romance poblano" (243). 

Aparece también en diferentes combinaciones a lo largo de su obra. 

El eneasílabo, metro poco usual y no siempre grato al oído, es empleado por 

el poeta en quintetos que llevan el nombre de "Verso de nueve", la rima es 

AABAB, el tercer y el quinto versos finalizan en palabras agudas, el tercero, en una 

palabra átona que se vuelve tónica: 

Verso de nueve con que lloro 
sordina de un piano sonoro, 
verso de nueve lleno de 
un poquito de lo que ignoro 
y un poquito de no sé qué. (206-207) 

Y asimismo en varios poemas, en combinación con otros, en "Las vírgenes 

caídas" (21 ), "Las vírgenes reconquistadas" (24) y "Las vírgenes triunfantes" (2S) y 

además se hallan en " ... bajo el inmortal peso del símbolo" (3S), en la "Elegía I" 

(14S) y en "Fronteras" (207), entre otros. 

En cambio, el verso decasílabo es escaso en la poesía de Ponce; aparece sólo 

una vez en "T eofanía VI" ( 183) y se halla combinado con versos de otras medidas 

en "Las vírgenes caídas" (20-21) y en "Las vírgenes del claustro" (22) y en el 

primer soneto de "íAy muerte más florida!" (SS). Da preferencia a otros metros 

más usados en la literatura castellana, tales como el endecasílabo, el verso 

84 



preferido por muchos poetas desde que hizo su aparición en España con los 

primeros trovadores gallegos, y más tarde con Francisco Imperial y el Marqués de 

Santillana quienes trataron de adaptar al español el endecasílabo italiano. Durante 

el siglo de Oro fue el metro predilecto de poetas como Garcilaso de la Vega, Juan 

Boscán y Lope de Vega. 

En la poesla de Ponce es usado ampliamente y en una gran variedad acentual. 

Lo emplea la mayoria de las formas registradas por Navarro Tomás, 17 todas con 

acento en sexta y décima. Así, hay endecasílabos enfáticos, con acento en primera: 

Hoy, por eso, iqué fecha memorable! (74) 

Antes de que la vida se consuma (58) 

Déjame en la penumbra de mi cielo (87) 

Un endecasílabo heroico con acentuación en segunda es el siguiente: 

Si fueras alargando en lo posible (64) 

Si hubieras aprendido de memoria (64) 

la rosa es la culpable, por hermosa (63) 

Un ejemplo de melódico con acento en tercera es: 

Surco entonces etapas de rocío (60) 

y la luna que piensa ruiseñores (65) 

Y al azar de un instante desvalido (69) 

Y de sálico, con acento en cuarta: 

Y lo bendigo con la certidumbre (62) 

A propagarte en incidentes múltiples (66) 

En las mañanas eres transparente (67) 

Poco frecuente en su obra es el endecasilabo dactílico con acentos en cuarta, 

séptima y décima: 

Nos ha traído una lengua lejana (55) 

en el risueño plantel de su boca (55) 

85 



Además el endecasilabo en esta poesía tiene una gran diversidad estrófica. Se 

halla en cuartetos de versos blancos como en "Teoría de lo eflmero" (71-75), 

"Noche de jueves santo" ( 109-11 O) y "Et verbum terra facturo est" ( 100-102) entre 

otros. Pero aparece sobre todo en una gran cantidad de sonetos como se verá 

más adelante. 

Por otro lado, el dodecasílabo, aunque poco frecuente, también se halla en la 

poesía de Ponce. "A la música de una joven intérprete" es un soneto dodecasilabo 

con rima dispuesta a la manera clásica. Son versos compuestos por dos 

hemistiquios, de 7-5 sílabas y que forman una seguidilla: 

Por el cielo que tocas y el que adivinas 
en tus exploraciones de adolescente, 
vas con finos avances cruzando el puente 
de las cosas humanas a las divinas. (77) 

Este metro se encuentra también combinado con otros como en "Las 

vírgenes caídas" (20-21): "más aprisa, siempre en vuelo, casi en vilo" y en la "Elegía 

XIII" el tercer verso de la primera estrofa también sigue la forma de una seguidilla: 

Se iluminan tus rasgos, toda tu vida ( 157) 

Y en el tercer verso de la tercera estrofa, se invierten los hemistiquios, ahora 

de 5-7: 

Como azucena que doblega su tallo ( 1 58) 

El verso de trece sílabas es, desde luego, un verso compuesto; hay un ejemplo 

en el soneto que Ponce dedica a la fecha de su nacimiento: "Mil novecientos trece 

A.O." (21 O), con rima consonante: ABBA. BAAB, CCD, EED e integrado por 

versos de 4+9, 5+8, 7+6, 6+7, 9+4 y 8+5 sílabas. Con excepción de los 

compuestos por 6+7 y 7+6 sílabas, el resto de los versos no corresponden a la 

formación tradicional del tridecasílabo. El poeta adapta los versos a su expresión y 

crea combinaciones innovadoras: 

11 Navarro Tomás, Tomás. Op. cit. pp. 51.52. 

86 



Estás aquí MCMXlll, plinto 
aquí presente, sí, pero esencial de bruma 
sobre quien pesa el mármol de mi edad, la suma 
de mis años, cuadrado-múltiplo del V. 

El verso alejandrino también fue cultivado por el autor; ejemplos de estos 

versos se encuentran en "El fluyente urbanismo" (246), en "Oración por los dos 

hijos pródigos" (208) y en "Nuestra Señora de los Siete Dolores" ( 121-122). En 

"Viacrucis" hay una combinación de alejandrinos con heptasílabos que forman un 

pie quebrado, éstos aparecen como conclusión de lo expuesto en los primeros 

versos de cada estrofa, como se ve a continuación en las dos primeras: 

El camino hace sangre y la sangre un camino 
fragoso de amapolas en granos exprimidas 
de sus mejillas lientas y de sus roseolas. 
Pero Jesús camina. 

El sendero hace llamas y la llama senderos: 
fruto maduro el sol en su más alta espiga 
quema en espigas rubias aromas de resol. 
Pero Jesús carnina. (32) 

El alejandrino se encuentra también como verso libre en estrofas Irregulares 

entre versos de distintas medidas en "La ciudad encallada" ( 165-170), 

ocasionalmente en la "Elegía IX" y en "Las vírgenes triunfantes": 

El Jordán, negra cinta corrida largamente 
Virgo y Libra en lo alto, bullentes en el filma" (25) 

Ponce emplea ampliamente el verso libre, definido por T ornás Navarro 

Tomás como "la aspiración a la expresión pura de la conciencia poética, sin traba 

de medidas, consonancias ni acentos." 18 Un ejemplo lo constituye su primer libro 

Ciclo de vlrgenes, formado en su mayor parte por combinaciones de versos de 2, 3 

y 4 sílabas con otros de diversas medidas: hay versos de S, 6, 7, 8, 9, 11, 12, 13, 14 

y 15 sílabas. Tienen estos versos intensidad expresiva para acentuar lo dicho, y 

'" Navarro T., Tomás. Me/rica e.vX11lolu. llarcclona, Labor (Colección Labor, Nueva Serie, 11), 
1991, p 453. 

87 



aunque desentendidos de rima y medida, sí poseen fluidez y ritmo, como resultado 

de la cuidadosa armonía acentual: 

Blandidas lanzas 
de invisibles falanges sin cuadrigas, 
por el zafiro 
azul del cielo zigzageaban. (24) 

En la quinta estrofa de "La ciudad encallada" ( 165-179) los versos se 

distribuyen de acuerdo con unidades sintácticas: un sujeto en un verso y en el 

siguiente una oración subordinada, en versos de 7, 8, 1 O, 11 y 14 sílabas: 

Esa cascada huyente 
que va sin esperanza por lunares y médanos, 
la tersa piel del aire 
que a veces respiráis en rollos finos, 
y lo demás: el color incansable de rosas 
que brotan de vuestros mismos huesos. 

En "La lluvia tenaz" hay una mezcla de versos breves y extensos; el más breve 

es de tres sílabas y el mayor de diecisiete. Aquí el orden de las ideas es más libre y 

la repetición de un estribillo contribuye a proporcionar un efecto rítmico y de 

unidad al poema. Esto es patente en las dos primeras estrofas: 

La lluvia está cayendo sobre los tejados. 
Aún no cantan los gallos. 
No hay gallos. No estoy en el campo. No importa: 
La lluvia está cayendo sobre los tejados. 

Ya no hay tejados en diez kilómetros a la redonda. 
Todo es más granítico, más duro: 
los muros de concreto; 
las calles, de asfalto; · 
los caballos y jumentos, 
de hierro. . . 
También duermen amontonados en sus caballerizas. 

88 



El gallo mecánico, 
te costará mil pesos llevarlo a componer, . 
y es barato. No importa: 
La lluvia está cayendo sobre los tejados. (248) 

Hay versos de otras medidas que aparecen en combinación con metros 

distintos en estrofas polimétricas de 2, S y 6 versos, de 15, 16 y 17 sílabas en el 

poema titulado "Invocación" ( 129) y en "Dos himnos para después de josafat" (98-

99) se hallan estrofas formadas por un número variable de versos: 11, 13 y 14, de 

7, 8, 9, 11, 12, 13, 14, 1 S y 16 sílabas. La asociación de versos y estrofas de 

distintas medidas revela un propósito de libertad en la métrica, unido a la fluidez de 

expresión y a la creación de un modelo adecuado al ritmo de las ideas que expresa. 

La variedad de metros empleados por Ponce lo acredita como un poeta 

clásico y moderno, ya que como los antiguos, cuida la armonía de los versos y la 

forma; y como los modernos, posee la libertad para romper con lo establecido y 

así, sus ideas y sentimientos encuentran siempre el molde adecuado a su 

expresión. 

4.2.2 Estrofas. Usa diferentes combinaciones estróficas: dísticos, tercetos, 

cuartetos, quintillas, liras, sextinas, seguidillas, redondillas y octavas. O bien 

estrofas arnétricas de su propia invención. 

La "Elegía 111" (146-147), "Proemio" (170), "El mar" (171) y "Nocturno" 

( 174) son ejemplos de dísticos endecasílabos de versos blancos. A continuación los 

dos primeros de "Nocturno": 

La luna vierte sobre la bocana 
profusamente su cocktail de coco 

89 



Con su chasquido de incesante lengua 
el buey sagrado rumia la jornada. 

Los tercetos son ampliamente usados por el poeta, escribe en heptasilabos el 

primer poema de "Equiflujlo" (33), mientras en la "Teofanla XI" (187) emplea 

tercetos de versos octosílabos. En mayor proporción se presentan los cuartetos, 

ya sea en los versos heptasílabos de "Y en pos de ti" (57) o los endecasílabos de 

"Teoría de lo efímero" (71-75), de "Romero, una tarde a caballo" (219-220) y del 

"Histeria! de gozo", "Histeria! de pena" y "Histeria! de gloria" (51-52). El poema 

"Solo por la calle de cipreses" está igualmente compuesto por cuartetos, pero 

finaliza las estrofas con un estribillo tetrasílabo como se aprecia en la primera 

estrofa: 

Si fueras alargando en lo posible 
la misma cosa con el mismo nombre 
a través de una lluvia interminable: 
ioh, qué triste! (64) 

En el segundo poema de "Ensalada de los tres reyes" (228) hay una seguidilla: 

una combinación de versos de siete y cinco sílabas que aparecen entreverados; 

según aparece en los cuatro primeros versos: 

Por los mares famosos 
de rimas verdes, 
por ramas desveladas 
pasan los reyes, 

La redondilla es una estrofa común en su obra. Algunos ejemplos se hallan en 

la primera estrofa de "Oración a Nuestra Señora por los siete pecados capitales" 

(122), en "Romance apócrifo" (75-76) y en "La oración de la noche", como 

muestra se transcriben las dos primeras redondillas de este último poema: 

90 



Hay estrellas musicales 
que tienen intenso brillo; 
la luna es un monaguillo 
de campanas siderales. 

La selva tiene cantores 
por su natural oficio, 
y el viento deja un indicio 
de estar muriendo de amores. (76-77) 

Otra combinación muy usada por Ponce es la lira, que consiste en una 

combinación de heptasílabos con endecasílabos. Tal es el caso de la "Teofanía 111", 

compuesto de dos quintillas y un terceto de versos asonantes, como se ve en la 

primera estrofa: 

Ya rompí las cadenas 
de tanta servidumbre; 
pero de tan sedosas telarañas 
que a su prisión odiosa 
yo le otorgaba nombres lisonjeros. ( 182) 

Esta misma combinación de heptasílabos con endecasílbos figura en otras liras 

tituladas "Oda a la música del ciego Salinas: Manuel M. Ponce" (78-79) y "Oda 

teofánlca", esta última compuesta por 19 liras de rima consonante. A continuación, 

las dos primeras liras de este poema: 

No se mueve la mano 
que rige con seguro movimiento 
la tierra, el aire plano, 
el ala por el viento, 
el volantín azul del firmamento. 

Ni la mano serena 
se mueve, la que da luz al día, 
las horas en cadena, 
su blanca teoría 
hasta donde ya no se alcanzarla ( 192) 

91 



El poeta escribió también octavas aliradas, algunos ejemplos se encuentran en 

los tres primeros poemas de la "Fábula de Eurídice y Orfeo", en seguida, la 

primera estrofa de este poema: 

Oye, pastor de ovejas espumosas, 
que apacientas en cándido rebaño 
sobre el movible paño 
de prados y colinas ondulosas, 
donde una vez las rosas 
de venus fueron cráteres de estaño 
de cuya dulce lava 
bebió el mar y la tierra se hizo esclava. (80) 

4.2.3 Poemas. Ponce utiliza diversas formas entre las que se encuentran: sonetos, 

sonetillos, silvas, romances, villancicos y madrigales y la forma japonesa haikú. 

Algunos ejemplos de sonetillos de versos hexasílabos son "El cerillo" (227) y 

"Ecce Agnus" (88), " ... una muerte adelante" (37-39) y "Elegía VI" (149); por otra 

parte, los sonetillos de "Los lunes de santa Inés" están formados casi todos por 

heptasílabos de rima consonante, como el poema "Respice ste/lom": 

La noche tiene un nido 
y en el nido una estrella 
abre su broche. Sella 
la boca y el oído. 

Por amor ha extendido 
su dorada centella 
cauda nupcial. Es ella 
y su amor encendido. 

Voy por una mentira 
de cielo, mar y mundo, 
náufrago. Calla y mira. 

Voy por una batalla 
de odio furibundo 
muriendo. Mira y calla. (89) 

92 



En el madrigal del mismo nombre se halla esta misma combinación, pero 

organizada en tercetos: un heptaslalbo y dos endecasílabos: 

Al infinito Amor 
no duelen prendas y por eso quiso 
que un ladrón le robara el pararse. 

Yo, triste pecador, 
sé que en amor divino no hay mudanza 
y en ser ladrón se funda mi esperanza. ( 1 1 O) 

Existen en la obra de Ponce varios villancicos que continúan la tradición 

popular, y como el propio poeta aclara, 

..• gran parte de ellos se deben a las doctas plumas de Sor Juana, de otros 
doctores y bachilleres, como Gabriel Santillana y Pedro de Soto Espinosa; 
pero otra gran parte pertenece al anonimato del siglo XVII como fruto del 
ingenio popular para celebrar los misterios de la Navidad, del Corpus, de la 
Asunción y Natividad de María, las fiestas de San Pedro o de San Antonio. 19 

Algunos ejemplos de villancicos son los poemas "Qué taller" (106) escrito en 

versos tridecasílabos y tetrasílbos, "Duerme velero" ( 106) y "La virgen trajinera" 

(231-232). que combinan pentasílabos y octosílabos. 

Ponce cultivó de manera especial el soneto, escrito en ocasiones con la rima 

tradicional: ABBA, ABBA, CDE, CDE como en "L'amor che move i/ sal e /'a/tre 

ste/le" (64-65) o en el primer poema de "iAy muerte más florida!" (55). Pero se 

aparta de este esquema para introducir modificaciones como en "Canción olvidada 

en la tierra"(68-69) cuya rima es ABBA. BMB, CDC, EDE; o ABAB, BABA, CDC, 

DCD en "Adiós al paraíso" (79); o en "A una bondad relativa"{6 l-62) cuya rima es 

ABBA, ABBA. CDC, ADA; en "T eofanía XIV" la rima es ABBA, ABBA, CCC, CCC; 

"Hazla llover sobre tu cabeza" {66) es un soneto de versos blancos. 

4 Ponce, Manuel. "Los villancicos anónimos". Trclllo, 111-1, febrero de 1961, p. 9. 

93 



El soneto "Cristo crucificado entre dos ladrones" (111) se distingue por dos 

características: la rima aguda de todos los versos y su disposición: ABBA, BAAB, 

BAB, ABA, y que forman la rima llamada pitipié. La rima aguda de este soneto 

intensifica el dolor de Cristo, pero los endecasílabos sáficos de la mayoría de los 

versos proporcionan un ritmo reposado: 

Entre dos turbias aguas está Él, 
ya tributarias de su mar final, 
un malhechor y un hacedor de mal 
en las pendientes de su curso infiel. 

Uno le muerde de su calcañal, 
bien como sierpe bajo el escabel; 
el otro aclárase raudal de miel, 
vertid?S labios como.de panal. 

Un río de odio y ún amor fluvial: 
la derrotada espuma en desnivel, 
la corriente brisa en espiral. 

Pero rindió su brazo el Timonel 
al odio y al amor: porque al final, 
ambos le ahogaron, a cual mas crüel. ( 1 1 1) 

Algunos ejemplos de romances escritos por Ponce son "Romance apócrifo", 

"Romance poblano (243), entre otros, se transcriben aquí las dos primeras estrofas 

del primero: 

Es el Lirio nazareno, 
lo dificil de la hora, 
reyes sin fruto, el inútil 
degüello de la paloma. 

Paisajes de Mediodía, 
barnices de dura goma, 
izan brocales antiguos 
frescos tópicos de sombra. (75) 

94 



Ponce escribió también "haikus a lo divino", contenidos en el libro Misterios 

para cantar bajo los álamos ( 194 7). Y aunque no sigue la forma tradicional de estos 

poemas, que consiste en versos de 5, 7 y 5 sílabas, sí sigue la idea implícita en el 

haiku: expresar una idea y una imagen en gran una economía de palabras. 

Otras de las características de los haikais las apunta Alfonso Méndez 

Plancarte: 

Síntesis primorosas en su máxima pero nunca forzada concisión, nítidas y 
fulgentes en su exacto dibujo y vivaz colorismo, chispeantes o sutiles en su 
metáfora inédita o su agudo concepto (vulgo "puntada"), y tan leves y frescas, 
en su mínima música. con la espontaneidad del más fácil juego, que sean 'un 
pensamiento reducido a tan graciosa simplicidad que pueda confundirse con 
un temblor, un murmurio, el paso de un aroma en el aire' ... 'º 

Y más adelante señala otra propiedad: "Y aun cabe en tal juguete poético, 

trascendiendo la captación de lindos instantes, el levantarse -por la hondura 

simbólica y evocadora-, a síntesis diminuta, pero virtualmente enorme, de lo 

inmenso y lo eterno. "21 

El haiku, fue introducido a México por José Juan Tablada en 1919, año en que 

publicó su primer libro de haikus titulado Un día. Poemas Sintéticos, más adelante, 

en 1922, escribió El jarro de flores. Disociaciones líricas, su segundo libro de poemas 

de este tipo. Posteriormente otros poetas como Jaime Torres Bodet, Francisco 

Monterde y Manuel Maples Arce escribieron haikus. Pero éstos deben a Ponce "la 

dichosa ventura de elevarse hasta lo divino" .22 

Manuel Ponce escribió tres series de esta forma poética. la primera en 

quintillas octosílabas; la segunda, en cuartetos o tercetos; la tercera incluye algunos 

cuartetos pero predominan los tercetos y los dísticos. El conjunto está compuesto 

de versos asonantes, consonantes, blancos y libres de 3, S, 6, 7, 8 y 1 1 sílabas. 

20 Méndcz Planearle, Alfonso. "Primor y primavera del Hai-Kai". Ah.vide. XIV-2, abril-junio de 1950, pp. 
500-501. 
21 /hid. p. 50 l. 
"/hid. p. 516. 

95 

-~~~~~~==========-....................... iiill .............. ~ 



En todos estos poemas existe una condensación de pensamientos que 

trascienden el sentido de las palabras, y más que describir, sugieren imágenes y 

sensaciones con expresiones originales y sencillas. Algunos ejemplos en que se 

muestra la fineza y levedad de los haikus de Ponce son los siguientes: 

La ascención 

Soñando con las nubes 
yo les decía: 
nubes, meced a mi niño. (47) 

La crucifixión 

El niño 
ha subido al nogal 
con mi permiso. (49) 

En estos haikus el sentido Irrumpe en los versos y surgen textos que hacen 

referencia a temas evangélicos y teológicos en una forma original de poetizar los 

misterios del rosario. Los haikus de Ponce poseen belleza, levedad y sencillez y 

logran ser "un breve destello Intenso, es la grandeza en lo pequeño igual que nos 

muestra lo pequeño de la grandeza" 23
: 

La oración en el huerto: 

En sus ojitos 
había sueños 
color de olivo. ( 49) 

Otro tipo de versificación usada en su obra es la señalada por Javier Sicilia y 

jorge González de León en el prólogo del libro Poesla 1940-1984. Ellos hacen 

notar una construcción poética inusual a la que, según ellos, el mismo Ponce llama 

<poemas bicéfalos>. Se trata de la "Elegía IV" ( 147-1148), un poema de nueve 

cuartetos endecasílabos de versos blancos. En ella Ponce habla de la muerte a 

través de dos vias: la racional y la sensible. La primera se hace patente en los tres 

primeros versos de cada estrofa, y la segunda en el último. Es, pues, un poema 

96 



doble. Pueden leerse los tercetos y los últimos versos por separado, aunque juntos 

forman una unidad. He aqui la "Elegía IV": 

Falso matiz, equívoca fragancia 
error que pudo haberse hecho flor, 
música de los sordos pedernales. 
Ayer me fui y asi me iré muriendo. 

De los coros de gloria imaginaria 
convergen emisiones encendidas 
al corazón de armónicos enjambres. 
No hay melodías como tú de tristes. 

Suelta la noche un silbo prolongado 
y todo lo insondable se bombea 
al oido en altísimas presiones. 
iQué florecidas sendas de palabras! 

Las nubes de propósitos serenos 
siguen sus movimientos habituales 
o cuelgan de las cómodas profundas. 
iQué impenetrables muros de silencio! 

El recuerdo dispone galerias 
para llorarse sucesivamente. 
Decrepitud es toda regresión. 
!Lo que se ha ido ya no vuelve nunca? 

Los cuerpos que despiden llamaradas 
porque se intensifique la presencia 
del alma que se sale por los ojos, 
!Ya nada, no se puede hacer ya nada? 

Esa lengua de pájaros y ríos, 
ese verde pintor oxigenado 
que se desmaya por las superficies. 
!Lo que no vuelve ya no tiene nombre? 

2J Anaya, José Vicente. Bre1'f! destello illle11so. (El haiku clá.>ico del Japón). México. UNAM (Serie El 
Puente), 1992, p. 8. · 

97 



El instante que a todos nos aguarda, 
y sentado a la vera del camino, 
sus perfumados bosques abanica. 
Todo se ajusta paulatinamente. 

Esa sola semilla incandescente 
que brilla en toda su magnificencia 
y de fina pelusa llena el cielo. 
Tú respiras un fuego sosegado. 

La visión realista de los últimos versos contrasta con la percepción sensible de 

los tercetos. Después de las ideas sobre la vida material, "todo se ajusta 

paulatinamente" y las dos vi as se unen; entonces hay paz y sosiego, certidumbre sin 

temor. 

María Teresa Perdomo da cuenta de otros poemas que utilizan el mismo 

procedimiento. El primero de ellos es la "Teofanía VI" (183-184) citada en un 

apartado anterior. Igual que en la "Elegía IV", coexisten en la "Teofanía VI" dos 

realidades: la racional y la sensible. Dice Perdomo: 

El poeta se desentiende de las grandes preguntas filosóficas y morales y de lo 
grandioso del cosmos para atender a las humildes y a veces aparentemente 
anodinas manifestaciones de Dios, percibidas por unos cuantos." 

El poema expresa una forma personal de ver a Dios en el mundo y cómo, al 

final, Él se halla en todas las cosas. Otro poema también señalado por Perdomo es 

la "Teofanía última" (190-191), cuyo verso final de cada estrofa puede leerse en 

forma independiente, pero con significado total e integrando todos una unidad. El 

poeta lo ha expresado a través de versos blancos endecasílabos distribuidos en dos 

cuartetos y dos dísticos: 

La mujer de rosadas explosiones 
oprime con sus luces niqueladas 
la cabeza infernal de !a serpiente. 
Hazme llegar al pie de la montaña. 

24 Perdomo, María Teresa. Op. cit. pp. 220-221. 

98 



El pez de dimensiones colosales, 
descorchando sus símbolos de agua, 
en la playa vomita su profeta. 
Tocar el muro de jubilaciones. 

Resonaban las tiorbas inauditas. 
Deslumbraba la zarza crepitante. 

Y sobre los angélicos fragores, 
alzarme con la flor de mis cenizas. 

Estas son algunas de las características de los versos de Manuel Ponce, por las 

que se distingue como un poeta clásico y moderno a la vez: lo mismo que los 

antiguos, cuida la armonía de la forma, y de los modernos, posee la libertad de 

romper con lo establecido cuando así lo requiere su sensibilidad poética o su 

pensamiento. Por reunir esas dos condiciones González Salas ve en su poesía "la 

renovación más rotunda de poesía religiosa con el ensayo y el logro de nuevas 

técnicas bajo normas de rigorismo conceptual y formal poco común." 25 

Antonio Castro Leal también ha expresado un juicio sobre este aspecto del 

poeta. Dice: "Es uno de los poetas que más ha contribuido a la renovación de la 

poesía religiosa en México, a la que ha traído las nuevas técnicas y modalidades 

líricas de nuestro tiempo'', 26 

Hay en su obra construcciones a veces ágiles que comunican alegría, otras que 

expresan serenidad o dolor. Siempre encuentra el molde adecuado para la 

expresión de sus pensamientos y emociones. La libertad creadora del poeta le 

permite romper con las formas establecidas y a la vez emplear los antiguos metros. 

En todos sus versos se advierte la maestría con que emplea todo tipo de metros y 

2
' Gonnilcz Salas, Carlos, Anto/ogia mexicana de poesía re/igio.'í<1, México, Jus (Voces nuevas, 13), 1960, p. 

291. 
26 Caslro Leal, Anlonio. Lll poesía mexicana nrudernu. Mcxico, FCE, 1950. p. 400. 

99 



ritmos, la grada con que realiza las Innovaciones y la revitalización de las formas 

antiguas patente también en su obra. 

En ella están aunados el rigor formal y la audacia para constituir una creación 

original. El mérito de Ponce consiste en haber creado una poesía que conjunta 

diversas tendencias, desde los clásicos hasta las vanguardias, en versos que fluyen 

suavemente y que llevan consigo la búsqueda de perfección y belleza. 

100 



4.3 Características de la poesia de Manuel Ponce 

En la poesía de Ponce es posible reconocer ciertas particularidades, de las cuales 

se destacarán aquí sólo las más características: las imágenes, el léxico, la 

adjetivación y las aliteraciones. 

4.3. I Imágenes. Pon ce posee la capacidad de condensar su mundo en poesía, de 

transformar sus percepciones en versos luminosos en los que predomina el empleo 

constante de las imágenes, metáforas y comparaciones o símiles. 

Hay en su obra contrastes, luz y color. En sus versos se advierte una 

cuidadosa composición, sus poemas poseen gran plasticidad a veces son breves 

paisajes en verso en los que está presente la naturaleza y hay atmósferas y 

sensaciones. 

Sus imágenes se forman de las diversas relaciones y correspondencias que el 

poeta establece y corresponden, entre otras, por una analogía que designa lo 

animado por lo inanimado: 

Nada quedaba. El eco de su risa 
en minúsculas gotas de rocío 
bañaba lo amarillo de la tarde. (70) 

Estas imágenes toman lo concreto por lo inmaterial, para hablar de lo 

insoluble: 

Montaña 
inaccesible, 
tu alma. 

Muro sin aspilleras 
y puerta 
sin aldaba, 
impenetrable 
tu alma. (207) 

101 



A veces, lo inmaterial se concretiza y hace visible lo invisible: 

y la sed sube del suelo 
en dibujos de gorgona (76) 

Y su risa se tornaba tornasol (2 16) 

Lo concreto por lo abstracto: 

Elaborando perfumes con tu presencia y esencia ( 187) 

Y en lluvia de subida, 
para corresponderte el alma se deshila ( 182) 

Tranquilamente por el aire sube 
haciendo circules el pensamiento ( 171) 

Lo inmaterial y abstracto permanecen así: 

Tu eternidad estaba sin rebasar y toda íntegra (212) 

Las sensaciones olfativas y sonoras también tienen lugar en su obra: 

Olor a musgo que se oxida (212) 

Un aire puro de alcanfor y pinos 
barría las praderas ( 1 81) 

El aire, una dulce viola: 
la noche, un grave salterio. (77) 

Ponce ha elaborado versos cuyas imágenes sugieren movimiento, como en 

Proemio, compuesto en dísticos que dan la impresión del continuo movimiento del 

mar: 

Para subir a tanto paraíso 
hay que bajar por una larga soga. 

Subir escalonando la frescura, 
midiendo por hexámetros la dicha. ( 170) 

La naturaleza es una gran materia para las representaciones que el poeta 

emplea en su obra; en ella las cosas son redescubiertas y descritas con una mirada 

102 



nueva, porque en su poesía "una cosa es siempre otra. Siempre más genuina fuera 

de su disfraz cotidiano, más cercana a su fuente,"26 que para Ponce es la fuente 

divina. Así, un gusano es un "pequeño acordeón", el colibrí "un bisturí del aire" y la 

imagen continúa en el siguiente verso: "haciendo transfusiones de néctar a las 

flores" (225); una abeja, es de oro y miel. Todas las cosas son motivo para 

plasmarlas en su poesía: 

En la ciudad las aves 
quieren volar, abrirse 
en helechos del aire. (60) 

El atardecer es descrito como: "Tarde de azafrán" ( 169) y el firmamento 

como "azul zafiro del cielo" (23). Y las langostas, una plaga, se transforman en una 

imagen plástica con tintes de modernidad que el poeta emplea para describir la 

visita de la Virgen a Isabel: 

Langostas emigrantes 
-nubes de oro, aviones del desierto­
ibendecid al Señor! 

Hay en la obra de Ponce una constante presencia del agua representada en 

todas sus formas, como lluvia, manantial, rocío, lágrimas, mar, nieve, lago y glaciar 

entre otras. Unas veces alude a sus cualidades físicas: 

Plata fugaz y líquido go~eo (69) 

Quizá su constante presencia en su obra se debe a que ve en este elemento 

una pureza primigenia, anterior a todo lo existente: 

El agua fue la cuna 
en donde se mecieron las palabras; 
por eso hay una infancia inagotable 
en el mar, en la lluvia y en los ríos. ( 100) 

Hay en su obra elementos aparentemente opuestos reunidos en una imagen: 

Rumor sideral de una lágrima ( 16 7) 

26 Cohen, Sandro. "Manuel Ponce: otra cara de la mistica". Casa del 1irmpo, núm. 6, febrero de 1981, p. 43. 

103 



Estaba el aire mudo y claro, 
pero llovían rayos. (24) 

Se encuentran Imágenes en que el sufrimiento se transforma en belleza, como 

en "La flagelación": 

No está lejano el día 
en que me siembren surcos de claveles. (49) 

También hay en su obra imágenes de dificil interpretación, individuales, casi 

imposibles de descifrar si no hay una clave para ello. Tal es el caso de "La gaviota": 

El autor explica así: 

Llevo la hoja 
de papel 
con tus versos. iEI verso aquel! 

La gaviota vuela con lentitud y al balancearse parece una hoja de papel en el 
viento. En esa hoja de papel creo escribir los versos que ella hace. Sobre todo 
'el verso aquel', que es el más bello que recordamos." 

La descripción de un viaje a Acapulco por carretera pierde su banalidad y se 

vuelve un lienzo de color y ritmo: 

En la caja metálica que corre 
dulces kilómetros de chocolate. 

Cortar la nube, negro como un ángel 
y descender bañado en azucenas. ( 170) 

El poeta explica estas estrofas: "Desde luego, la 'caja metálica' es el coche 

que devora la distancia como una cosa dulce. El coche es negro pero también 

angélico, porque corta las nubes. La neblina moja el coche y se desciende 'bañado 

en azucenas"' .28 

27 Ponce, Manuel, •Al Paraíso del Oeste". en Campos, Marco Antonio. El poeta e11 1111 poema. México, 
UNAM (Coordinación de Difusión Cultural, Dirección de Literatura, Serie Diagonal), 1988. p. 23. 
,. /hid., p. 15. 

104 



4.3.2 Léxico. El vocabulario de Ponce es abundante, variado y constituye un 

importante rasgo característico de su obra poética. Hay expresiones inusuales y 

u_na lengua literaria tomada de diversas fuentes; en su obra hallamos cultismos, 

neologismos, palabras caídas en desuso, frases coloquiales y expresiones abstractas 

que aparecen colocados en tal forma que se integran a los versos naturalmente y 

cobran nuevo sentido. 

Ponce "aparece siempre como un riguroso seleccionador de palabras. La 

palabra en él es siempre artística. "29 

Un elemento importante en su obra es el uso de cultismos, derivados en su 

mayor parte del latin30
, lengua con la que Ponce ha mantenido estrecho contacto, 

tanto por su formación como sacerdote, como por la lectura de los clásicos. Entre 

otros cultismos se encuentran los siguientes: 

Amente (84) 

Diuturno (2 1 1) 

Inedia (95) 

Ledo (59. 86) 

Lientas (32) 

Manípulo (205) 

Porciúncula ( 134) 

Estos cultismos se insertan de manera natural en sus versos y no los hacen 

rebuscad~s •.. ni . ampulosos. Le dan en cambio un aire de distinción. junto a los 

2" González S8.IaS, Carlos. Acercamil.!1110 a la poe.da de lvfa1111e/ Punce. Monterrey, Sierra Madre 
(Poesla en el mundo, 68), 1969, p. 12. 

30 Se denomina cultismo a todo préstamo de una lengua clásica (griego o latín, principalmente de la 
segunda), que penetra en la lengua directamente, por vía culta. Los cultismos se distinguen de las voces 
populares o tradicionales por no haber experimentado las transformaciones fonéticas propias de las 
segundas. salvo las necesarias adaptaciones a la fonética de la lengua que los toma. Conservan la forma 
latina con las pertinentes modificaciones: acceptar. aclo, etc. La incorporación de cultismos suele 
desembocar en la aparición de dobletes, en general semánticamente especializados radio vs rayo; 
cátedra vs cae/era. 
Dubois, Jean, Giaccomo. Matheé, et. al. /Jiccionario de Ungilística. 2'. ed. España. Alianza, 1983. p. 164. 

105 



cultismos, hay palabras emparentadas con éstos, son los neologismos, que ponen 

de manifiesto que la necesidad poética de expresión de Ponce no se satisface con 

el lenguaje existente y por ello realiza innovaciones como las que siguen: 

Armipotente ( 158) 

Himnificar ( 160) 

Subpaisajes (86) 

Equflujio (33) 

Entre las palabras poco usuales en la poesía actual hallarnos: collado ( 153), 

piélago (99, 136, 143, l 75), bajel ( 175, 266), céfiro (93, 1 O I, 190), pensiles (77, 

228, 229). Debido a que no son usadas con frecuencia, no hay en estas palabras 

rebuscamiento sino búsqueda expresiva 

La mitología clásica le proporciona un gran número de vocablos como: 

Hefestos, Eo, Hércules, Praxíteles, Atlas, Neptuno, Clío, Polimnía, Dionisios, selvas 

de Helicona, nereidas, sirenas, etcétera 

Usa también algunos de los giros abstractos con los que objetiviza sus 

sentimientos y el mundo que le rodea; algunos ejemplos son: 

Noche geométrica (70) 

La misma novedad que no envejece ( 171 ) 

Llegar a ser por fin desnudo esquema 
rito que piensa y fórmula que ama ( 163) 

Sordos peldaños del vacío (35) 

Mi yo diferenciado expira (64) 

Augurios verticales que se irguieron/ bajo imanes celestes (71) 

Incoloro sudario de mi origen (27) 

Hay también frases tomadas del habla cotidiana que se integran de manera 

natural en su obra y que en su obra se vuelven poesía: 

Vale su peso en oro (213) 

106 



En un abrir, en un cerrar de ojos ( 180) 

Como número más en su programa (79) 

Tinto en sangre (28) 

Adiós y vuelve pronto./ Tan pronto como puedas ( 154) 

Contantes y sonantes ( 168) 

A través de este uso del léxico, vemos a un poeta que no sigue los 

convencionalismos, que prolonga el sentido de las palabras, les asigna nuevos 

matices y logra una expresión propia. 

4.3.3 Adjetivación. La adjetivación es una parte importante en cualquier obra. El 

autor opina sobre este tema: 

Me gusta darle tonalidad precisa a los objetos. Pero no me gusta quedarme en 
el mero colorido; nunca empleo un adjetivo que colerice de propósito para no 
dar la impresión de que estoy hablando de cosas superficiales o de que escribo 
una poesía puramente descriptiva." 

Hay en su obra sustantivos adjetivados, este recurso posee una tradición de 

siglos, ha sido empleado por varios poetas, entre ellos Lope de Vega: "luz aurora", 

"rostro objeto", "músico acento", etc. Y Francisco de Quevedo escribe: "mosca 

barbero", "cupido pulga", "brazo hoguera", "cuerdas ruiseñores", etc. Más 

adelante es usado por Ramón López Velarde cuando dice: "música cintura", 

"cuerpo albañil", y "luto poema", entre otros. Carlos Pellicer lo usa también: 

"ciudadano abismo", "ternura tesoro", "horizonte labio", etc. Es cierto que Ponce 

repite una fórmula utilizada por otros, pero ocupa un lenguaje propio, y así hace 

suyas las palabras. Su originalidad no es absoluta pero sí personal, con voz propia. 

A este recurso debe el poeta michoacano grandes aciertos expresivos: 

Herida sangre sin heridas (37) 

" Campos, Marco Antonio y Sicilia. Javier. Op. cil., p. 49. 

107 



Vida espiral (61) 

Ángeles abeja5 ( 155) 

Bobinas carretas(243) 

Pulgaráo-füÍrna'(227). 

Lago lágrima 81e~a (93) 

Niña süavid~d(l92)·'· 
Pintores án~I~~ ·62) 

"··" ·,, ... 
Delfin empeño (81) 

Madroños d~cladanos ( 166) 

.Se encÍJ~ntran frases con función adjetiva como las siguientes: 

De ne~úfar,lamirada (23) 

Unánime vigilia de tus ojos ( 174) 

. E~pumá rizada de las cosas (71) 

0.rbe de pájaro florido ( 160) 

Ojos de pez (171) 

Hora de estaño (3 i) 

Molicie lineal de la colina (79) 

Hay también apare?ntes contradicciones o paradojas que amplifican el 

significado del sustantivo: 

Soledad vacía (65) 

Novel aprendizaje (64) 

Sangre blanca (65) 

Blanco soliluriio (94) 

FértB~d3: (!'. 1) < 
Sola s~leda~·se~ená (7,2)· ... · 

·Novi~enl~d~'c16,5) ; 

Livianas arri~~~i-áS' e in~encias sinie5ti-as ( 165-166) 

Pequeñ~ ;~rn~lto ( 183) 

108 



Existen construcciones de dos adjetivos y un sustantivo que añaden fuerza 

expresiva a los versos: 

turbias savias genealógicas (37) 

venial y vitalicia muerte (36) 

sorda sima impura (58) 

anclado instante movible (38) 

onda turgente, desorbitada (30) 

larvas trémulas anochecidas (3 1) 

estériles semillas calcinadas ( 196) 

Y adjetivos precisos, que expresan la realidad: 

Reptil anhelo (86) 

Instante desvalido (69) 

Albas lentitudes [71) 

Insomne olivo de Nizán (27) 

Tarde pequeña (55) 

Sedosas telarañas ( 182) 

Rebaños escamosos ( 175) 

Negra pesadilla ( 186) 

Las vírgenes son: etéreas, espíceas 

También califica lo abstracto: 

Imperativo amable (62) 

Sensible dato [72) 

Accidente verde [72) 

Dulce contingencia (74) 

Desenlace florecido ( 161) 

109 



La adjetivación de Ponce es singular, no por el empleo de palabras Inusuales, 

pero si por la combinación entre sustantivos y adjetivos, asl como la calificación de 

sustantivos que le sirven para condensar Ideas. Como el autor expresa, la 

adjetivación en su obra no es fútil, pues existe un propósito comunicativo y 

estético. 

4.3.4 Aliteración. Todo poeta selecciona las palabras por su valor fónico y son un 

recurso para su poesía. En Ponce. además hallamos emoción e inteligencia unidas, 

todo su léxico sigue este principio. Las aliteraciones no son la excepción, a través 

de éstas, logra el poeta la armonía, la sonoridad y la musicalidad para cada verso y 

para cada tema tratado. 

Ponce emplea con frecuencia las sibilantes en sus versos que apoyan el 

significado de sedosidad: 

Otro es el sol. Ese gran sol de luz de seda ( 18) 

Oficio risueño de la espuma (64) 

En otros versos. además de la sibiliantes, emplea consonantes laterales que 

dan viveza a la estrofa, además, el verbo expresa un momento efímero que está de 

acuerdo a lo expresado: 

La palpable levedad con que pasan los ángeles ( 166) 

Otra combinación de nasales y sibilantes de los siguientes versos, refuerzan la 

sensación de tranquilidad: 

Sonaba sonando apenas (17) 

En la siguiente aliteración, la acumulación de ies, junto a otras vocales claras, a 

las sibilantes y a la repetición de la consonante r dan sonoridad a la expresión: 

risas de liquidámbar, risas iris (70) 

110 



En el cuarteto blanco que sigue vemos que la aliteración se forma por la 

reunión de oclusivas (q, q, c, c, d, p). Las nasales suavizan el paisaje y el fonema /u/ 

alarga el horizonte. 

El mar aquél iqué cónclave de espumas! 
y es lo que menos puede atribuírsele; 
aquel monte iqué azul de lejanías! 
y le define casi sin ser suyo. (74) 

Además hay una rima de las vocales acentuadas, en espumas con suyo, 

atribulrsele con /ejanlas. 

En la siguiente estrofa la tersura está dada por las sibilantes y las bilabiales. La 

consonante líquida proporciona la agilidad que el tema requiere y la brevedad de 

los versos se ajusta a ello también: 

Una vela 
en la ola 
se revela 
sola (173) 

Lo mismo sucede con la siguiente estrofa, en la que además hay rapidez, 

debido a la falta de pausas, y hay un color nltido: 

Morelia luna simple y sola ( 165) 

Se ven brillar las gotas de agua en los objetos por el uso de la /i/ en la siguiente 

estrofa: 

Irisación y armonía 
en pedrería de fábula 
para la dalia del día 
para la tila mojada (205) 

La fuerza de los sentimientos y su expresión dolida son logrados por Ponce a 

través del empleo de dentales, oclusivas y bilabiales: 

Verte para quererte 

111 



es a poder quererte sin mirarte, 
como poder hallarte 
quebrada en los espejos de la muerte. 

Por eso vengo a verte 
entre los laberintos de olvidarte, 
de todo despojarte, 
menos de la delicia de perderte. (67-68) 

En el siguiente verso el uso de laterales vibrantes y de oclusivas remite a la 
grandeza y expresa una idea de fuerza: 

Horrísono estruendo 
de tempestad y máquina sublime ( 176) 

A través del inteligente uso de los fonemas, Ponce imprime a sus versos 

sensaciones y percepciones de ese mundo que nos descubre en cada poema. 

Escoge cuidadosamente las aliteraciones, lo hace sin ostentación, pero sí existe una 

búsqueda de sonoridad y expresividad. Sus versos son diáfanos y revelan un gran 

dominio de la lengua. 

112 



5 

INTERPRETACIÓN 



5.1 Análisis estructural 

El objetivo de este capítulo es analizar el soneto "!Ay muerte más florida!" para 

ofrecer una interpretación de él, de acuerdo con el método propuesto por Helena 

Bersitáin en su libro Anó/isis e interpretación del paema llrico. Dicha obra se basa en 

el método estructuralista que surgió como ciencia dentro de una etapa de 

desarrollo general de la lingüística durante el siglo XX. A mediados del siglo XIX la 

forma de abordar la obra literaria empezó a adquirir una conformación más 

científica y rigurosa Su tarea se orientó a estudiar la literatura a partir de la 

materia de la que está constituida: la lengua. 

Antes de dicho siglo la mayoría de los estudios literarios se basaban en 

métodos que analizaban elementos externos a la obra misma A partir del siglo XX 

el estudio de la lengua literaria comenzó a cobrar mayor importancia Uno de los 

puntos que cambió fue el de analizar el lenguaje utilizado en los textos desde una 

perspectiva lingüística y estética. 

114 



Debido al continuo desarrollo de la lingüística como ciencia, se hallaron 

nuevos rumbos y, entre otros, apareció el estructuralismo. En 1914 surgió el 

Círculo Lingüístico de Moscú, integrado por estudiosos como Jakobson, 

Trubetzkoi y Bogatirev. Más adelante, a partir de 1916, en San Petesburgo, 

estudiosos como Shklovski, Eijembaum y Tinianov participaron en la fundación de 

la Sociedad para el Estudio del Lenguaje Poético (OPOIAZ), grupo encargado del 

estudio del lenguaje poético y de la teoría literaria que dirigió su atención hacia la 

búsqueda de lo específicamente literario, buscándolo en el lenguaje mismo. Este 

grupo, también llamado de "los formalistas rusos" se ocupó del método y de las 

unidades constitutivas y de los procedimientos de construcción de las obras 

literarias, aunque también estudió aspectos relacionados con la evolución literaria y 

la relación con la literatura y la sociedad. 

Posteriormente, en 1925 se formó el Círculo de Praga integrado por 

Mathesius, Haránek, Trnka, Mukarovski, Vachek más los mencionados Jakobson, 

Trubetzkoi y Bogatirev, y otros que después se sumaron, como Brik y Popp. 

Estos autores plantearon temas como la situación artística del texto literario; 

sobre la literatura como objeto de estudio; sobre la identificación y descripción de 

los recursos constructivos del relato; sobre la definición del verso a partir de su 

movimiento rítmico; acerca de la desautomatización como rasgo esencial del arte; 

sobre la relación existente entre realismo, verosimilitud y evolución artística; sobre 

las funciones de la lengua, etcétera. 

Para tratar de encontrar una respuesta a algunas de estas interrogantes, 

surgió una de las aportaciones de Jakobson planteada en su artículo "Lingüística y 

Poética". El investigador se enfocó en el problema de las marcas de literariedad, es 

decir: los rasgos esenciales de la obra literaria, aquello que determina que una 

novela, un drama, un poema sean obras poéticas, obras de arte construidas con 

palabras. La corriente estructuralista, en un primer momento, dedicó a la literatura 

115 

:,.., 



varios estudios que permitieron observar de manera sistemática y con 

profundidad, los distintos fenómenos en que se plasma el arte literario. 

Helena Beristáin ha realizado una recopilación de diversas metodologías 

surgidas posteriormente como las de Roland Barthes, Tzvetan Todorov, Bremond, 

Greimas, el Grupo "M'', Gérard Genette y Van Dijk entre otros. Basándose en 

parte en estas premisas básicas, surgió el método descrito en su libro. Dicho 

procedimiento propone abordar al texto dividiéndolo en tres niveles, por un lado, 

el nivel fónico- fonológico, el morfológico-sintáctico y el lógico-semántico. 

Este trabajo retoma los aspectos más sobresalientes del método de Berlstáin 

adaptándolos a los recursos y posibilidades que ofrecen los textos estudiados. 

El poema pertenece al libro El jardín increíble, cuyo tema principal es la idea 

de la muerte como iluminadora del sentido de la existencia, pues para Ponce la 

meditación sobre la muerte conduce hacia la vida. El asunto es tratado en varios 

textos de este volumen: "Carpe diem'', "La siesta de la rosa", "Solo por la calle de 

cipreses", "lfigenia fue arrebatada de la zarza ardiente", "Postulado cósmico de 

Clausio", "Fábula de Eurídice y Orfeo", y en algunos de los sonetillos "Los lunes de 

santa Inés". En estas composiciones la comprensión del tema es una invitación a 

vivir más intensamente. He elegido este poema para ejemplificar unos de estos 

conceptos, y porque la construcción del soneto es inusual en cuanto a métrica se 

refiere y es una muestra de los distintos tipos de versificación empleados por el 

autor y de las libertades que se toma en la construcción de algunas de sus 

composiciones. 

"Ay muerte más florida" es el título que el autor da a los tres sonetos que dan 

inicio al volumen, constituyen el pórtico de El jardín increlble y al concepto de que 

la reflexión sobre la muerte esclarece el significado de la existencia. El poema es 

uno de sus textos profanos, y el motivo, como se mencionó en el tercer capítulo, 

ha sido tratado por Ponce en varios de sus libros: es el descubrimiento de la 

muerte en todo lo que rodea al poeta. 

116 



En el soneto, el autor como protagonista interviene en la realidad que 

describe: el bosque, la luz, etc. Domina una actitud externa narrativa-descriptiva 

combinada con una posición interna intimista, a la vez que el poeta describe lo que 

ocurre, manifiesta sus sentimientos ante ello. 

Expresa un sentimiento íntimo y subjetivo, sin embargo, adopta una 

disposición externa, en el primer cuarteto ocupa la tercera persona del plural, con 

lo que hace partícipe al lector de su vivencia Más adelante, los atributos humanos 

de la muerte permiten al autor establecer una relación emocional con ella. 

El trabajo comprende tres niveles de análisis, de acuerdo con el método 

estructural propuesto por Helena Beristáin: 

5.1.1 Análisis fónico-fonológico, en el que he estudiado la forma sonora en que 

el poeta construyó el soneto que he escogido como muestra. Este nivel permite 

determinar las características de los versos: su sonoridad, metro, rima y elección 

de fonemas. A continuación se presenta la transcripción del soneto: 

iAY MUERTE MÁS FLORIDA! 

Nos ha traldo una lengua lejana 
a este puro silencio de bosque partido, 
en el canto de ayer que se delata en nido, 
en el silente nido que cantará mañana 

Callamos por la luz que se rebana, 
por la hoja que se ha distrafdo 
y cae. Yo estoy herido 
de muerte, una muerte venial y liviana 

cuelga en la luz." cuelga en la rama vencida, 
en cuevas perfumadas se despeña, 
y en dondequiera pienso y amo, me provóca. 

iAy ninfa descarnada!, iAy muerte más florida! 
se prende una rosa, se prende una tarde pequeña 
en el risueño plantel de su boca. 

117 

---·----·:_.:...._ 



El soneto no ha sido compuesto con la precisión métrica de otros muchos de 

sus poemas, ejemplos de simetría y regularidad. En éste se advierte que el poeta se 

ha apartado de los esquemas tradicionales introduciendo una variante: usa una 

combinación asimétrica de versos; es decir, no ha empleado sólo versos 

endecasílabos como en el soneto clásico, aunque sí ha respetado la distribución de 

las rimas y las estrofas. 

El autor presenta una atmósfera que le es totalmente ajena y extraña, esto se 

manifiesta en el uso de versos irregulares tanto desde el punto de vista del metro 

como del acento. Ponce ha escrito un soneto en que existe sujeción en cuanto al 

número de estrofas, de versos y de rima; y libertad en el número de sílabas y 

distribución de acentos de cada uno de los versos. Ha construido un poema que se 

encuentra entre el verso libre y el tradicional, un tipo de verso al que Tomás 

Navarro Tomás llama semilibre y que define así: 

La versificación semilibre no se desliga enteramente de los paradigmas 
tradicionales. Mantiene en considerable proporc;ón los metros conocidos y se 
sirve ordinariamente de la rima. Su peculiaridad consiste en introducir versos 
cuya acentuación no concuerda con los habituales tipos rítmicos de sus 
respectivas medidas. 1 

El poeta experimenta con la forma y repite ritmos conocidos y otros inusuales 

(endecasílabos dactílicos con acentos en 4, 7 y 1 O, versos primero y decimocuarto) 

e inscribe su poema dentro de un molde conocido: el soneto, pero sin el número 

de sílabas habitual. Es este un poema clásico por '1a rima pero atípico por la 

métrica. Las rimas son conocidas y perfectas (ana, ido, eña, oca), el esquema es: 

ABBA, ABBA, CDE, CDE, que es el característico de un soneto de Garcilaso. 

Ponce ha utilizado versos octosílabos, decasílabos, endecasílabos, dodecasílabos, 

tridecasílabos, alejandrinos y pentadecasílabos, combinados en tal forma que no 

siguen un orden perceptible. 

1 Navarro T., Tomás. Mé1rica espmlola. Barcelona. Labor (Colección Labor, Nueva Serie, 11) 1991, p. 45 l. 

118 



Cuatro de los catorce versos son endecasflabos repartidos de la siguiente 

manera: el primero de la primera estrofa; el quinto (primero del segundo 

cuarteto), el décimo (segundo de la tercera estrofa) y el final. El cuarto verso es 

alejandrino; el sexto, decasílabo; el séptimo es octosílabo, el undécimo, 

tridecasílabo, el octavo y el noveno son dodecasílabos y el decimotercero es 

pentadecasílabo. Los versos de 1 O, 12, 1 3 y 15 sílabas son poco usados en la 

métrica española; en cambio, los endecasílabos y octosílabos son los versos más 

frecuentes en nuestra lengua; sin embargo, en este soneto no tienen acentuación 

fija, como se verá más adelante. 

Puede observarse esta combinación de versos y sus acentos en el esquema 

métrico que aparece a continuación: 

Núm. 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 

de 

verso 

1 1 7 10 

2 3 6 9 12 

3 3 6 10 12 

4 1 6 11 13 

5 2 6 10 

6 3 6 9 

7 2 1 6 

8 2 5 8 11 

9 4 8 11 

10 2 6 10 

11 1 6 8 12 

12 1 6 8 13 

13 2 5 8 11 11 

14 4 7 10 

--------------------- SILABAS ACENTUADAS -----------------------------------

Núm. 

de 

silabas 

11 

13 

13 

11 

11 

10 

8 

12 

12 

11 

13 

14 

15 

11 

119 



En este poema hay un predominio de dactílicos, aunque de metro diverso: el 

primero, segundo, sexto, octavo, decimotercero y decimocuarto versos. El 

primero y el último tienen acentos en 4-7-10; el segundo lo lleva en 3-6-9-12; 

después de dos dactílicos el poeta introduce un cambio en la acentuación y por lo 

tanto en el ritmo: 3-6-10-12; en esta forma, el verso no es todo dactílico. El octavo 

lleva acentos en 5-8-11; y el decimotercero en 2- 5-8-11-14. Hay también dos 

versos heroicos: el quinto y el décimo, con acentos en 2-6-10; un mixto, (el 

duodécimo) con acentos en 1-6-8-13. El resto de los versos (tercero, cuarto, 

séptimo, noveno y undécimo) no se inscribe en un modelo conocido pues el poeta 

se ha tomado libertades al distribuir los acentos; la composición tiene un ritmo 

inusitado, con esquema libre, que da variedad al poema y lo hace peculiar. 

Comienza y termina con endecasílabos dactílicos; versos infrecuentes, como 

ya se señaló anteriormente, y aparecen en una variedad aún más inusual porque no 

tienen acento en 1-4-7-10 como este ritmo, también llamado de gaita gallega; 

aquí, el poeta elimina el primer acento y con ello el aire repetitivo. Estos versos 

suprimen la reiteración regular de sonidos y producen un ritmo más suave. 

El verso octosílabo no tiene ritmo registrado por Tomás Navarro Tomás. La 

pausa gramatical que aparece después del "y cae" hace que el verso se alargue, lo 

que proporciona una coincidencia semántica con la gramatical: en el sexto verso la 

hoja "se ha distraído" y en la siguiente línea continúa cayendo lentamente y la pausa 

contribuye a este efecto. 

la ordenación métrica del soneto tiene una distribución quiásmica, es decir, 

los metros se hallan colocados en forma simétrica como se aprecia en el esquema 

rítmico que aparece más adelante. los ágiles cambios de metro y de ritmo 

subrayan el sentido de extrañeza que origina el poema, y la acertada combinación 

de los ritmos crea un tono de equilibrio y serenidad, producido principalmente 

porque seis de los catorce versos son dactílicos. 

120 



El siguiente esquema permite apreciar el ritmo de cada uno de ellos en este 

soneto: 

VERSO 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12 13 14 

1 

2 

3 

4 

5 

6 

7 

8 

9 

10 

11 

12 

13 

14 

- - - Dactfllco 

- - - - Dactillco . 

- ; - . , .. , ... 
~· . '",<.:· - .·:.: .. 

.• 
'. . ; '· 

.. - : -. . : - ·.:-.· 
.:. e'. ,;:, ·,·,. .- ; ... ; ¡:: ' ::l A .. : :,; .. " '. , ... 

> .7'.' ,·· '., L ~' }'.; lt?'· . ,( 'i:: /;2 >i:: j:<:_::•.'; ;,:~t'. ·wr6' Heroico 
< '/:': ~ : - ,.·• . 

.·. - '· .. ; /': .,,., .. ·:: . ,, 
1.)' .•'.:in 1 ;;~'.~; '?act: simple 

; ·,. . . . ~-,_ 

- - - ;. :; -:>.: ,,;;e' I~'?·.· 
· ..... 

.. '·· ..... -; :··, : 
- - - - ; .. ' ~ : ··.t· ":;~< Dactfllco 

- - - :·, 1: . ·~:: l'h 1> :: .. 

- - - . 
·. ;., X1l \:·:~·' 1<' Heroico . 

- - - ; ; 

I<"' ,:f ,~:{~;¡ ;g;: ¡,:;· 
- - -. . ' 5 ?'.';:['. ¡:;~> 1 Mixto 

- - - - - Dactílico 
•·· 

- - - Dactfllco 

La Irregularidad métrica del poema le proporciona variedad y originalidad y es 

motivo de sorpresa para el lector. El poeta ha efectuado una renovación de las 

formas y esto lo ha conseguido con la variación en el metro. 

La rima de los cuartetos es consonante y abrazada ABBA ABBA; la de los 

tercetos, en cambio, es entrelazada o alterna: CDE CDE. Todos los versos tienen 

rima llana, o sea paroxítona o femenina. 

Se presenta en este poema la repetición de varios sonidos, es decir, la 

aliteración; esta acumulación no es azarosa, sino un empleo consciente para unir la 

121 



sonoridad a la representación de imágenes llenas de sonoridad, porque Ponce es 

un poeta cuidadoso de los sonidos: 

Así como en la música siempre hay sones que se mantienen, leit-motivs, a cada 
poema yo le he buscado ese /eit-motiv musical, cosa que no es tan común y 
corriente. Y entonces encuentras tú que hay repetición de ciertas vocales que 
van a darle un carácter muy propio a ese tema que estoy tocando. 2 

Los fonemas que destacan en este soneto son: .In/, /s/, /r/, en orden de 

frecuencia: 29, 24, 23, respectivamente. En las estrofas dominan las consonantes 

señaladas, aunque con frecuencia variable, como lo muestra el siguiente cuadro: 

ESTROFAS 

FONEMAS 1 11 111 IV TOTAL 

/N/ 13 2 4 10 29 

S/ 5 6 7 6 24 

/FV 5 6 4 8 23 

En la primera y cuarta estrofas se percibe una insistencia del sonido nasal 

sonoro n, lo que subraya acústicamente la imagen de fuerza en estos versos. Se 

percibe también una insistencia de sibilantes, así como líquidas sonoras que 

imprimen vigor a la expresión. 

Las vocales se encuentran distribuidas de la siguiente manera: a (52); e (48); o 

(23); 1 ( 19) y u (6). Como se observa en el cuadro, predominan las vocales fuertes, 

que proporcionan idea de vitalidad y firmeza al poema. sobre todo en la primera 

estrofa. 

2 Tercero, Magali. "¡Qué atardecer más dulce"l l'eriódico de /KJl!sia. UNAM/UAM, noviembre 
diciembre de 1987, p. 5. 

122 



ESTROFAS 

VOCALES 1 11 111 IV TOTAL . 

A 

E 

1 

o 

1 

2 

3 

"' 
s 
6 

7 

B 

9 

10 

11 

12 

13 

14 

. 
.. 

18 9 13 12 52•: 

19 10 9 10 ·. 4_8:. . 

6 4 4 s ... ,. 19. 

9 7 4 3 . _23·:> 

En el s1gu1ente esquema se aprecia la d1stnbuc16n de los acentos ~[tmlcos en los 

versos, y las sinalefas: 

_acentos v sinalefas 

1 2 3 4 s 6 7 B 9 10 11 12 13 14 

Nos ha tra l <B' na len gua le 1ª na 

Aes te ID! ...., ro si len clo de bos que par !! do, 

en el gn to d!;:"l X!1!: que se de ~ ~n ni do, 

en el si len te ni do que can ta d ma f1ª na. 

Ca lli! mos por la luz que se re ~ na 

por la fil! ja que se ha dis tra 1 do 
'-" 

y ca e yoes toy he !:i do ...., 
de !!l!:!fil "C.!l na muer te ve nial :l li ~ na. 

Cuel g;¡en la luz cuel g~n la r;i ma ven g da ...... 
en cue vas per fu ma das se des !!!! ña, 

~ don de 9!!l!l ra plen $~ ~ mo me pro l!!! ca. 

Ay nin fa des car na da Ay muer te mis flo rl da, . 

Se pren d~u ro sa se pren d~u na tar de pe que ña 

en el ri sue ño plan tel de su bo ca. 

. 

. 

123 



5.1.2 Análisis morfosintáctico. En este nivel se revisará el orden con el cual se 

hallan organizados los enunciados y las relaciones que establecen entre si. 

La estructura sintáctica de este soneto es la siguiente: cada estrofa se 

compone de una oración compuesta 

PRIMERA ESTROFA 

Nos ha traído una lengua lejana 
a este puro silencio de bosque partido 
en el canto de ayer que se delata en nido 
en el silente nido que cantará mañana 

Predominan los sustantivos concretos (lengua, bosque, canto, nido) sobre los 

abstractos (silencio), lo que indica la tendencia del autor hacia un tema perceptible 

por los sentidos; así pues, la muerte aparece como una presencia física. Los 

sintagmas nominales se encuentran en mayor cantidad que los verbales. 

Todos los verbos se hallan en indicativo, lo que nos remite a un tiempo 

objetivo y al deseo del poeta de ser objetivo, pero como se verá más adelante, 

esto no es así. Nos introduce en un momento específico, el del poema, y el uso de 

verbos en primera persona nos lleva a un tiempo personal, el del autor. 

En la primera estrofa hay una oración transitiva cuyo objeto directo (nos) 

introduce la función conativa, pues se dirige a un receptor; desde la primera 

palabra del primer verso el poeta hace partícipe al lector. 

El adjetivo lejana en este contexto pone un elemento de enigma al poema, a la 

vez que retarda la expresión. Es un adjetivo pospuesto, por lo que resalta el 

sustantivo lengua y da objetividad a la frase. En el segundo verso el adjetivo puro 

aparece antepuesto al sustantivo silencio, que subraya el concepto de 

incorruptibilidad del lugar. El adjetivo puro destaca la cualidad de Inocencia 

existente en el sustantivo silencio; la ausencia de sonido implica un estado intacto 

124 



en el lugar en que se halla, remite a una calma que casi nunca se rompe. Después, 

el poeta pospone el vocablo partido al sustantivo, resaltando al bosque, un lugar al 

que se ha llegado repentinamente. 

En el último verso, el adjetivo si/ente aparece antepuesto al sustantivo nido, lo 

que añade subjetividad al verso. El aspecto de quietud aparece subrayado 

nuevamente: si/ente nido. 

Por otro lado. el adverbio mañana indica un supuesto futuro, el autor posee la 

seguridad de que realmente será así. El verbo contará también está relacionado 

semánticamente con el sustantivo canto del verso anterior. La indicación temporal 

de los adverbios ayer y mañana marca acciones reiteradas e indican un tiempo 

pasado y uno futuro dentro del poema. 

SEGUNDA ESTROFA 

Callamos por la luz que se rebana, 

por la hoja que se ha distraído 

y cae. Yo estoy herido 

de muerte, una muerte venial y liviana 

La estrofa inicia con un sujeto tácito y con esta omisión el lector se integra al 

poema gracias al verbo en tercera persona del plural: callamos. El tiempo presente 

tiene un valor durativo, que proporciona continuidad al texto. La luz aparece 

personificada y. de igual forma que el sujeto del segundo verso, la hoja, parece 

tener vida propia. 

Después de una pausa gramatical señalada por un punto y seguido, el autor 

aparece por primera vez en forma personal en el poema con el uso del pronombre 

correspondiente a la primera persona del singular: "Yo estoy herido/ de muerte''. 

El verbo copulativo estar se presenta enlazando tanto al poeta como al adjetivo 

TESIS CON 
FALLA DE ORIGEN 

125 



herido; y el modo Indicativo y el tiempo presente de nuevo señalan un tiempo 

objetivo. 

A partir de ese momento la muerte domina el poema, se halla en todas partes 

y se revela como algo intangible; está presente en todas las cosas visibles: luz, 

rama, cuevas, y en los pensamientos del poeta. 

En seguida aparece una frase unimembre ("una muerte venial y liviana"). con 

poder reiterativo, referente al fin de la vida. que aparece calificado con dos 

adjetivos que dan mayor fuerza al sustantivo; los adjetivos pospuestos poseen un 

valor determinativo, descriptivo y analítico. 

TERCERA ESTROFA 

cuelga en la luz, cuelga en la rama vencida, 

en cuevas perfumadas se despeña, 

y en dondequiera pienso y amo, me provoca. 

La estrofa da comienzo con un sujeto tácito que está Implícito en los versos 

anteriores, es decir, la muerte. Al omitirlo, ésta se hace más evidente aún, deja 

sentir su presencia porque se encuentra en todos los versos. 

Hay gran abundancia de verbos, cinco de acción (cuelga, cuelga, se despeña, 

amo, me provoca) y uno de entendimiento (pienso); el sujeto se caracteriza aquí 

por verbos de acción, y el poeta por verbos de pensamiento, lo que indica la 

ventaja de la inteligencia sobre ella. 

La repetición de la palabra colgar añade velocidad al primer verso y da idea de 

la rapidez con que finaliza la vida de los seres. El presente indica una acción de 

duración indefinida, el acto es más reciente y por ello, más tangible. 

126 



La efectividad del término despeñar queda de manifiesto, ya que nuevamente 

añade celeridad a la expresión, y tiene una similitud semántica con el verbo caer de 

la estrofa anterior. Finalmente, termina con un adverbio de lugar que resalta el 

espacio físico que ocupa la muerte: en dondequiera. Posteriormente, los vocablos 

pensar y amar en primera persona de presente indican un hecho realizado de 

manera constante por el autor, y poseen un valor continuado. La palabra provocar 

en tercera persona del singular en tiempo presente también hace hincapié en una 

acción durativa, lo que junto con el adverbio dondequiera, caracteriza las acciones 

del sujeto: es veloz y se encuentra en todas partes. 

El dinamismo de los verbos es significativo y está de acuerdo con lo 

expresado anteriormente: la muerte actúa rápidamente; a la vez que proporciona 

energía, rapidez y poder sugestivo a estos versos. 

En cuanto al uso de sustantivos y adjetivos, subrayaremos los siguientes: rama 

vencida, un adjetivo pospuesto al final del verso resalta el sustantivo, que 

caracteriza nuevamente al personaje: la rama quedó vencida por éste. 

CUARTA ESTROFA 

iAy ninfa descarnada!, iAy muerte más florida! 

se prende una rosa, se prende una tarde pequeña 

en el risueño plantel de su boca. 

La cuarta estrofa empieza con una interjección (Ay) que se repite más 

adelante en el mismo verso; ambas funcionan como índice de una actitud 

exclamativa. En la primera parte se encuentra acompañada de un sustantivo 

(ninfa), calificado por un adjetivo (descarnada). Después aparece un sustantivo 

(muerte) modificado por un adverbio de cantidad (más) y un adjetivo (florida). 

127 



Un tono de ironía es patente en el primer verso que apunta al contraste entre 

el aspecto flslco de la muerte y las características que el poeta le asigna. Por otro 

lado, la presencia y repetición de interjecciones es un rasgo que pertenece a la 

función emotiva del lenguaje, dichas exclamaciones tienen un mínimo contenido 

nocional y gran carga afectiva, al hacer uso de ellas el poeta rompe el fluir de la 

descripción para expresar un sentimiento interior. 

La estrofa inicia con dos exclamaciones compuestas por dos sustantivos y dos 

adjetivos que por su contenido semántico contrastan vigorosamente y añaden 

expresividad a las frases. 

El adjetivo pospuesto descarnada posee un valor descriptivo que contrasta 

más con el sustantivo ninfa. La segunda exclamación se compone de una 

interjección (ay) y un sustantivo (muerte) calificado por un adjetivo (florida) y 

modificado por un adverbio de cantidad (más). 

Después de esto, el poeta vuelve al tono racional, descriptivo pero también 

irónico, desarrollado anteriormente. 

Los verbos en presente de indicativo señalan lo puntual de las acciones y su 

permanencia, presentan una duración que no tienen un límite marcado, porque el 

tiempo verbal en presente se proyecta hacia el futuro y marca la duración del 

comportamiento del sujeto sin tener un final. Por otra parte, el término tarde está 

calificado por el adjetivo pequeña, que guarda relación semántica con el sustantivo 

al que califica, porque ambas palabras remiten a algo breve y efímero. 

El objeto circunstancial (en el risueño plantel de su boca) pone una nota irónica 

al poema y nuevamente resalta la pequeñez: la boca. 

La palabra risueño que determina a plantel pone de manifiesto algo que 

naturalmente está comprendido en el sustantivo que se refiere a la muerte: una 

calavera parece sonreír y el autor resalta esta característica. 

128 



La estructura temporal de este soneto se articula en torno a tres polos: 

tiempo presente, en el bosque; pasado, una lengua lejana, un canto de ayer, y 

futuro, en el nido que cantará mañana 

5.1.3 Niveles léxico-semántico y lógico. El nivel léxico-semántico abarca los 

fenómenos retóricos, antiguamente llamados tropos de palabra o de dicción, como 

la metáfora, y ahora son conocidos como metasemas; el nivel lógico contiene las 

figuras de pensamiento o rnetalogismos. Aquí se trata pues, de desentrañar el 

significado del poema, qué dice y cómo lo dice. 

iAy muerte más florida! 

Nos ha traído una lengua lejana 
a este puro silencio de bosque partido 
en el canto de ayer que se delata en nido 
en el silente nido que cantará mañana 

Callarnos por la luz que se rebana 
por la hoja que se ha distraído 
y cae. Yo estoy herido 
de muerte, una muerte venial y liviana 

cuelga en la luz, cuelga en la rama vencida, 
en cueitas perfumadas se despeña, 
y en dondequiera pienso y amo, me provoca. 

iAy ninfa descarnada!, iAy muerte más florida! 
· se prende una rosa, se prende una tarde pequeña 
en el risueño plantel de su boca. 

Una característica de este poema es el uso de imágenes afectivamente 

equivalentes, es decir, casi todos los versos están apoyados en una Imagen: 

"bosque partido", "silente nido", "luz que se rebana'', "rama vencida", etc. Todas 

129 



ellas tratan de un tema central -la muerte--, pero no la explican, lo sugieren a 

través de metáforas que se yuxtaponen, como se verá a continaución. 

En el título hay un metalogismo, una paradoja, pues contrariamente a la idea 

de que la muerte implica el fin de una etapa, para el poeta es un renacer de la 

existencia; en este sentido la desaparición de las cosas implica la vida, y todo lo 

que ella conlleva: color, movimiento, sonido. 

El título aparece entre signos de admiración, que lo realzan, y le dan énfasis a 

la idea contenida en éste: la muerte y la vida son extremos de una misma realidad, 

la muerte es un florecer a la existencia 

Desde el primer momento el autor hace que el lector forme parte del poema 

al usar el pronombre de primera persona en plural; nos sentimos entonces 

envueltos, inmersos en él, transportados al bosque. Una lengua lejana nos ha 

llevado allí. Hemos llegado a lo desconocido; una especie de ceremonia con ecos 

de antigüedad nos guía al bosque, una lengua distante, un vuelta al origen, a la 

palabra primigenia del hombre. Esa voz que nos llama y nos atrae parece 

indescifrable, igual que el soneto mismo: es un sonido que inicia repentinamente y 

está acompañado de movimiento y más adelante, de silencios. 

El bosque es un espacio limitado, un lugar de libertad y encierro a la vez, un 

sitio misterioso, un área despoblada, que contribuye al enigma del poema. 

De inmediato estarnos ahí, absortos, escuchando algo, una voz familiar, (lun 

trino?), que suena como un eco antes oído, como una lengua lejana 

El segundo verso ofrece una imagen, la del bosque partido; éste se abre al 

pasado y al futuro: es canto de ayer y es silencio que cantará mañana. La vida del 

poeta se aparece en este escenario y este hecho Implica un instante trascendental: 

el pasado y el futuro se funden en uno solo 

Otra figura del nivel léxico-semántico es el oxímoron, presente en el último 

verso de esta estrofa que resulta de la relación sintáctica de dos antónimos: "en el 

silente nido que cantará mañana". Existe una aparente oposición de significados, lo 

130 



que provoca una tensión semántica, reforzada por la palabra "silencio" del segundo 

verso. Esta figura remite nuevamente a un ciclo constante: en el bosque hay voces 

y silencios de forma periódica 

En el soneto existe un canto de ayer, las aves nos han antecedido, denuncian 

su presencia por el nido que han hecho, nuevos pájaros nacerán y también ellos 

cantarán mañana, como en un ciclo de vida interminable. Esto anuncia ya el tema 

del poema: a la muerte le sigue la vida y viceversa. · 

Hoy existe quietud, mañana ésta será rota por la manifestación de la vida que 

habita el bosque. 

Segunda estrofa 

Se presentan varias ideas velozmente y en forma condensada. La estrofa 

comienza con una imagen intensa y dinámica: la luz entra al bosque en forma de 

haces y lo ilumina todo paulatinamente. 

Pero nosotros, ante esto, callamos, y la quietud parece aumentar, y 

guardamos silencio ante el resplandor que aparece fragmentado; no se trata de una 

iluminación total, sino de la semioscuridad que sigue al día, la claridad que anticipa 

la noche. 

Otra imagen es la hoja que cae con rapidez. Es una metáfora de la existencia 

que termina: es elevada a un plano vital, hay vida en el bosque, su movimiento es el 

primer signo de actividad que se percibe. La hoja muestra además, voluntad 

propia, pues se ha distraído, entonces cae y muere. Y este dinamismo es también 

un motivo para guardar silencio; todo sucede en el silencio profundo en el que nos 

hallamos. A partir de entonces, varía el tono del texto, el autor habla en primera 

persona y dice: Yo estoy herido de muerte, pero es ésta venial y liviana. Su uso 

acelera el movimiento, el personaje se hace presente por primera vez y las 

sensaciones se intensifican en esta y en la siguiente estrofa. 

131 



Entonces el escritor advierte que se halla herido, pero su lesión no lo asusta, 

pues es venial y liviana, no lastima y él no morirá. Nuevamente aparece una 

paradoja en el uso de la palabra venial, que remite al tipo de desenlace referido por 

el autor; no es un fin último, sino un trance pasajero y leve, no definitivo y 

renovador de la vida. 

El descenso de una hoja es la caída en el mundo finito para comprender lo 

infinito, pues dice Ponce: 

Nuestra experiencia es temporal; vivimos lo que pasa, lo que espera. lo que se 
recuerda. Eso no niega lo eterno: lo anuncia. Pero mientras llega ese 
momento no hay nada fijo ni definitivo, nada estable ni perdurable. La idea 
central es: No tenemos por qué conformarnos con ser temporales, pues 
somos temporales y lo eterno es un milagro. ' 

Tercera estrofa 

Otra vez las imágenes dan inicio a la estrofa. Ahora se hace visible lo invisible, 

la muerte cuelga en la rama vencida y repentinamente la luz también está herida. 

Ésta aparece personificada como algo físico, real. En la imagen "cuevas 

perfumadas", se despeña. el verbo acelera la acción, confirmada por el verso 

siguiente; hay rapidez, se halla en todas partes: surge de un lugar profundo, se 

presenta en objetos tangibles y termina despeñándose en algo etéreo: el perfume. 

Todo se vuelve vulnerable: la rama. la luz, las cuevas, y nos damos cuenta de su 

breve duración y la de nosotros mismos. Las imágenes en movimiento, cambiantes, 

dan cuenta de la fragilidad de la existencia. 

Pero la vida se acaba y el tono del poema cambia, el fin de la existencia nos 

rodea y se apodera del bosque, manifiesta su presencia, está en el destello del día, 

en los tallos ya vencidos, en las cuevas perfumadas, provoca al poeta donde quiera 

que éste se encuentre, y se presenta en sus pensamientos y en su amor. 

3 Poncc, Manuel. "Al paraíso del Oeste" en Campos, Marco Antonio. El pat!ta en 1111 poema. México, 
UNAM (Coordinación de difusión cultural, Dirección de literatura, serie Diagonal), 1988, p. 13. 

132 



Nuevamente la muerte aparece en algo intangible, pero ahora abstracto y humano. 

La complejidad aumenta a medida que alcanza a la vegetación y después al 

hombre. Hay una gradación, primero sucumben las entidades concretas y después 

las abstractas, y finalmente los pensamientos y las emociones. Y hasta ahora se 

presenta como algo intangible, sin una imagen física. 

Cuarta estrofa 

Aquí el tono se modifica, en las estrofas anteriores era sereno, descriptivo. 

Ahora el poeta adopta un tono emocional y de gravedad a la vez; sin embargo, no 

es una emoción excesiva. sino moderada. El verso consta de dos enunciados 

unimembres, que inician con una interjección que realza la entonación y el tono 

grave retarda la pronunciación. 

Al final aparece una calavera con algunos rasgos físicos, la boca risueña y 

adornada. El autor se dirige a ella con ironía, llamándola ninfa, pero descarnada, en 

seguida se repite el título, que contrasta con la frase anterior: ninfa-muerte, 

descarnada-florida La aparente oposición de los contrarios que se unen en uno 

solo: el de la muerte florida. es decir, no estéril, sino cocreadora de nueva vida 

El poema finaliza con una metáfora hermosa y breve: una rosa se prende; esta 

imagen alude a la aparición repentina de un símbolo de belleza y vigor, la existencia 

surge de lo que ya no tiene aliento. Más adelante, la parca muestra su sonrisa 

permanente y finaliza el día en una tarde pequeña, la cual alude a la brevedad de la 

vida 

La muerte tiene ahora una presencia física que antes no tenía, es una calavera, 

su parte más representativa. A lo largo del soneto existe una gradación en la forma 

de presentarla: de lo insinuado y sutil hacia una presencia física y concreta. 

Hay ironía en la imagen final del soneto: la ninfa descarnada esboza una mueca 

risueña. El autor usa la figura para desmitificar su imagen temible, para quitarle el 

133 



carácter de fuerza destructora de la vida. Invierte el mito y el cráneo aparece 

adornado, sus rasgos aluden a la hermosura y perfección que es posible hallar en 

las cosas. A su paso resplandecen los grandes temas: el amor, los recuerdos y la 

belleza. 

Frente al bosque, entre los árboles, ante una lengua lejana, la primera 

sensación del poeta es de extrañeza. Se da cuenta de que el paisaje tiene vida 

propia y una existencia individual que no compartimos; de repente, la calda de una 

hoja desencadena la visión de que el término de las cosas lo domina todo: muerte y 

vida son todo y una sola cosa. La muerte canta en el bosque, perfuma el ambiente, 

existe en la rama, florece en el rosal, sonríe en el jardín, ilumina la tarde. Y los 

contrarios se concilian: la finitud no es algo aparte: es también la vida. 

La muerte presentada por Ponce es 

El sentimiento y apreciación de todos los elementos naturales de la vida 
humana, bajo esa luz de eternidad que nos presenta la idea de la muerte. No 
de la muerte que es destrucción, sino de aquella que es iluminación, fuerza 
especial para que cada día cobre nueva vida porque sabes la temporalidad de 
todas tus acciones.• 

'Tercero. Magali. op. cit., p. 5. 

134 



4.2 Análisis del poema "Teofanla VI" 

La "Teofanía VI" está tomada del libro Elegías y teo(anías. He decidido analizar 

esta composición porque forma parte de la poesia religiosa del autor. Se trata de 

un poema teológico, no devocional ni místico.' Como ya se mencionó en otra 

sección, el título significa la manifestación de la divinidad en el mundo a través de 

sus obras, y el hecho de titular 

una de sus colecciones de poemas Teo(anías es al mismo tiempo una 
afirmación de fe y una poética: sus palabras aspiran a perpetuar las 
revelaciones surgidas a partir de la comunión con el mundo -el 
descubrimiento del agua, la hermosura física, la nube anclada en el dele>-, y 
gracias al poema permanecen es este espacio profano, iluminándolo y 
salvándolo. 2 

El libro continúa la expresión y la idea fundamental de El jardín increíble, es 

decir, el mundo es un lugar teofánico que a veces muestra a Dios y en ocasiones lo 

oculta: 

Alguien dice tu nombre 
inadvertidamente, 
al pensar en la dicha 
o en la brisa ligera. (T eofanía VIII) 

Y más adelante Dios no se muestra y desaparece: 

No tengo más que oírte 
cuando te desvaneces en la nada 
y tus ojos se quedan 
temblando en el vacío 
como dos miniaturas insondables. (Teofanía XII) 

Sin embargo, en las siguientes palabras referidas a Diego José Abad, Ponce 

describe el origen y sentido de la actividad poética del jesuita michoacano: 

1 Cfr. el capitulo 3 de este trabajo: "La poesla religiosa del siglo XX", pp. 47-49. 
2 Quirarte, Vicente. Op. cil., pp. 231-232. 

135 



Abad no hizo poesía por el ingenio y artificio [ ••. )realizó y creó, porque amó, 
y Dios es el objeto único de su pensamiento y de su pasión; y cuanto de ahí se 
deriva.1 

De este amor a Dios surge una poesía dedicada al reconocimiento de las 

huellas divinas en la "yerba proletaria", en las nubes, en la mujer caída y, como lo 

muestra el poema elegido, no sólo lo descubre en esas cosas cotidianas y visibles, 

sino en la ciencia y el mundo de las teorías acerca del mundo y su origen. 

He aqu! la transcripción del poema: 

TEOFANÍAVI 

He olvidado pensar qué motivos 
impregnan de misterio las voces, 
de quién son y hacia quién se dirigen. 
Por oír tu secreto en secreto. 

He olvidado mudar las especies 
y descubrir los ángulos nuevos 
en la monoton!a del orbe. 
Por hallar tu variante reciente. 

He olvidado los astros insignes 
. que al girar en sus goznes producen 

un estremecimiento inaudito. 
Por oír tu pequeño tumulto. 

He olvidado contar las virtudes, 
los ingrávidos números, dentro 
de la tranquilidad en el orden. 
Por.irme aproximando a tu idea. 

Y al dejar este mundo que ofrece 
materias dignas de meditarse, 
hallo en Ti su feliz inventario 
y las razones de por qué viven. 

'Ponce, Manuel. "Diego José Abad y su poema". Tremo, VIII, núms. 4-5 agosto'.octubre de1951, p. 13. 

136 



He dividido el análisis del poema en tres partes: 

a) Nivel fónico-fonológico 

Es un poema compuesto por cinco cuartetos. Está escrito, en su mayoría, en 

decasílabos blancos, es decir, están sometidos a un límite y a una norma acentual, 

pero no están sujetos a rima aunque tiene algunas asonancias, lo cual proporciona 

al poema una mayor libertad de creación sin que por ello pierda sonoridad. En 

cuanto al ritmo, existe poca variedad: hay trece decasílabos dactilicos simples con 

acento en 3-6-9: el l. 4, S, 8, 9, 1 O, 1 l. 12, 13, 14, l S, 17 y 19. Por otra parte, los 

versos 2, 3 y 8 son mixtos con acento en 9". Por último, los versos 6, 7 y 20 

carecen de un ritmo determinado. El dominio de dactílicos enfatiza la sensación de 

equilibrio y serenidad en la composición y el acento paroxítono de la mayoría de 

las líneas versales les proporciona uniformidad. Dada la poca variedad de ritmos 

empleados, puede decirse que confiere al poema sosiego, lo que está de acuerdo 

con el tema. 

En la configuración de este poema es frecuente la repetición de fonemas; 

destacan la vibrante sonora r. (que aparece repetida 39 veces), la fricativa sordas 

(38 veces), la nasal sonora n (32 veces), y el sonido oclusivo dental sordo t 

(24veces). Esto es más claro en los siguientes ejemplos: tu secreto en secreto; tu 

variante reciente, tu pequeño. Por otra parte, el sonido oclusivo dental sonoro d se 

halla 23 veces y el sonido fricativo sordo alveolar s se repite en 38 ocasiones, como 

queda de manifiesto en los siguientes ejemplos: he olvidado, astros insignes, 

estremecimiento, goznes. secreto y materias, entre otras palabras. 

En cuanto a las vocales, destaca el empleo de fonemas fuertes: e (S9), o (SS); 

los fonemas débiles se encuentran en menor cantidad: i (37), u (14). En conjunto, 

estos fonemas dan la idea de fuerza y decisión a las nociones expresadas en el 

poema. 

137 



Debido a que el autor renuncia a la rima, es necesario que esté más trabajado 

el poema; su obra es tan rica en concentración de timbres que suena tan musical 

como la rimada. según se ve aquí. El uso de cuartetos decasilabos proporciona 

orden a la composición y esto se trasluce en la inteligencia del poeta al escribirlo, 

junto con un profundo sentimiento amoroso. Hay pues, una mezcla equilibrada de 

elaboración artística y emoción en la "Teofan(a VI". 

b} Nivel morfosintáctico 

Considerando globalmente el texto hay que señalar dos rasgos fundamentales 

que lo caracterizan: la "Teofanía VI" se estructura con base en dos anáforas a 

distancia: la primera, ("He olvidado"), al inicio de cada uno de los cuatro primeros 

cuartetos, y la segunda. ("Por + infinitivo") en el verso final de esos mismos. Por 

otro lado, el último verso de cada estrofa está compuesto por una oración 

subordinada adverbial final. La disposición paralelística de estos elementos es un 

recurso que actúa como elemento enfatizante del contenido del poema. La anáfora 

del cuarto verso de cada estrofa posee un efecto acumulativo; ahí, el poeta revela 

la razón de su olvido, y con ello las ideas expresadas a lo largo de la estrofa. Esta 

retención de elementos crea una suspensión en el lector que sostiene su interés y 

hace más interesante la conclusión. 

Hay simetría en el poema, ya que se halla dividido en estrofas de igual número 

de versos, y éstos se dividen.sintácticamente de manera semejante. De ese modo, 

todas las acciones enumeradas en las primeras tres lfneas se orientan hacia el 

término de cada cuarteto, creando una expectativa al lector. 

La composición está escrita en primera persona, desde el momento en que el 

poeta se muestra a sí mismo: he olvidado pensar . .. Al final de la primera estrofa 

destaca el adjetivo posesivo tu, con el cual se menciona por primera vez al 

138 



destinatario: Por oír tu secreto en secreto. En este caso puede concluirse, por el 

dtulo y por los temas de la poesla de Ponce, que se dirige a Dios. 

La frase inicial de las primeras cuatro estrofas, he olvidado, produce una 

Impresión reiterativa que subraya todo aquello que el poeta ha olvidado para hallar 

al objeto de su búsqueda. De igual manera la terminación de las estrofas constituye 

la conclusión de lo dicho anteriormente y funciona como una aclaración de aquello 

que el poeta ha elegido indagar. 

En el poema prevalecen los sustantivos sobre los adjetivos, lo que produce un 

efecto de estar en el mundo, de dirigir la mirada hacia las cosas que forman parte 

de éste; el poeta investiga en lo conocido una explicación a la existencia de Dios, 

pero al no encontrarla ahí, vuelve su mirada hacia la divinidad, que no está en las 

teorías o en la grandiosidad del universo, sino en las cosas pequeñas y sencillas que 

pocos ven. El plural (motivos, voces, especies, ángulos nuevos, astros insignes, goznes. 

virtudes, ingrávidos números, materias) tiene valor de intensificación frente al singular 

(secreto en secreto, variante reciente, pequeño tumulto, tu idea, feliz inventario). Esto 

produce idea de la intensidad con que el poeta ha explorado todo con el fin de 

encontrar el motivo de la existencia de las cosas. 

La adjetivación calificativa es escasa: ángulos nuevos, estremecimiento inaudito, 

variante reciente, astros insignes, en estos ejemplos aparecen tales vocablos 

pospuestos y disminuyen la carga subjetiva y expresiva de los sustantivos. Además 

su empleo proporciona a los nombres cualidades que éstos por si solos no poseían, 

lo inanimado se anima: ángulos nuevos, feliz inventario; Jo abstracto se vuelve 

concreto: estremecimiento inaudito, variante reciente. Las palabras nuevos y reciente 

hablan de un mundo en constante cambio y movimiento. 

Por otro lado, Jos adjetivos antepuestos funcionan como epítetos y ponen de 

relieve al sustantivo: ingrávidos números, pequeño tumulto. La escasez de términos 

calificativos aumenta la velocidad y concentración del poema y resalta Ja función de 

139 



los nombres y éstos a su vez se suceden con rapidez que denota la prisa del poeta 

por estudiar todo para llegar a Dios. 

Otro fenómeno morfosintáctico importante es el empleo de los verbos. En 

este poema. todos aparecen en modo indicativo, lo que hace hincapié en un 

tiempo objetivo y enfatiza el hecho de que no existen dudas en el poeta; por ello 

no emplea tiempos que indiquen vacilaciones, como el futuro, el pospretérito, el 

antepospretérito o el subjuntivo. La mayoría de tales términos es de movimiento 

(dirigen. mudar, girar, dejar) y reflejan la intensidad del deseo de búsqueda por parte 

del poeta; su dinamismo está de acuerdo con sus deseos: investigarlo todo para 

hallar a Dios. El uso de tales palabras implica un mundo en constante movimiento; 

la pasividad no existe, pero sí cabe la reflexión, como lo demuestran los vocablos 

de pensamiento (pensar, meditar). En la oración principal de las primeras cuatro 

estrofas, aparece la frase he olvidado en tiempo antepresente, lo que indica la idea 

de un proceder que acaba de finalizar, así como una acción perfectiva: el poeta ha 

decidido olvidar. Asimismo, se halla aquí un zeugma. es decir, una figura que se 

produce por supresión completa de un elemento de la oración. En este caso, la 

omisión ocurre en las oraciones subordinadas de las estrofas 2ª y 43. que da 

energía, rapidez y concentración a los versos y sirve para resaltar aquello que ha 

olvidado el poeta, en la segunda estrofa: 

Y en la cuarta: 

He olvidado mudar las especies 
y (he olvidado) descubrir los ángulos nuevos 
en la monotonía del orbe". 

He olvidado contar las virtudes, 
(he olvidado contar) los ingrávidos números, dentro 
de la tranquilidad en el orden. 

Los infinitivos (pensar, olr. mudar, descubrir, hallar, girar, contar, ir, dejar) 

establecen, en este caso, acciones que no se han efectuado aún, pero que se 

· espera que serán realizadas en un futuro próximo. El infinitivo posee un valor 

140 



atemporal. Los actos en tiempo presente señalan lo puntual de las acciones y su 

permanencia. expresan un hecho que tiene lugar con repetición habitual y señalan 

una cualidad permanente del autor. 

En las primeras cuatro estrofas, el verbo de la oración principal, he olvidado, 

corresponde a varias oraciones subordinadas; esto sugiere una condensación de 

pensamientos y una velocidad que se traduce en prisa por hallar a Dios. El verso 

final de las primeras cuatro estrofas aparece después de un punto y aparte, lo que 

indica que la presteza de la búsqueda ha desaparecido: si antes el poeta iba 

enumerando rápidamente las cosas que ha olvidado, ahora se detiene, su voz se 

demora y no es necesaria la prisa, por ello usa una oración subordinada 

En este poema existen pocos encabalgamientos; se encuentran en el verso 1 O: 

producen/ un estremecimiento inaudito (verbo + complemento directo); verso 14: 

dentro/ de la tranquilidad en el orden (adverbio + complemento) y verso 17: ofi'ece 

/ materias dignas de meditarse (verbo más complemento directo). Estos pocos 

encabalgamientos indican, por un lado, la limpieza y rigor de la escritura, y por 

otro, una prolongación de las ideas y del misterio a que alude el autor. 

Otra metataxa que se encuentra en este nivel es la reduplicación: secreto en 

secreto. Se compone de un sustantivo seguido de una frase adverbial y posee un 

efecto de continuación del enigma que implica el sustantivo. 

c) Nivel léxico-lógico-semántico 

En la poesía de Ponce todo lo que revela a su Amado, es importante; 

interesa en gran manera porque es un medio que le permite acercarse a Él. Por 

amor a Dios el poeta ama a todos los seres: las plantas, los animales y al hombre. 

Es el poeta-teólogo siempre en busca de la divinidad y de sus obras en el mundo. 

Ponce está en comunión con la creación, que irradia el amor de Dios; a su vista la 

pluralidad de los objetos es reflejo de Su unidad infinita No pide hechos o pruebas, 

sino que establece un diálogo con Él, concilia su exf>eriencia y su fe, le basta con lo 

141 



que ve para comprender aquello que no percibe. En la serie de poemas titulada 

Teofanlas, el poeta desea mostrar c6mo se manifiesta Dios a través de sus obras, 

pero en la sexta composici6n muestra lo contrario. Aquí, el autor ha abandonado 

todo aquello que forma parte de su mundo, ese cosmos al que los hombres han 

atribuido valores, formas y sobre el que han elaborado hip6tesis. Ponce decide 

olvidar todo aquello para ver algo que permanece oculto excepto para quiénes 

como él, ven más allá de las apariencias para aproximarse de modo imperfecto a lo 

absoluto. Ya que el conocimiento humano es incompleto y no puede abarcar la 

totalidad, el poeta renuncia a ese conocimiento para oír fragmentos, ver pequeñas 

revelaciones y acercarse a la idea de Dios. En este poema el verdadero sentido del 

título se encuentra en los versos finales de la quinta estrofa: hallo en Ti su feliz 

inventario / y las razones de por qué viven. 

A través de los cinco cuartetos expresa con fuerza una visi6n general de las 

cosas. Hay vida, movimiento, color y grandeza en el poema; el mundo es una causa 

externa por medio del cual manifiesta una motivaci6n interna nacida de éste: el 

amor a Dios y la fe en Él y en sus obras para proclamar una verdad y un prop6sito 

de vida: "adivina la conciliaci6n del mundo cotidiano con el mundo espiritual y al 

adivinarlo nos hace reconocer el mundo invertido y maravilloso de la Gracia''.• 

Es decir, se sirve de las cosas cotidianas para expresar los fen6menos más 

profundos: el mundo es una teofanía Aquí, Ponce traspone lo concreto al plano de 

lo abstracto. Está presente su deseo de ver lo no visto, de trascender el mundo 

conocido y de adivinar tras el ajetreo de la vida la presencia de la divinidad. 

Ha llegado a estas conclusiones luego de un razonamiento, de observacl6n 

profunda, de búsqueda continua; finalmente, por medio de ese universo, visto 

4 Sicilia, Javier y Gon7.ález de León, Jorge. Prólogo a Ponce, Manuel. l'aesia 19./0-198./. México. UNAM, 
1988 (Coordinación de Difusión Cultural, Dirección de Literatura, Te.xtos de Humanidades), p. 13. 

142 



desde otro ángulo, encuentra lo que ha estado buscando y una razón para su 

propia existencia y la de los seres y el mundo que observa. 

Porque dice el poeta: "Los hombres y las cosas, por divina exigencia son 

pregoneros y juglares de Dios, que es su principio, su fin y su razón de ser."5 Su 

amor por los seres está fundado en el amor del Ser divino y en el amor a Él; 

porque cualquier objeto puede traer a su memoria la presencia del Creador. Y asi, 

todo se llena de valor esencial y por ello hay en el poeta una serena identidad 

amorosa con todo lo que existe. 

La dificultad para entender este poema radica en la captación del sentido 

profundo de su mensaje, en comprender todas las metáforas, comparaciones y 

paradojas que habitan sus versos y que pretenden, a través de su poesía. el 

desprendimiento de lo visible. Este pensamiento surge de la experiencia personal 

del poeta y se convierte en palabra esencial, que sólo se concibe por su amor a 

Dios. 

A continuación explicaré los metasemas y metalogismos del poema. 

Son pocas las figuras empleadas, tanto en el nivel de los metalogismos como 

en el de los metasemas. Algunas de ellas se repiten a lo largo del poema como un 

factor estilístico y hacen hincapié en la disposición armónica de éste. 

En la primera estrofa el poeta ha dejado atrás el proceso de meditación por 

medio del cual pensaba en la diversidad de motivos de las manifestaciones divinas; 

en ocasiones, éstas se encuentran llenas de misterio para los hombres que las ven a 

través de un procedimiento racional, y se preguntan, piensan, idean teorías y le 

atribuyen a Dios una explicación del mundo. Ahora el autor prefiere olvidar todo 

eso con el fin de oír voces tenues, tan sutiles que es preciso oirlas en secreto para 

que revelen su enigma. 

' Poncc, Manuel. "Oración tünebre". Trento, Xll-5, octubre de 1956, p. 1 O. 

143 



En el nivel de los metasemas hay en esta primera estrofa imágenes concretas 

para referirse al mundo abstracto e Intangible. Ponce concilia su experiencia 

terrestre con su fe en una realidad distinta, única, proveniente de Dios: el mundo 

es un lugar teofánico cuyas pruebas están presentes para el que las busca. La 

Importancia de su experiencia interior queda manifiesta en este poema. 

Ha elegido un camino sensorial en su proceso estilístico para expresar lo 

Inefable. Así, existen varias metáforas sinestésicas, una de ellas en el verso 2: 

impregnan de misterio las voces, y otra en el verso 4: Por oír tu secreto en secreto. El 

autor las ha distribuido equilibradamente a la mitad y al final de la estrofa para que 

cuando el efecto producido por una disminuya, la siguiente la intensifique y 

prolongue. 

El primer verso del segundo párrafo hace referencia a la evolución de las 

especies, que ya no tiene importancia; más adelante habla de su renuncia a 

descubrir lo nuevo en un mundo invariable. Una paradoja está presente en la frase: 

"en la monotonia del orbe". Es ésta una supuesta contradicción, ya que en 

apariencia, el mundo es un caos y nunca aburrido, Ponce ha encontrado el 

equilibrio existente, y con ello una armonía que trae consigo el orden y sólo desea 

descubrir aquella variación que pertenece a la divinidad. 

Más adelante, olvida los planetas y constelaciones famosos para hacer alusión 

a los conocimientos científicos y a los descubrimientos que se suceden a diario y 

asombran al mundo, pero que se han olvidado de Dios. Prefiere oír un pequeño 

tumulto a través de las cosas minúsculas y breves y que tienen valor porque 

provienen de Él. 

En los versos 1 1 y 12 se halla otra sinestesia: "un estremecimiento inaudito. / 

Por oír tu pequeño tumulto"; el poeta emplea una sensación auditiva para referirse 

a algo inefable. Otra metáfora de este tipo es "variante reciente", que intensifica 

una sensación visual. Deja la puerta abierta a la revelación divina a través de los 

sentidos. 

144 



En el verso final de la tercera estrofa hay un oxímoron: "pequeño tumulto". 

Existe una aparente contradicción entre estas dos palabras pero, para el poeta, 

Dios no se encuentra sólo en lo grande, sino en esas cosas pequeñas que pueden 

cobrar dimensiones extraordinarias de revelación divina. Es también una paradoja 

al expresar lo que interesa al poeta, ya no lo grandioso del universo, sino la 

sencillez de las manifestaciones divinas, lo inusual que por ello·pocos ven como una 

expresión de Dios. 

En el siguiente cuarteto continúa, en igual forma. un proceso racional para la 

enumeración de las virtudes y los números abstractos que persisten en un orden 

establecido por el hombre, la cual no permite el desarrollo de un pensamiento 

propio. Así, al olvidarlos, el poeta se acerca más a Dios. Ésta llega al poeta de 

forma espontánea y libre, lejos de ideas preconcebidas y teorías científicas. 

En el verso 16 se halla una sinécdoque que consiste en tomar lo abstracto 

por lo concreto, lo particular por lo general. La idea de Dios trae consigo sus 

atributos: sabiduría, amor, paz, entre otros. En esta forma, el poeta "se aproxima" 

a todo ello. 

Finalmente, al dejar atrás ese mundo, descubre una reminiscencia de lo 

eterno, como Ponce dice: 

La mirada del poeta tiene que descubrir siempre un misterio en todas las 
cosas que ve. Y que esta hormiguita o esta piedra, o esta estrella o esta 
persona, tiene también en el universo un sentido. Entonces esa transparencia 
de las cosas te lleva a la contemplación de algo trascendental. 6 

A partir de esta idea, el poeta puede deslindarse de teorías y juicios 

premeditados y finalmente encontrar a Dios y la razón de ser de todo lo que 

existe. 

• Tercero, Magali. ¡Qué atardecer más dulce! Periódico de Poesia, UNAM/UAM, noviembre-diciembre de 
1987, p. 4. 

145 



Hay en esta estrofa una sinécdoque de tipo generalizante y particularizante7
, 

el poeta ha seguido un proceso deductivo para hallar la esencia divina: por medio 

de las obras generales ha buscado lo particular, pero al no encontrarlo, sigue el 

método contrario, como se observa en la estrofa final del poema: hallo en Ti su feliz 

inventario. Es esta una sinécdoque inductiva que consiste en tomar las cosas 

particulares para encontrar una naturaleza general que las abarque a todas; a través 

de las cosas pequeñas. ve algo más amplio: a Dios. 

En cada verso final de las primeras cuatro estrofas se encuentra una 

metonimia que toma lo concreto por lo abstracto: por medio del secreto, de la 

variante reciente, del pequeño tumulto y de la idea, el poeta espera encontrar al 

Creador. 

En esta última estrofa se encuentra otra figura como la anteriormente 

descrita, al referirse al signo por el objeto significado: Dios se revela a través de 

diversos medios; por ello el poeta se siente hermanado con todo lo que existe y 

descubre en los seres y las cosas un sentido eterno: el amor del Ser Divino. 

Por medio de la elaboración intelectualizada, el autor abandona las ideas 

preconcebidas; materializa lo inmaterial y concretiza lo abstracto a través de las 

proyecciones subjetivas: "por oír tu secreto en secreto", "por hallar tu variante 

reciente"; "por oír tu pequeño tumulto". Su "lenguaje poético nace del amor a lo 

Divino que transfigura la expresión teológica para que podamos ver sus 

consecuencias más profundas".• 

Para Ponce, el exceso de racionalidad impide ver la sencillez de las cosas. Su 

poesía descubre a Dios en el sentido del mundo. A través de los diecisiete poemas 

que integran el libro, busca la revelación divina y la halla en la escritura para ofrecer 

7 llclcna Bcristáin en su /Jic:cio11ario de retórica y poética hace una distinción entre ambas. La sinécdoque 
generalizante es aquella que por medio de lo general explica lo particular, por medio del todo, la pane. Es una 
sinécdoque deductiva, es decir expresa la parte por medio del todo. Por el contrario, la sinécdoque 
panicularizante o inductiva es aquella en que por medio de lo particular se expresa lo general, por medio de la 
fane, el todo. 

Sieilia, Javier y Gonz.'llez de León, Jorge. Op. cit., p. 1 O. 

146 



al lector, si no una respuesta al misterio, sí una teofanía verbal porque sus palabras 

conjuntan misterio, alegría, fe, amor y paz; hay en el texto un tono triunfal. 

Lo sublime y lo cotidiano se separan y se unen continuamente para formar 

uno. Su poesía dirige su mirada hacia las cosas y los seres para encontrar una 

verdad: el Creador existe y se revela a través de sus obras, el universo está lleno 

de evidencias de su presencia y de su amor, porque Dios y amor son sin6nimos 

para el poeta, como dice en la "Elegía VII": "Yo pasaré cuando el Amor lo quiera". 

Este concepto de Dios expresado en su poesía lo declara en igual forma fuera de 

ella En un texto de Ábside afirma: "Dios es drama Pero también esencialmente 

amor".9 

En la "Teofanía VI" se aleja de todas las cosas para entregarse a Dios, pero al 

hacerlo -esto es ya una paradoja-, halla en Él el "feliz inventario" de todo lo que 

dej6 por amor a la divinidad. Para Ponce todas las cosas tienen un sentido y son 

testimonio de la existencia de un se superior; su veneraci6n y su fe van más allá de 

su conocimiento y su noci6n de la vida y del mundo. Por ello desea profundizar los 

elementos materiales y visibles para conseguir la revelaci6n del universo inefable y 

captar su sentido último. Trasciende la creaci6n y su entendimiento para hallar en 

todo cuanto existe una raz6n de ser: la convicci6n de la existencia de un ser divino. 

En el poeta conviven inteligencia y fe, y a través de éstas, descubre en el 

"mundo que ofrece materias dignas de meditarse" sus significados externos para 

hallar otro sentido más profundo: "la aproximaci6n a la idea" de Dios. 

9 Ponce, Manuel. "Dios y el poeta". Ábside. XIX-3,julio-septiembre de 1955, p. 339. 

147 



CONCLUSIONES 



Al terminar esta investigación se han obtenido las siguientes conclusiones que 

exponen las ideas centrales sobre la poesía del autor que aquí se ha estudiado: 

1 . La poesía de Manuel Ponce conjunta diversas tendencias, desde las 

formas tradicionales hasta la vanguardia, de los temas conocidos a los inusuales, 

todo ello con un tratamiento novedoso que da como resultado poemas 

excepcionales. 

2. La obra de Ponce es intelectual y teológica, en ocasiones hermética y 

siempre rigurosamente trabajada. Es innovador de la poesía religiosa por el uso de 

imágenes brillantes de corte vanguardista y alusiones originales, junto con el 

tratamiento novedoso de sus temas. 

149 



3. La búsqueda de perfección formal lo lleva a experimentar en moldes 

antiguos y proporcionarles nueva tonalidad para dotarlos de modernidad. Emplea 

una gran cantidad de modelos dásicos como el soneto, el sonetillo, la silva, el 

romance, los madrigales y los villancicos a los que imprime un toque personal y 

único; y usa con gran éxito el haiku japonés para la recreación de acontecimientos 

evangélicos. 

4. La poesía religiosa trata de Dios, Cristo y María. La divinidad es un 

motivo constante en sus libros, ve reflejada su esencia en el hombre y en la 

naturaleza. Cristo y su vida son fuente constante de su inspiración, y a Él dedica 

poemas teñidos de profundo amor y dulzura. Además, canta a María con sencillez 

y sentido poético. Asimismo trata el motivo de las vírgenes, en dos tendencias: 

hagiografía y tipología. Ambos tienen como característica la ligereza en la 

expresión, la brevedad en la forma y un intenso lirismo. 

S. Su poesía profana toca diversos tópicos: el paisaje, la naturaleza y la 

muerte. Se desenvuelve en el mundo y por ello su autor manifiesta asombro por 

lo que ve y vive diariamente: las flores, la lluvia. la ciudad y la noche, pero también 

el dolor y el sufrimiento humano forman· parte de sus temas. 

6. Su estilo es conciso en los haikus, delicado en el tema de las vírgenes, 

hermético y difícil en El jardíri increíble; y hay una mezcla de emoción y contención 

en Elegías y tea(anlas. Su escritura es irónica en ocasiones, con un toque de humor 

en otras, siempre auténtica y excepcional. En ella confluyen sentimiento y razón, 

espíritu y materia, todo ello en una combinación de serenidad y fe, de alegría y 

humor. 

150 



7. La sonoridad de sus versos es resultado del uso inteligente del ritmo, el 

metro, el acento y las combinaciones estróficas. Ponce aplica su libertad creadora 

que le permite expresarse a través de diversos moldes como el verso libre o 

blanco, o el de medidas rigurosas, que hacen de él un poeta clásico porque emplea 

formas antiguas y cuida la armonía de sus poemas; y moderno porque rompe con 

las formas establecidas, siempre en búsqueda de perfección y belleza. 

8. Sus poemas revelan un férreo dominio de la forma y de la palabra que, 

sometidas a su pluma, muestran nuevos caminos y modos distintos de utilización. 

Ponce ha encontrado su propia voz y la ha empleado a través de una selección 

personal del lenguaje integrado por neologismos, cultismos, lugares comunes y 

giros abstractos, todo ello matizado por una adjetivación precisa que da al 

sustantivo gran fuerza expresiva Además, emplea otros recursos, como la 

aliteración, que proporcionan sonoridad a los versos; las imágenes sugestivas y la 

amplia gama de versificación, entre otras, se conjuntan en forma sutil para crear 

una poesía concentrada y compleja en ocasiones, leve y tierna en otras. 

9. "Ay muerte más florida" es un poema representativo de la libertad 

creadora de Ponce, al usar una forma tradicional -el soneto- con versos 

semilibres, a los que da un nuevo sentido para adaptarlo a su expresión sin que por 

pierdan sonoridad. Y es un ejemplo del deseo de renovación, pues emplea varios 

ritmos, entre los que sobresale el endecasílabo dactílico. Otros rasgos 

sobresalientes de este poema son la distribución quiásmica de los metros, la 

elección del léxico y la adjetivación. 

10. La "Teofanía VI", es un ejemplo del uso que Ponce hace del verso 

blanco, que a pesar de no tener rima es rico en concentración de timbres. En 

también un modelo de su visión del mundo como una teofanía. Todos sus textos 

151 



revelan una escritura acendrada y limpida, poseen ligereza y levedad, asl como 

serenidad y profundidad en los temas. 

1 1. Manuel Ponce posee la capacidad de transformar cada detalle y 

experiencia cotidianos en poemas de sentido lirismo y en escenas llenas de color y 

luz. En "Ay muerte más florida" las cuevas, la luz y la rama revelan la muerte, pero 

también el renacimiento de la vida. Y los astros, los números, las voces y el orbe de 

"Teofanía VI" cobran nuevo sentido en su obra y son un motivo para buscar a 

Dios. 

12. En gran parte de su producción poética descubre la huella de la 

divinidad y escribe textos límpidos y originales. Es su obra un canto diáfano de 

magnificas imágenes, tomadas de los seres, la naturaleza y el mundo. Éstas se hallan 

insertas en un bosque de metáforas y están escritas con la sencillez y la gracia de 

las frases comunes, la palabra añeja o el neologismo recién inventado; y ya sea que 

la presida un sentimiento religioso o se trate de un tema profano, sus versos nos 

asombran y conmueven, pues la gracia de sus palabras llega a nosotros dulce y 

suavemente. 

13. Manuel Ponce es el poeta de la expresión compleja y de la revelación 

teofánica, de la teofanía verbal. Sus versos, de una serenidad luminosa, se deslizan 

como "vino y aceite", y revetan un "jardín increíble". Es el autor de la manifestación 

de los sentimientos templados por la razón y el espiritu, la racionalidad teológica y 

la experiencia sensible; del rigor poético y la libertad creadora, de los temas 

tratados en forma inusitada Encuentra un lazo unificador con las cosas: la 

presencia divina que vislumbra en ellas y lo reintegran al mundo, uniéndolo a éste. 

152 



14. Ha hallado respuestas a la incertidumbre de la experiencia humana. 

Por ello, su obra exhala una expresión de profundo amor a Dios porque posee la 

certeza de su presencia Lo percibe en las plantas, lo oye en la "lluvia que cae 

sobre los tejados", lo descubre en las "huellas de eternidad" de los hombres y lo ve 

moverse en "la esperanza de la estrella". 

1 S. Ponce siente el amor divino a través de los seres y ellos se convierten 

en el paraíso redimido. Dios no se ha olvidado del mundo, Él mismo habita en él. 

153 



OBRAS CONSULTADAS 

15'i 



ALDAY, Francisco. Obra poética. México, Jus, 1993. 

ANAYA. José Vicente. Breve destello intenso (El haikú clásico del Jap6n). México. 

UNAM (serie El puente), 1992. 

BERISTÁIN, Helena. Análisis e interpretación del poema lírico. México, UNAM 

(Instituto de Investigaciones Filol6gicas, Cuadernos del Seminario de 

Poética, 12), 1908. 

--------. Diccionario de retórica y poética. México, Porrúa. 1998. 

CASTRO LEAL, Antonio- La poesía mexicana moderna. México, FCE, 1950. 

DUBOIS, Jean, Giaccomo, Matheé, et. al. Diccionario de Ungüística. 2". ed. España, 

Alianza. 1983. 

GONZÁLEZ SALAS, Carlos. Acercamiento a la poesía de Manuel Ponce. 

Monterrey, Sierra Madre (Poesía en el Mundo, 68), 1969. 

155 



Antología mexicana de la poesla religiosa. México, Jus (Colección Voces 

nuevas, 13), 1960. 

HATZFELD, Helmut. Estudios literarios sobre mística española. Madrid, Gredos 

(Biblioteca Románica Hispánica), 1955. 

MARTÍNEZ, José Luis. LJterotura mexicana del siglo XX 1910-1949. México, CNCA 

(Tercera Serie Lecturas Mexicanas, 29), 1990. 

MÉNDEZ PLANCARTE, Alfonso (estudio, selección y notas). Poetas novohispanos. 

Primero y segundo siglos. México, UNAM (Biblioteca del Estudiante 

Universitario, 33, 43 y 54), 1991, 1994 y 1994. 

NAVARRO TOMÁS, Tomás. Arte del verso. 4a. ed. México. Nobles temas y bellas 

letras (Colección Málaga), 1970. 

--------. Métrica española. Barcelona. Labor (Colección Labor, Nueva serie, 11 ), 

1991. 

PAZ, Octavlo, et. al. Poesla en movimiento. México, Siglo XXI, 1969. 

PELLICER, Carios. Poesla completa. México. UNAM, CNCA, El Equilibrista, 1996. 

SAINZ RODRÍGUEZ, Pedro. Introducción a la historia de la literatura mística en 

España. Madrid, Espasa-Calpe (Espasa Universitaria, Literatura), 1984. 

PERDOMO, María Teresa. La poesía de Manuel Ponce. Morelia, Universidad 

Michoacana de San Nicolás Hidalgo (Biblioteca Nicolaita de poetas 

michoacanos, 3), 1994. 

QUIRARTE, Vicente. "Manuel Ponce: llama que consume y no da pena" en Peces 

del aire altísimo. México, UNAM, El Equilibrista, 1993. 

156 



SICILIA. Javier y GONZÁLEZ DE LEÓN, Jorge. Prólogo a Poesía 1940-1984, 

Manuel Ponce. México. UNAM (Coordinación de Difusión Cultural, 

Dirección de Literatura, Textos de humanidades), 1988. 

URQUIZA. Concha El corazón preso, México. CNCA (Tercera Serie de Lecturas 

Mexicanas, 21 ), 1990. 

VALENCIA MORALES, Henoc. Ritmo, métrico y rimo. México, Trillas, 2000. 

ZAID, Gabriel. Tres poetas católicos. México, Océano (El día siguiente), 1997. 

HEMEROGRAFÍA 

BONI DE LA VEGA. Alfredo. "Perfiles del Haikai". Abside, julio-septiembre de 

1957, pp. 266-277. 

CAMPOS, Marco Antonio y Sicilia, Javier. "Manuel Ponce: La poesía como 

revelación", Lo culturo en México, suplemento de Siempre. año XXXIX, 

núm. 2124, 9 de marzo de 1994,pp. 48-49. 

CHUMACERO, Ali. "Manuel Ponce, sacerdote y poeta". Periódico de Poesía. 

México, INBA-UNAM, (Nueva época, 6, verano de 1994) pp. 10-13. 

COHEN, Sandro. "Manuel Ponce: otra cara de la mística". Coso del Tiempo, # 6, 

febrero de 1988, pp. 43-44. 

MÉNDEZ PLANCARTE, Alfonso. "Primor y primavera del Hai-kai". Abside, XIV-2, 

abril- junio de 1950, pp. 493-531. 

------- "Hojas de cerezo, Primera antología del Hai-kai hispano" por Alfredo Bonl 

de la Vega Abside, XV-3, julio-septiembre de 1951, pp. 41 1-438. 

157 



------- "Manuel Ponce: un poeta. 11 El Ciclo de Vírgenes". El Universa/, 12 de junio 

de 1950, pp. 3, 15. 

PERDOMO, Maria Teresa. "Manuel Ponce, el poeta y su jardín". La Jornada 

semanal, suplemento cultural de la Jornada, 3 de octubre de 1999, p. 3. 

POSADAS, juan Jesús. "Cristo-María" Dos recitales de M. Ponce". Trento. 2ª. 

época, IV-1, diciembre de 1961-feb 1962, pp. 12-14. 

TERCERO, Magali. "Entrevista a Manuel Ponce" acompañada de un poema inédito 

en Periódico de Poesía, UNAM/UAM, noviembre-diciembre de 1987, pp. 

3-5. 

158 


	Portada
	Índice
	Introducción
	1. Semblanza
	2. Publicaciones
	3. Poesía Religiosa en México durante el Siglo XX
	4. La Estética de Manuel Ponce
	5. Interpretación
	Conclusiones
	Obras Consultadas



