
1 

 

 
 
 
 
 
 

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA 
DE MÉXICO 

 
PROGRAMA DE MAESTRÍA Y DOCTORADO EN FILOSOFÍA 

 
FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS 

INSTITUTO DE INVESTIGACIONES FILOSÓFICAS 
 

UNA HERMENÉUTICA DE LO SAGRADO 
A PARTIR DE LA DIALÉCTICA 

ENTRE LO UNO Y LO MÚLTIPLE EN PLATÓN. 
 

TESIS 
 

QUE PARA OPTAR POR EL GRADO DE 
DOCTOR EN FILOSOFÍA 

PRESENTA: 
 

MTRO. ALEJANDRO GÓMEZ DE AGÜERO 
 

TUTORA PRINCIPAL: 

DRA. ZENIA YÉBENES ESCARDÓ, FFYL, UNAM 

COTUTORES: 

DRA. ELSA CROSS  Y ANZALDÚA, FFYL, UNAM 

DR. MANUEL LAVANIEGOS ESPEJO, IIFL, UNAM 

 

Ricardo
Texto escrito a máquina
  MÉXICO D.F.                                           AGOSTO 2015

Ricardo
Texto escrito a máquina



 

UNAM – Dirección General de Bibliotecas 

Tesis Digitales 

Restricciones de uso 
  

DERECHOS RESERVADOS © 

PROHIBIDA SU REPRODUCCIÓN TOTAL O PARCIAL 
  

Todo el material contenido en esta tesis esta protegido por la Ley Federal 
del Derecho de Autor (LFDA) de los Estados Unidos Mexicanos (México). 

El uso de imágenes, fragmentos de videos, y demás material que sea 
objeto de protección de los derechos de autor, será exclusivamente para 
fines educativos e informativos y deberá citar la fuente donde la obtuvo 
mencionando el autor o autores. Cualquier uso distinto como el lucro, 
reproducción, edición o modificación, será perseguido y sancionado por el 
respectivo titular de los Derechos de Autor. 

 

  

 



2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



3 

 

INDICE 
Introducción.......................................................................................................  6 

 
I.  Hermenéutica de lo sagrado...........................................................................  13 

 

A. Lo Sagrado.........................................................................................................  13 

1. ¿Qué es lo sagrado? ......................................................................................   13 

2. Lo sagrado y el misterio ...............................................................................  15 

3. Lo sagrado y el factor cultural: la religión, el mito y el rito........................  18 

4. Las actitudes ante  lo sagrado........................................................................  23 

5. Los enfoques metodológicos hacia lo sagrado. ............................................  24 

B. Hermenéutica.....................................................................................................  29 

1. La hermenéutica y su evolución.....................................................................  29 

2. Homo hermeneuticus. ..................................................................................... 32  

 
II. Lo Uno y lo múltiple en la antigüedad occidental.......................................  37 

 

1. Introducción...................................................................................................   37 

2. Los griegos.....................................................................................................   8 

- Pitágoras.....................................................................................................   39 

- Heráclito......................................................................................................  40 

- Platón............................................................................................................  41 

- Aristóteles....................................................................................................  47 

3. El Helenismo romano.......................................................................................  49 

4. Más allá de los griegos y su influencia............................................................  51 

5. Conclusión.......................................................................................................  52 

 
III.  Lo Uno como referencia de lo sagrado......................................................  53 

 

1. Lo Uno de los griegos ......................................................................................  53 

- Pitágoras .......................................................................................................  54 

 - Parménides.....................................................................................................  55 

 - Platón..............................................................................................................  56 

 - Aristóteles.......................................................................................................  60 

2. Lo Uno del neoplatonismo..................................................................................  62 

- Plotino.............................................................................................................  62 

3. Lo Uno de China .................................................................................................  70 

4. Lo Uno de India ..................................................................................................  73 

5. Lo Uno de Anáhuac.............................................................................................  80 

6. Lo Uno como Dios Único....................................................................................  82 

 - Los monoteísmos ............................................................................................. 84 

 - El Dios creador.................................................................................................  85 

 - Lo Uno del judaísmo........................................................................................  86 

 - Lo uno del cristianismo....................................................................................  88 

- Lo Uno del Islam..............................................................................................  93 

7. Conclusión ...........................................................................................................  99 

 



4 

 

IV.-  El Principio Piramidal como base para una hermenéutica de lo sagrado 101 

 

1. Justificación del Principio Piramidal .................................................................  101 

 - La Tríada.........................................................................................................  102 

2. Planteamiento o enunciación del Principio Piramidal ........................................  107 

a. La dialéctica permanente entre lo Uno y lo múltiple ........ ...........................  111 

b. La gran cadena del ser ...................................................................................  113 

c. Las jerarquías o niveles .................................................................................  116 

c. 1.  Platón y Aristóteles...........................................................................  118 

c. 2.  El Helenismo romano ......................................................................  120 

c. 3.  Gnosis ..............................................................................................  123 

  c. 4.  Tradición judeo-cristiana primitiva..................................................  123 

c. 5.  Cristianismo medieval y renacentista...............................................  124 

  c. 6.  Islam.................................................................................................  127 

  c. 7.  India..................................................................................................  130 

3. Sobre la nomenclatura y los símbolos del principio piramidal.........................  132 

4. Hermenéutica del principio piramidal................................................................  138 

 - Paradigmas......................................................................................................  141 

5. Octavas: el principio piramidal como proceso ...................................................  142 

6. Cuatro ejemplos de expresión teórica del principio piramidal en el siglo XX..  149 

7. Conclusión del capítulo......................................................................................  151 

 
V. Lo Uno, el Ser y Dios.....................................................................................  154 
 

1. Lo Uno y el Ser..................................................................................................  154 

- Luz, Vida y Ser..............................................................................................  158 

2. El principio de unidad omniabarcante ...............................................................  159 

3. Caos y cosmos....................................................................................................  165 

4. Monismo vs. dualismo ontológicos ....................................................................  167 

5. Dios absoluto y Dios relativo..............................................................................  173 

6.  El paso de lo uno a lo múltiple...........................................................................  175 

7. Conclusión...........................................................................................................  177 

 
VI. Aspectos de lo sagrado desde la óptica del Principio Piramidal.................. 179 

 

1.  Lo sagrado desde el principio piramidal.............................................................  179 

2. Lo esotérico.........................................................................................................   187 

3. La revelación  ......................................................................................................  191 

4. Hermenéutica de la iluminación..........................................................................   198 

5. Hermenéutica de lo Uno y teología negativa ....................................................... 202 

6.  Mística.................................................................................................................  207 

7. El tiempo y lo sagrado..........................................................................................  213 

8. Tiempo y mística..................................................................................................  220 

9. Conclusión............................................................................................................. 222 

 
 

 



5 

 

VII. El Hombre Sagrado y su referencia a lo Uno...........................................  223 

 
  1. Planteamiento general.....................................................................................  223 

  2. Islam.................................................................................................................   226 

  3. Maniqueísmo...................................................................................................   229 

  4. Cristo...............................................................................................................  231 

  5. Cábala..............................................................................................................  236 

  6. Alma del mundo..............................................................................................  237 

  7. El Hombre Universal y el Estado....................................................................  239 

  8. Satanás.............................................................................................................  240 

  9. El Hombre Universal y Sophia Perennis..........................................................  242 

10 . El Hombre Universal y los arquetipos............................................................  249 

11. Conclusión.......................................................................................................  250 

 

VIII. Las trampas de lo Uno y las de lo múltiple...............................................  252 

 
1. Dios como Bien y Dios como Bondad ..............................................................  252 

2. Lo Uno................................................................................................................  257 

3. Lo múltiple................................................................................. .......................  264 

4. Mythos y Logos en el contexto de las trampas de lo Uno y lo múltiple... .........  266 
5. El Principio piramidal como trampa..................................................................  269 

6. Procesualidad y armonía....................................................................................  270 

7. Conclusión.........................................................................................................  272 

 
IX. Conclusiones generales..................................................................................  276 

 

Apéndice................................................................................................................  284 

Bibliografía............................................................................................................  292 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



6 

 

INTRODUCCIÓN 
 
A nadie con una mínima capacidad de observación crítica le será ajeno que en nuestro 

tiempo y en la civilización occidental que ya es global, el individualismo y el espíritu 

democrático constituyen la tónica de la mentalidad, el prisma por el que se mira el mundo, 

la ideología dominante. Individualismo y espíritu democrático conllevan como si de su 

propia piel se tratara, una profunda aversión a toda jerarquía.
1
 

 
Conjuntamente con esto, se dice en los medios académicos que nos encontramos en la era 

posmoderna y cada vez se generan más documentos que explican esta nueva realidad, 

caracterizada por la muerte de los "metarrelatos" es decir, ausencia cada vez mayor de 

mitos, creencias y metafísicas. Ahora bien, estos tres son por antonomasia el tema de lo 

Sagrado. El ser humano se mueve desde siempre dentro dos grandes y primarias esferas de 

interés. Son éstas las de lo sagrado y lo profano. Esas esferas han compuesto siempre el 

mundo humano en diferentes proporciones según los tiempos. La era posmoderna es la era 

de la profanización a ultranza y por tanto, lo sagrado hoy en día entre los intelectuales  y 

cada vez más entre la juventud está completamente desprestigiado y subvalorado, para lo 

cual ha habido muchas causas entre las que destacan dos: 

—el surgimiento y consolidación del paradigma científico a partir de la Ilustración, y 

—los excesos y desviaciones de las instituciones religiosas en todos los órdenes. 

 

Contrasta lo anterior con el número actual aproximado de seguidores de las diferentes 

religiones: 2000 millones el cristianismo, 1,200 millones el Islam, 850 millones el 

hinduismo, 350 millones el budismo, 225 millones el taoísmo y 300 millones repartidos 

entre otras muchas religiones.  Si atendemos a estas cifras nos daremos cuenta de la gran 

pluralidad de manifestaciones de Dios, de dioses, de lo divino y de lo sagrado, las múltiples 

experiencias del misterio, y las diversas ofertas de salvación y trascendencia
2
 

 

Es así que esta investigación tiene una doble finalidad. Por un lado contribuir al rescate del 

valor de lo sagrado en el medio  académico, y por el otro encontrar puntos de contacto entre 

las diferentes tradiciones con la finalidad de arribar a una síntesis de sus propuestas. 

 

Han existido pensadores que intentan recuperar el valor de lo sagrado fuera de las 

instituciones religiosas con diversos niveles de éxito. Sobresalen en este sentido los 

dedicados a la rama de la Historia de las Religiones encabezados quizás por Rudolph Otto y 

dentro de los que ocupa un lugar prominente Mircea Eliade, y los dedicados al área de la 

hermenéutica simbólica. Muy atrás en el tiempo, definitivamente es Pitágoras quien hace 

este esfuerzo. La postura respecto a los números tiene dos opciones. Una es la de que los 

números son construcciones lógicas de la mente humana y por lo tanto no son 

necesariamente válidos en todas partes del universo, y la otra es la de que los números 

tienen existencia independiente y objetiva en el universo
3
. Ésta última es la postura de 

Pitágoras y sus seguidores o herederos, y por ella es que ellos equiparan a los números con 

                                                           
1
 Cf. Bossi, Laura.  Historia natural del alma, A. Machado Libros, Madrid, 2008, p. 246, p. 307. Dumont, L. 

2
 Cf. Tamayo-Acosta, Juan José. Nuevo paradigma teológico, Trotta, Madrid, 2004, p. 51. 

3
 Cf. Gorman, Peter. Pitágoras, Ed. Crítica, Barcelona, 1988, p. 148. 



7 

 

los dioses. Es decir que para ellos los números son sagrados y nos pueden conectar con el 

mundo de lo sagrado. 

 

¿Es posible recuperar la perspectiva pitagórica de lo sagrado en relación con los números, y 

a partir de ahí, con toda la realidad, pero después de todos los avances de dos mil 

quinientos años de civilización? 

 

¿Hasta dónde es posible tomar el principio de la Unidad abordado por los neoplatónicos 

como punto de unión de las diferentes tradiciones religiosas? 

 

Es el intento de respuesta a estas preguntas lo que articula la presente investigación. Para 

ello indago no solo en la doctrina de Platón y los neoplatónicos, sino en otras tradiciones, 

tradiciones sagradas. De aquí que hay una parte del trabajo en la que se aborda la religión 

comparada. 

 

Esta investigación tiene tres grandes ejes interrelacionados entre sí, que son:  

1) la relación entre lo uno y lo múltiple, 2) lo sagrado, y 3) la hermenéutica universal. 

 

En cuanto al abordaje de la problemática entre lo uno y lo múltiple, los antecedentes más 

remotos en Occidente se encuentran en la filosofía pitagórica, que estudiaba esta 

problemática en términos numéricos, porque en esa escuela los números y sus propiedades 

no se agotaban en las matemáticas, sino que abarcaban también sus relaciones simbólicas y 

analógicas con todo lo demás.
4
 Las reflexiones de todos los filósofos de la Grecia clásica 

posteriores a Pitágoras giraron en torno a la problemática de las relaciones entre lo uno y lo 

múltiple. Ahí están los esfuerzos de los presocráticos,  quienes, como atinadamente dice 

Copleston
5
, impresionados profundamente por el hecho del cambio, del nacer y del crecer, 

de la descomposición y la muerte, de la primavera y el otoño en el mundo de la naturaleza 

exterior, de la infancia y la vejez en la vida del hombre, de la generación y la corrupción, 

como hechos evidentes e inevitables del universo, buscaban debajo de éstos el arché, 

principio único que origina la multiplicidad de las cosas. Después destacan las 

elaboraciones de Parménides y Platón, y ya en el helenismo, de Plotino, y Proclo. De entre 

todos estos filósofos yo tomaré como punto de partida la propuesta de la ágrafa dógmata 

platónica recuperada en su más amplia dimensión por la escuela de Tubinga en el siglo XX 

y expuesta detalladamente por G. Reale.
6
 Conjuntando la propuesta platónica con la 

pitagórica y la elaboración árabe del neoplatonismo, es que llego a la tesis principal de esta 

investigación que pretende articular los tres ejes mencionados en una sola herramienta 

teórica a la que denomino principio piramidal. Además, con la profundización en la 

dialéctica entre lo uno y lo múltiple y su síntesis en el principio piramidal, se pretende 

ofrecer  un marco coherente para: 

 

- evitar el relativismo en que nos puede hacer incurrir la postura manifiesta  en la célebre 

expresión nietzcheana de que "no hay hechos, sólo interpretaciones"; 

                                                           
4
 Cf. Idem, p. 136. 

5
 Copleston, Frederick. Historia de la Filosofía, Ed. Ariel, Barcelona, 2004. Vol. 1, p. 33. 

6
 Reale, Giovanni, Por una nueva interpretación de Platón, Herder, Barcelona, 2003. 



8 

 

- encontrar una reconciliación entre las posturas ontológicas heraclitea y parmenídea, y 

derivado de esto, entre el monismo y el dualismo ontológicos, siendo que el monismo da 

preeminencia a lo estático, lo inmutable, lo absoluto y el dualismo la da a lo dinámico, el 

cambio, lo provisional; 

 

- fomentar el diálogo entre diferentes culturas a partir de la premisa muy general de la 

dialéctica entre lo uno y lo múltiple. 

 

Este afán me lleva a proponer un principio omniabarcante de comprensión de la realidad 

como guía orientadora de una hermenéutica universal, que surge de las tradiciones sagradas 

y a desarrollar inicialmente su exposición, y para ello me valgo de una herramienta 

conceptual consistente en la figura geométrica de la pirámide, que se analoga con la 

realidad. 

 

Es posible una visión del universo en la que lo uno y lo múltiple sean válidos. Es esta 

visión la que he denominado como principio piramidal, la cual ofrece una posibilidad de 

comprensión de posturas aparentemente opuestas como —por mencionar solo un par— la 

de los pitagóricos en la que el cosmos es armonía y la de Anaximandro, en la que el mundo 

es guerra. 

 

En cuanto al estudio de lo sagrado como tal, en Occidente, se puede remontar a Rudolph 

Otto (1869-1937). En el medio universitario, la comparación y el análisis interreligiosos se 

da en el contexto de la denominada "ciencia de las religiones", disciplina que como tal  y 

con ese nombre surge con la obra de Max Müller "Chips from a German Worship" 

(Londres 1867), fundándose en 1885 el primer departamento de ciencia de las religiones en 

la Sorbona. Dentro de este campo disciplinario ha tenido especial impulso la historia de las 

religiones, creándose la primera cátedra en Ginebra en 1873. En 1897 se celebró en 

Estocolmo el primer Congreso internacional de la ciencia de las religiones, y en 1900, en 

París el Primer Congreso de historia de las religiones.
7
 Otro campo disciplinar muy 

importante al respecto es el de la Filosofía de la religión, cuyo origen con tal denominación 

se remonta al año de 1784 en la obra del jesuita Sigmund von Storchenau,
8
 y que después 

de interesantes aproximaciones en el siglo XIX, que vinieron a substituir las de la Teología 

natural  de los ilustrados alemanes Wolf, Lessing y Leibniz, y las de de la religión natural 

de los deístas ingleses encabezados por David Hume y los enciclopedistas franceses 

(Rousseau, Voltaire, Diderot, d'Alembert), en el siglo XX ha tenido su expansión. 

Esta comparación y análisis interreligiosos conduce inevitablemente a encontrar puntos 

comunes a las diferentes tradiciones. Esta búsqueda de puntos comunes trasciende el marco 

universitario y genera el enfoque de un contenido común a todas las tradiciones religiosas, 

el cual ha sido abordado en el siglo XX por diferentes autores entre los cuales mencionaré 

sin intentar ser exhaustivo a René Guenon, Frithjof Schuon, Titus Burkchardt, Marco 

Pallis, Ananda Coomaraswamy, Leo Schaya, Martín Lings, Whithall N. Perry, Huston 

                                                           
7
 Datos obtenidos de: Eliade, Mircea. Lo sagrado y lo profano. Editorial Paidós, Orientalia, España, 1998. 

Págs. 157-58. 
8
 Cf. Torres Queiruga, Andrés. La constitución moderna de la razón religiosa, Verbo Divino, Navarra, 1992, 

p. 153. 



9 

 

Smith y Antonio Medrano. También es abordado a nivel práctico por varios grupos entre 

los que sobresale la Gran Fraternidad Blanca encabezada por Omraam Mikhael Aivanhov. 

En el siglo XIX, destacan en este sentido los esfuerzos de una mujer enigmática, Helena 

Petrovna Blavatsky,  de la Sociedad Teosófica fundada por ella, y de todas las 

personalidades que participaron en dicha sociedad destacando Rudolph Steiner y Jiddu 

Krishnamurti.
9
  También muchos de los autores del campo actualmente llamado de la 

hermenéutica simbólica se acercan en diferentes medidas a este enfoque, al cual 

contribuyeron enormemente, por otro lado, varios eventos políticos de la "historia 

moderna" que fueron gestando un acercamiento cada vez mayor entre las filosofías de 

Oriente y las de Occidente. Entre ellos destacan la colonización inglesa de la India y el 

surgimiento del socialismo en la URSS y en China, que ocasionó exilios como la de la 

jerarquía tibetana. 

 

Hay aún otros pensadores que se han acercado a ese contenido común de las tradiciones 

desde la perspectiva de lo esotérico u oculto que hay en ellas. Es el caso de de George 

Ivanovich Gurdjieff (1872-1949) personaje enigmático que comenzó a difundir su 

enseñanza en Rusia, emigrando a Francia después del la revolución soviética, quien 

presumiblemente obtuvo sus conocimientos de una cofradía sufi, desligándose 

posteriormente de ella. Es el caso igualmente de su discípulo Peter Demianovich 

Ouspensky (1878-1947). De esta manera, podemos hablar de un tronco común de las 

tradiciones, al cual pertenecen Pitágoras, Platón, y sus escuelas, así como la escuela estoica. 

Al respecto Eliade dice: 

 

Gracias al desarrollo de la exégesis alegórica, que permitía la preservación y, al 

mismo tiempo, la revalorización de la herencia mitológica, ejercieron los 

estoicos un gran influjo en la antigüedad tardía. A su juicio, en los mitos se 

ocultaban pareceres filosóficos sobre la naturaleza de las cosas o lecciones 

morales. Todos y cada uno de los numerosos nombres divinos significan sólo 

una y la misma divinidad y todas lar religiones expresan la misma verdad 

fundamental. Únicamente la terminología es distinta. Con la exégesis alegórica 

estoica se podía traducir cualquier tradición antigua o extranjera a una lengua 

comprensible para todos.(...) Los neopitagóricos y los neoplatónicos (n.b. ya en 

la era cristiana) se esforzaron por lograr una nueva interpretación espiritualista 

de los mitos y los ritos. Un representante típico de dicha exégesis es Plutarco 

(45/50 - ca. 125), particularmente en su tratado Isis y Osiris. Según Plutarco, la 

diversidad de las formas religiosas es sólo aparente; en los simbolismos se 

muestra la unidad fundamental de las religiones.
 10

 

 

Como veremos a lo largo de este trabajo, uno de los principales elementos comunes de 

todas las tradiciones sacralizantes y filosóficas de la humanidad,  es el reconocimiento un 

principio abstracto, primerísimo, superior a toda numeración y fuera del cual no hay nada. 

Es principio único y simple, homogeneidad absoluta sin partes, fuera del tiempo pero 

condición necesaria de éste.  

                                                           
9
 Vázquez Alonso, Mariano J. Escuelas esotéricas de Occidente, Ediciones 29, Barcelona, España, 1994, págs. 

187-201 
10

 Eliade. Op. cit., p. 159 ss. 



10 

 

La posibilidad de descubrir principios comunes entre las diferentes tradiciones, pudiendo 

arribar a lo que algunos (encabezados quizá por René Guenon) llaman "la Tradición 

Primordial", es una tarea eminentemente hermenéutica, que es precisamente el tercer eje 

de la presente investigación, siendo antecedentes en este sentido los trabajos de Heidegger, 

Gadamer así como muchos otros que se afilian a los conceptos de "Hermenéutica 

Filosófica" y "Hermenéutica Universal".
11

 

 

Este esfuerzo se topa con el pensamiento moderno, que aunque revaluó la cultura clásica 

con respecto a sus logros literarios y humanísticos, manifestó menosprecio general por su 

cosmología, su epistemología y su metafísica, y mayormente por el aspecto esotérico de 

éstas como la astrología, la alquimia y el hermetismo.
12

 

 

El paradigma científico se ha ido imponiendo paulatinamente a partir de Francis Bacon, 

destacando como puntales Descartes y Newton, y se ha distinguido por la negación de lo 

trascendente, lo sagrado, lo misterioso. Pero esto se ha ido recuperando a partir del segundo 

tercio del siglo XX, y en ello ha jugado un papel determinante todo el movimiento de la 

hermenéutica filosófica emparentado con los estudios del imaginario y de lo simbólico. 

Estamos en la segunda decena del siglo XXI a partir de la cuenta cristiana, hoy universal. 

La cultura occidental llegó a su culminación y hay un franco proceso de transformación.  

 

La presente obra es producto del tiempo de la posmodernidad occidental y de la era global 

con muchos siglos de historia detrás Todos estos siglos apuntan a la hipótesis de que 

estamos al final de una era. En este sentido, la presente investigación se ubica en el impulso 

creciente y extendido hoy en día en la cultura occidental por formular una cosmovisión 

holística y participativa en oposición a la tendencia segregadora y reduccionista de la 

ciencia moderna, tal como apunta Tarnas
13

,  

 

Por eso es que el planteamiento de este trabajo intenta resumir aportaciones de diferentes 

culturas en torno al tema de lo sagrado, de Dios y de su relación con el hombre. Lo sagrado 

es una categoría casi universal, muy propicia por ello  para un abordaje intercultural. Para 

no perderse en la maraña intercultural, es conveniente moverse en ella a base de pivotes o 

ejes de análisis. En el presente caso, me pareció adecuado partir de un aspecto de la 

doctrina platónica tomándolo como pivote: el relativo a la dinámica entre lo uno y lo 

múltiple. Me parece pertinente citar aquí lo siguiente: 

 

El punto de partida de la filosofía intercultural es la constatación de que la 

filosofía no tiene una estructura monolítica, sino que hunde sus raíces en 

diferentes tradiciones culturales y se desarrolla conforme a los 

condicionamientos de cada cultura. Bien puede afirmarse que cada sociedad ha 

desarrollado una filosofía específica con su metodología propia, su 

conceptualización, sus sistemas de expresión e incluso sus contenidos propios. 

Occidente no es la cuna de la filosofía, como erróneamente y con soberbia 

intelectual se ha presentado. La filosofía occidental es una forma más de 

                                                           
11

 Cf. Ferraris, Maurizio. Historia de la Hermenéutica. Siglo XXI Eds., México, 2002. 
12

 Cf. Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 371. 
13

 Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 552. 



11 

 

pensamiento entre otras muchas que se han desarrollado en los más plurales 

ámbitos. No puede imponerse, por tanto, a las demás ni sobre las demás, por 

razones de precedencia cronológica o de superioridad cultural. La filosofía 

intercultural va tras la búsqueda de pistas culturales que faciliten la 

manifestación polifónica de lo que llamamos filosofía desde el multiverso de 

las culturas.
14

 

 

¿Hasta dónde se alcanza a ver? , ¿Hasta dónde se alcanza a comprender? Si tomamos dos 

especialistas en cualquier rama de la ciencia, notaremos diferencias en cuanto a la 

profundidad de sus comprensiones sobre cualquier fenómeno particular. Más aún si 

tomamos dos legos. Ya desde hace más de dos mil años, existía la teoría platónica de la 

opinión. Esto es parte del fundamento del principio piramidal. 

 

"No hay hechos, sólo interpretaciones", decía Nietzsche. Todo el desarrollo del 

conocimiento humano puede verse (interpretarse) como una serie de interpretaciones de la 

realidad que se superponen y a veces superan unas a otras. La ciencia moderna queda 

incluida en esto. Ella no es más que una interpretación de la realidad, una interpretación, 

por cierto bastante dictatorial y excluyente, que ha tenido consecuencias tanto positivas 

como negativas. Dentro de estas últimas resalta la crisis ambiental planetaria dentro de la 

que estamos metidos. 

 

En este trabajo se atiende al método hermenéutico, dentro de una racionalidad que integra 

Mythos y Logos para arribar, a su vez, a una propuesta de hermenéutica universal. Se 

inscribe en un racionalismo crítico en el sentido que plantea Popper, como originario de la 

primera filosofía griega, en el que nuestros intentos de ver y hallar la verdad nunca son 

definitivos, y siempre susceptibles de mejora; en el que nuestro conocimiento es conjetural 

y en el que la discusión crítica es el único medio de aproximarnos a la verdad.
15

 Con ello se 

busca superar visiones reduccionistas y simplificadoras, ya que, como dice Pannikar: 

 

Simplificar en exceso, o más bien eliminar o ignorar lo que no puede asimilarse 

fácilmente, es una tentación humana universal; y reduccionismo, un pecado 

filosófico habitual. Aunque las civilizaciones hayan tratado con frecuencia de 

superar la parcialidad y los extremismos de todo tipo en sus intentos de 

articular una realidad habitable, debe admitirse que todas han tenido su cuota 

de ascetas inhumanos, sabios despiadados y santos alejados del mundo, junto 

con hedonistas ahítos, señores crueles y masas groseras. En general, el enfoque 

y el discernimiento se han logrado dejando fuera del cuadro partes integrantes 

de la realidad, incluso hasta el punto de que lo que se salvaba, redimía o 

liberaba era a veces menos atrayente o menos valioso que lo que se desechaba. 

Podríamos encontrar ejemplos en todas las esferas de la vida, desde la política 

a la ciencia o la academia, y no digamos en el ámbito de lo espiritual (que 

                                                           
14

 Tamayo-Acosta, Juan José. Nuevo paradigma teológico, Trotta, Madrid, 2004, p. 36. 
15

 Popper, Karl R. El mundo de Parménides, ensayos sobre la ilustración presocrática,  Paidós Ibérica, 

Barcelona, 1999, p. 43. 



12 

 

como el término sugiere, adopta ya una tendencia injustificada en favor del 

espíritu y opuesta a la materia).
16

 

 

En síntesis.- 

 

El primer capítulo consta de dos partes. En la primera intentaré ubicar lo más claramente 

posible el concepto de lo sagrado y su relación con lo religioso y enmarcaré sus posibles 

abordajes. En la segunda expondré algunas consideraciones generales sobre la 

hermenéutica que ayudarán para enmarcar el tema, y para establecer mi propia postura 

hermenéutica 

 

En el segundo capítulo argumento el por qué la dialéctica entre lo uno y lo múltiple nos 

puede servir para realizar una hermenéutica de lo sagrado y ofrezco una semblanza de la 

herencia platónico-pitagórica en este sentido. 

 

En el tercer capítulo me centro en el concepto de lo Uno como referencia de lo sagrado y 

hago un recorrido de este concepto a través de diferentes tradiciones. 

 

En el cuarto capítulo, partiendo de la dialéctica entre lo uno y lo múltiple, y articulando la 

tesis de la gran escala del ser, arribo a la tesis del principio piramidal.  

 

En el quinto capítulo hago algunas consideraciones sobre lo Uno y sus derivaciones hacia el 

Ser y hacia Dios. También reflexiono sobre el paso de lo uno a lo múltiple, y la correlación 

entre caos y cosmos. 

 

En el sexto capítulo me enfoco en aplicar el principio piramidal a la reflexión sobre lo 

sagrado y sobre la experiencia culminante de lo sagrado. 

 

En el séptimo capítulo rastreo la aplicación del concepto de lo Uno referido al ser humano 

genérico. 

 

En el octavo capítulo trato algunos de los aspectos negativos de la forma en que el ser 

humano toma  lo Uno, lo múltiple y el principio piramidal. A estos aspectos negativos los 

designo como “trampas”. 

 

Para finalizar hay un apartado de conclusiones. 

 
Quiero expresar mi especial agradecimiento al Doctor Guillermo González Rivera, asesor 

de mi tesis de maestría, por su incondicional apoyo para la elaboración de mi proyecto de 

doctorado, el cual fue de invaluable ayuda para mi inserción al mismo. Así mismo 

agradezco a mi tutora principal la Dra. Zenia Yébenes Escardó, y a mis cotutores los 

Doctores Elsa Cross y Anzaldúa,, y Manuel Lavaniegos Espejo. 

 

 
Coyoacán, D. F. a 15 de Abril de 2014. 

                                                           
16

 Pannikar, Raimon. La intuición cosmoteándrica, Trotta, Madrid, 1999, p. 19. 



13 

 

CAPÍTULO I 
HERMENÉUTICA DE LO SAGRADO 

 
En este capítulo intentaré delimitar mi objeto de estudio considerando en general, primero 

lo sagrado y después la hermenéutica. 

 

A. LO SAGRADO 
1. ¿Qué es lo sagrado? 
 

¿Qué podemos entender por sagrado? ¿De dónde surge lo sagrado? Lo sagrado es una 

categoría humana, plenamente humana, que surge de lo desconocido y de la muerte.  Surge 

de la aceptación del ser humano de sus propios límites más allá de los cuales reconoce un 

misterio.
17

 Por esta categoría se separa un segmento de la vida y del cosmos del resto de 

ellos.
18

 Como producto de esta separación aparece la dicotomía entre lo sagrado y lo 

profano. Pero el límite que marca esta separación no es fijo ni entre los individuos ni entre 

las culturas: es una frontera móvil. 

 

Lo sagrado refiere a algo que trasciende lo cotidiano, lo sensible, aunque pueda estar en 

ello, e inclusive pertenecerle, en cuyo caso le brinda una calidad especial y diferente, y le 

otorga  un carácter de trascendencia, de más allá. Dice Brunner: 

 

Esto que trasciende no aparece en sí mismo inmediatamente, sino sólo en una 

insinuación, en cierto modo como debajo de un velo sustraído al alcance del hombre. 

Por eso tiene un carácter tan misterioso y son tan divergentes en las diversas 

religiones las opiniones acerca de su esencia.
19

 

 

Lo sagrado, entonces es algo trascendente, algo que trasciende la vida y el mundo 

cotidianos. Como dice Eliade: 

 

Lo sagrado se manifiesta siempre como una realidad de un orden totalmente 

diferente al de las realidades naturales.
20

  

 

Precisamente por lo anterior hay una relación entre lo sagrado y lo espiritual, siendo el 

espíritu justo lo opuesto de la materia; y en continuidad con esta relación está aquella de lo 

sagrado con lo divino. 

 

Lo sagrado es producto de una partición en dos de la realidad. Una de esas partes 

corresponde a lo sagrado y la otra a lo demás que ahora llamamos profano.
21

 Surge de la 

convicción de que la materia, la realidad sensible y cuantificable, el mundo aparente no 

agotan la totalidad, sino que existe algo más fuera de esto. De la convicción de que frente al 

devenir al que estamos sujetos existe algo que permanece aunque no permanezca 

                                                           
17

 Cf. Otto, Rudoph. Lo Santo, Alianza Editorial, Madrid, 2001, p. 22. 
18

 Cf. Croatto, Severino. Las formas del lenguaje de la religión, en: Diez de Velasco-García Bazán. El estudio 

de la religión, Trotta, Madrid, 2002, p. 61. 
19

 Brunner, August. La religión, Herder, Barcelona, 1963, p. 35. 
20

 Eliade, Mircea. Lo sagrado y lo profano, Guadarrama, Madrid, 1973, p. 18. 
21

 Cf. Lowie, R. Religiones primitivas, Alianza, Madrid, 1976, p. 305-06.  



14 

 

absolutamente.
22

 Sagrado puede ser todo y nada, y lo mismo sucede con lo profano. Hay un 

continuum sagrado—profano y el límite entre ambos es móvil. 

 

Lo sagrado es por antonomasia lo que supera al ser humano, que está más allá de su 

cognoscibilidad lo que trasciende su razón y por ello se emparenta directamente con lo 

mítico. En la medida en que la razón no reconoce límites, lo sagrado desaparece, y aquí 

encontramos uno de los sentidos del mito de Adán y Eva que aparece en el Génesis. Como 

dice Eliade: 
 

La percepción de un mundo real y con significado está íntimamente 

relacionada con el descubrimiento de lo sagrado.
23

 

 

En tanto trascendente se puede hablar de lo sagrado como teniendo cualidad ultramundana. 

Lovejoy  desde una postura más asépticamente filosófica y sin referirse a lo sagrado, utiliza 

el concepto de ultramundaneidad oponiéndolo al de estamundaneidad, y señala a Platón 

como el representante más conspicuo e incluso fundante de la postura ultramundana en el 

mundo de la filosofía occidental.
24

 

 

Ahora, si bien lo profano se deslinda plenamente de lo sagrado, éste a su vez no plantea ese 

límite, sino que tiene tendencia a impregnar incluso lo profano. Esto se hace claro en el 

contraste entre la mente moderna y la visión primordial del mundo. Como dice Tarnas,
25

 lo 

que caracteriza a la mente moderna es su tendencia fundamental a afirmar y experimentar 

una separación radical entre el sujeto y el objeto, estableciendo una tajante división entre el 

yo humano y su entorno. En cambio para la visión primordial, el límite entre el yo y el 

entorno es completamente permeable y la división entre sujeto y objeto no es fija e 

inalterable. Para la visión primordial, en palabras de Tarnas: 

 

La psique humana está engastada en la psique del mundo, de la que participa 

de una manera compleja y que constantemente la define. Las operaciones del 

anima mundi, en todo su flujo y toda su diversidad, se expresan en un lenguaje 

de índole mítica y numinosa. Precisamente porque se supone que el mundo 

habla un lenguaje simbólico es posible la trasmisión directa del sentido y la 

finalidad del mundo al hombre. Las múltiples circunstancias del mundo 

empírico están dotadas de significado simbólico, arquetípico, y ese significad 

fluye entre el interior y el exterior, entre el yo y el mundo. En este estado de 

conciencia relativamente indiferenciado, los seres humanos se perciben en 

participación y comunicación directas —emocional, mística y 

cotidianamente— con la vida interior del mundo natural y del cosmos.
26

 

 
                                                           
22

 Cf. Onfray, Michel. Tratado de Ateología, Anagrama, Barcelona, 2006, p. 61. 
23

 Eliade, Mircea. La Búsqueda, Megápolis, Argentina, 1971, p. 7.
 
Cf. García Bazán. La religión y lo sagrado, 

en: Diez de Velasco-García Bazán. El estudio de la religión, Trotta, Madrid, 2002, p. 23. 
23

 Cf. Cabrera, Isabel. Fenomenología y religión, en: Diez de Velasco-García Bazán. El estudio de la religión, 

Trotta, Madrid, 2002, p. 353. 
24

 Cf. Lovejoy, Arthur O. La gran cadena del ser, Icaria Editorial, Barcelona, 1983, p. 34-40. 
25

 Tarnas, Richard. Cosmos y Psique, España, Atalanta, 2006, p. 42. 
26

 Tarnas, Richard. Op. cit. p 43. 



15 

 

Lo sagrado es lo que atañe a la completud del ser humano, a su integridad, tomando en 

cuenta la triple cualidad de su ser, es decir su constitución en cuerpo, alma y espíritu.
27

  

 
Como dice Schwarz, a través de lo profano el hombre toma conciencia de su particularidad 

en el universo y tiende a conducirlo todo hacia sí mismo, colocándose en el centro de lo 

observable y creando una serie de valores originados en su inmediatez externa como la 

moda, la ideología, etc. Mediante lo sagrado, por contraste, el hombre toma conciencia de 

lo que lo trasciende y admite lo que se origina más allá de su inmediatez externa, lo cual 

incluye al cosmos y a su inmediatez interna,
28

 pues como dice Eliade: 

 

La percepción de un mundo real y con significado está íntimamente 

relacionada con el descubrimiento de lo sagrado.
29

 

 

El reconocimiento de lo sagrado no es primordialmente intelectual o lógico, es un 

reconocimiento afectivo y actitudinal, que puede encontrar su correspondencia en el 

reconocimiento lógico, pero que no depende de él. 

 

La misma Naturaleza es considerada sagrada cuando se le reconoce en sí misma como 

expresión de lo Uno. Pensadores como Montaigne y Rousseau se han acercado a esto, e 

igualmente algunos ecologistas modernos. 

 

Pero en general, la mente moderna ha llevado a cabo una profanación progresiva del 

cosmos y hasta las mismas religiones cristianas se han visto afectadas de esta profanación. 

Hoy en día se considera al cosmos completamente impersonal e inconsciente, escindido del 

ser humano,  como mera materia en movimiento, mecánico y desprovisto de finalidad, 

gobernado por el ciego azar y la necesidad.
30

 

 

En la vida profana, la experiencia que se acerca más a la esfera de lo sagrado es la 

experiencia artística,
31

 en especial la musical, y más en especial la música sin palabras, la 

música pura. 

 

 

2. Lo sagrado y el misterio. 
 

Lo sagrado es el terreno de lo no claro y no distinto, y esta “inclaridad” e indistinción que 

es menor cuando se refiere a los dioses, aumenta cuando se refiere al Dios Uno o a lo Uno 

como Dios. 

 

Isabel Cabrera, por ejemplo, define tentativamente lo sagrado como “un misterio que da 

fundamento y sentido, que ilumina, libera o salva.”
32

 

                                                           
27

 Graf Dürckheim, Karl. El hombre y su doble origen, Cuatro Vientos Editorial, Chile, 1996, p. 77. 
28

 Cf. Schwarz, Fernando. Mitos, ritos, símbolos. Antropología de lo sagrado, Buenos Aires, Biblos, 2008, p. 

30. 
29

 Eliade, Mircea. La Búsqueda, Megápolis, Argentina, 1971, p. 7. 
30

 Cf. Tarnas, Richard. Op. cit., p 44. 
31

 Cf. Trías, Eugenio. La edad del espíritu, Madrid, Destino, 2000, p. 433, 446. 
32

 Cabrera, Isabel. Op. cit., p. 353. 



16 

 

 

El misterio, el vacío, lo incognoscible es el polo último del ámbito de lo sagrado.
33

 Este 

polo queda simbolizado por la punta de una pirámide trunca como lo eran todas las 

pirámides arquitectónicas de Anáhuac. Ese polo último no puede ser sino unidad y 

probablemente unidad absoluta inmanente a todo, a la vez que trascendente, por más 

argumentos de antítesis panteísta-monoteísta o inmanencia-trascendencia que se elaboren. 

 

El misterio se encuentra fuera del ser humano, pero también dentro de él. Lo mismo sucede 

con lo sagrado. El misterio debe mantenerse en la comprensión humana como tal: como 

solo misterio, y no debe confundirse ni con una cosa ni con un ser misterioso. Diel lo 

explica muy bien así: 

 

Las cosas y los seres, igual que las relaciones entre las cosas y los seres (el 

mundo y la vida) son modos de la existencia. El misterio no es algo existente 

fuera del mundo y de la vida, los cuales existen en el espacio y en el tiempo. La 

relación entre el misterio y la existencia espacio-temporal de las cosas y de los 

seres es, ella misma, misteriosa: no es ni causal ni voluntaria. En el momento 

en que la relación ya no es misteriosa, el misterio mismo no es ya misterioso: 

se convierte en el ser-creador, una realidad fuera de la realidad, un 

contransentido, un pensamiento insensato. La palabra “misterio” se halla 

empleada frecuentemente en la teología y en la filosofía. Pero en éstas se trata 

de un misterio que no es misterioso. Esa palabra no está suficientemente 

definida y por lo tanto se opera el deslizamiento del plano imaginado al plano 

lógico, lo que impulsa inmediatamente a querer explicar el misterio con el 

pensamiento lógico. El misterio no puede ser pensado; solamente puede ser 

sentido. El menor esfuerzo para pensar el misterio acaba por explicarlo, es 

decir por eliminarlo, por hipostasiarlo (por hacer de él una cosa o un ser), por 

dogmatizarlo. En la misma proporción en que se trata de pensar el misterio se 

destruye el sentimiento de su evidencia.
34

  

 

¿Cómo hacer para referirse al misterio? Es aquí donde disponemos de la metáfora, de la 

alegoría y de la articulación de éstas como mito.
35

 El único método para el abordaje del 

misterio es el del mito. Diel lo explica así como consecuencia de la argumentación anterior: 

 

Con el fin de impedir que el misterio sea considerado como un objeto exterior 

al mundo sería preferible llamarlo el “X” si esta denominación no fuera 

demasiado abstracta. La “X” no despierta nada en la imaginación; la palabra 

“misterio” evoca el miedo y su consecuencia vital: la tarea de espiritualizarlo 

en imagen comprensiva (metafísica) y de sublimarlo en amor confiado (moral). 

Del misterio amenazador emana no solamente la creación vivida, sino 

asimismo la dirección sensata de la vida. Es necesario poder hablar del 

                                                           
33

 Cf.Gómez Caffarena, José. El enigma y el misterio. Una filosofía de la religión. Trotta, Madrid, 2007, p. 

376. 
34

 Diel, Paul. Psicoanálisis de la divinidad, FCE, México, 1959, p. 37. 
35

 Cf. Panikkar, Raimon. Mito, Fe y Hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007, p. 29-30. 



17 

 

misterio, y para poder hablar de él, es indispensable emplear la simbolización. 

Es éste el único método posible; y éste es el método del mito.
36

 

 

Pero hay que tener cuidado pues tanto mitos como símbolos nos exponen al peligro de 

nulificar el misterio: 

 

La imagen sostiene el sentimiento en tanto que ella es una visión 

superconsciente; lo derrumba en cuanto ella se convierte en una obsesión 

subconsciente. El peligro es tanto mayor cuanto que la expresión mítica—

caracterizada por las dos tendencias, la de hacer más y más visible el misterio y 

la de presentarlo bajo el disfraz del simbolismo—, contiene en sí misma el 

riesgo de que la presentación simbólica, y con palabras veladas, se oponga 

finalmente a hacerlo visible, lo enmascare y lo aniquile.
37

  

 

El Dios judeo-cristiano tiene muchas facetas. Una de ellas es la del misterio, el deus 

absconditus.
38

 

 

La religión no pretende jamás aclarar el misterio del hombre; corrobora y 

ahonda este misterio. El Dios de quien nos habla es un Deus absconditus, un 

Dios oculto; por eso, tampoco su imagen, el hombre, puede ser otra cosa que 

misterio.
39

 

 

También hay una relación entre eso sagrado que es misterioso y lo divino: 

 

El misterio esencialmente inexplicable, o si podemos llamarlo de esta suerte, 

“la esencia” misteriosa de la vida, después de sufrir una transposición en el 

plano imaginativo y de haber sido representado bajo la forma de una imagen 

puramente simbólica, ha sido denominado en todo tiempo: lo divino.
40

 

 

Lo divino en el sentido filosófico griego es un predicado ontológico impersonal 

perteneciente a un ente en virtud de esas cualidades que generalmente señalan la eminencia 

del ser.
41

 En el judaísmo y posteriormente en el cristianismo lo divino tiene calidad de 

persona, es un Dios exclusivo y absoluto que se comunica directamente con el ser humano, 

que le impone normas y que le guía en la historia.
42

 

 

El concepto de lo sagrado difiere del de lo divino porque el primero tiene una connotación 

de relación entre el hombre y lo que es más que el hombre, mientras que lo segundo no 

implica forzosamente esa relación. Esto que es más que el hombre, muchas veces ha sido 

                                                           
36

 Diel, Paul.Op.cit., p. 37. 
37

 Idem, p. 95. 
38

 Cf. Tamayo-Acosta, Juan José. Nuevo paradigma teológico, Trotta, Madrid, 2004, p. 18. También: Biblia 

cristiana, Isaías, 45, 15; Deuteronomio 31, 17-18; 32, 20; Job, 13, 24; 34, 29. 
39

 Cassirer, Ernst. Antropología Filosófica, México, FCE, 2004, p. 31. 
40

 Diel, Paul.Op. cit., p. 35. 
41

 Cf. Jonas, Hans. La religión gnóstica. El mensaje del Dios extraño y los comienzos del cristianismo, 

Siruela, España, 2000, p. 277. 
42

 Cf. Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 146 y 184. 



18 

 

llamado Dios, pero esto no es necesario para la relación del hombre con lo sagrado. El 

concepto de Dios cierra las posibilidades de eso que es más que el hombre y en un contexto 

occidental, el concepto de Dios se desvirtúa por las concepciones cristianas. 

 

El misterio como categoría principal de Dios fue cultivado especialmente por el judaísmo 

talmúdico.
43

 A partir de él se prohibió pronunciar el nombre divino. Éste se escribía 

YHWH, y cuando aparecía en la lectura de las escrituras simplemente no se pronunciaba. 

Cualquier doctrina oficial sobre Dios hubiera limitado su misterio esencial. Dice 

Armstrong: 

 

Yahveh había sido siempre una deidad trascendente que dirigía a los seres 

humanos desde arriba y desde fuera. Los rabinos hicieron que estuviera 

íntimamente presente dentro de la humanidad y los detalles más pequeños de la 

vida. Después de la destrucción del templo (de Jerusalén en 70 D.C.) y de la 

experiencia terrible de otro exilio más, los judíos necesitaban un Dios en medio 

de ellos. Los rabinos no construyeron ninguna doctrina formal sobre Dios. Por 

el contrario, tenían experiencia de él como de una presencia casi tangible. Se 

ha calificado su espiritualidad como un estado de misticismo normal. En los 

primeros pasajes del Talmud se tenía experiencia de Dios en fenómenos físicos 

misteriosos. Los rabinos hablaban del Espíritu Santo que aleteaba sobre la 

creación y en la construcción del santuario, haciendo sentir su presencia como 

un viento impetuoso o un fuego abrasador. Otros lo escucharon en el tañido de 

una campana o en un sonido agudo y martilleante..(...) Su sentido de la 

presencia de Dios era tan fuerte que cualquier doctrina oficial y objetiva 

hubiera estado fuera de lugar.
44

 

 

El cristianismo ortodoxo ha despojado a su religión lo más posible del misterio, dejándolo 

solo para el dogma de la Trinidad. En cuanto a Jesucristo, el misterio desaparece con el 

dogma de la Encarnación ya que como dice Corbin, la Encarnación es un hecho único e 

irreversible, que se inscribe en la trama de los hechos materiales, por el cual Dios en 

persona ha encarnado en cierto momento específico de la historia. Con la desaparición del 

misterio, la Iglesia desapareció también la necesidad del esoterismo.
45

 

 

 

3. Lo sagrado y el factor cultural: la religión, el mito y el rito. 
 

Siendo lo sagrado una categoría humana que refiere a algo misterioso o más allá de lo 

visible humano, esta categoría está sujeta al devenir de las culturas.
 46

 Ahora, si echamos un 

vistazo a éstas, el primer punto común entre todas las tradiciones tanto "elaboradas" como 

"primitivas", es que el mundo no es simplemente como lo podemos ver ni como lo 

podemos estudiar, como lo ha hecho la ciencia de los siglos XIX y XX con la vista y 

                                                           
43

 Cf. Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, p. 107-08. 
44

 Idem, p. 107-08. 
45

 Corbin, Henri. La imaginación creadora en el sufismo de Ibn’Arabí, Destino, Barcelona, 1993, p. 105. 
46

 Cf. Torres Queiruga, Andrés. La constitución moderna de la razón religiosa, Verbo Divino, Navarra, 1992, 

p. 141-42. 



19 

 

aplicando la razón, sino que éste es más de lo que podemos ver, situación que da origen 

además a la disciplina filosófica de la metafísica, y a la corriente idealista en Filosofía. Esto 

lo establecen absolutamente todas las tradiciones, agregando que siempre hay un "más allá" 

poblado de seres que mantienen algún tipo de relación con el hombre y al cual el mismo ser 

humano pasa a pertenecer después de la muerte, para lo cual necesita tener o ser algo más 

que el cuerpo que muere. Es esto lo que da origen a lo se ha dado en llamar hierofanía o la 

manifestación de lo sagrado
47

. 

 

Como decíamos al principio, la frontera entre lo sagrado y lo profano es variable, y con ello 

la amplitud de ambos campos también se altera. En general podemos decir que en las 

culturas no-occidental-modernas, es decir, en las culturas tradicionales fuera de Occidente, 

el campo de lo sagrado abarca casi todo lo existente, al grado de que en muchas de ellas ni 

siquiera aparece la categoría de lo sagrado porque no hay algo profano de lo que se 

distinga. Pero en este caso no es que todo sea profano, sino que todo es en ellas, desde la 

óptica occidental-moderna, sagrado. Digamos, empleando las palabras de Tales, que para 

ellos “todo está lleno de dioses”.
48

 Tal es el caso de la India hinduísta y del antiguo 

Anáhuac entre otros. En esas culturas no existe propiamente religión separada del resto de 

la vida. En este sentido el concepto de religión es más bien una invención de Occidente y 

por lo tanto, aplicable estrictamente sólo al judaísmo, al cristianismo, y en menor medida al 

Islam. 

 

He de decir aquí haciéndome eco de Tarnas
49

 y de muchos otros, que para la mentalidad 

occidental-moderna, con su base epistemológica racionalista y empirista, las concepciones 

que implican una realidad trascendente y fuera de la racionalidad científica, como es el caso 

de lo sagrado, se consideran meros paliativos de la naturaleza emocional del hombre, 

creaciones imaginativas estéticamente satisfactorias, supuestos heurísticos potencialmente 

válidos, bastiones necesarios de moralidad o de cohesión social, propaganda político-

económica, proyecciones psicológicamente motivadas, ilusiones empobrecedoras de la 

vida, supersticiosas, impertinentes o carentes de significado. 

 

No obstante lo anterior, como dice Schwarz, desde principios del siglo XX en la 

civilización occidental, lo sagrado ocupa un lugar importante en el área de la historia de las 

religiones, así como en la investigación sociológica, la etnológica y la fenomenológica.
50

 

 

Lo sagrado guarda una relación estrecha con la dicotomía entre lo perceptible y lo 

imperceptible para el ser humano
51

, dicotomía ésta que adquirió la connotación del 

contraste entre lo sensible y lo inteligible en la tradición platónica. 

 

Lo imperceptible es un parámetro universal que permea a todas las culturas en todos los 

tiempos, y en este rubro tenemos a los muertos y los ancestros que han sido minimizados 

                                                           
47

 Eliade. La Busqueda, pág. 14 
48

 Cf. López Austin, Alfredo. Los mitos del tlacuache: caminos de la mitología mesoamericana, Alianza 

Editorial Mexicana, México, 1990, pp. 155-164.  
49

 Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 361. 
50

 Schwarz, Fernando.Op. cit., p. 45. 
51

 Cf. López Austin, Alfredo. Los mitos del tlacuache: caminos de la mitología mesoamericana, Alianza 

Editorial Mexicana, México, 1990, pp. 159. 



20 

 

cuando no negados en la tradición occidental, cosa que no sucede en otras tradiciones como 

la china, las amerindias y las africanas. 

 

Este reconocimiento del ser humano de sus propios límites está unido a la aceptación de lo 

que está más allá de esos límites. Eso más allá es lo trascendente, que incluye tanto lo 

relativo a los muertos y a los ancestros, como lo absolutamente otro de lo humano.
52

 Aquí 

aparecen dos posibilidades: acentuar el aspecto limitativo o el trascendente. En el primer 

caso se puede hablar del momento negativo y en el segundo caso del momento positivo, de 

la experiencia de lo sagrado.
53

  

 

¿Qué diferencias hay entre lo sagrado y lo religioso? 

 

Lo sagrado es una experiencia humana básica, casi natural, y digo “casi” porque en el ser 

humano lo natural está teñido de cultura. Pero, como dice James, esta experiencia básica y 

natural, engendra inevitablemente mitos, dogmas, credos, supersticiones y teologías.
54

 

Entonces surge lo religioso, que es la posibilidad de re-ligarse a lo sagrado,
55

montándose 

como una estructura plenamente social y cultural sobre esa experiencia básica.
56

 Esta 

estructura social consta de mitos, prácticas, textos y personas especializadas. 

 

Como la historia nos ha mostrado, la aparición de las religiones va de la mano con la 

aparición de una jerarquía social en cuya cúspide están los encargados de éstas. Muchos 

pensadores de la óptica científica de los siglos XIX y XX hacen derivar las religiones de 

dichas jerarquías, lo cual no es comprobable. Si bien es cierto que el concepto mismo de 

orden cósmico-social lleva en su lógica la posibilidad de utilizar las religiones como 

instrumento de sacralización del poder y justificación las desigualdades,
57

 esto no significa 

que esto último sea el origen de las religiones.  Por otro lado, también es cierto que muchas 

religiones han surgido como reacción contra el orden socio-ideológico establecido. 

Ejemplos paradigmáticos de esto son el budismo, el cristianismo y los protestantismos. 

 

Lo sagrado es un concepto mucho más abarcante que lo religioso. Lo sagrado trasciende el 

campo religioso específico y surca todos los credos
58

 o inclusive se da al margen de 

cualquiera de ellos
59

, en cuyo caso una mejor denominación para lo sagrado es la de lo 

trascendente. Así por ejemplo, había una insistencia de Pitágoras en que el número era 

sagrado y divino y que establece una regularidad y permanencia dentro del cosmos, 

mientras que la materia es perecedera y mortal.
60

 

 

                                                           
52

 Cabrera, Isabel. Op. cit., p. 353. 
53

 Cf. Croatto, Severino.Op. cit., p. 61-62. 
54

 James, William. Las variedades de la experiencia religiosa, México, Lectorum, 2010, T. II, p. 169. 
55

 Cf. Bossi, Laura.  Historia natural del alma, A. Machado Libros, Madrid, 2008, p. 389. 
56

 Cf. Durkheim. Las formas elementales de la vida religiosa, Alianza, Madrid, 2003. 
57

 Cf. Houtart, Francois. Religiones y humanismo en el siglo XXI, en: Houtart, Francois (Coord). Religiones: 

sus conceptos fundamentales, México, Siglo XXI Eds., p. 224. 
58

 Cf. García Bazán. La religión y lo sagrado, en: Diez de Velasco-García Bazán. El estudio de la religión, 

Trotta, Madrid, 2002, p. 23. 
59

 Cf. Cabrera, Isabel.Op. cit., p. 346. 
60

 Gorman, Peter. Pitágoras, Ed. Crítica, Barcelona, 1988, p. 39. 



21 

 

Lo sagrado, entonces, es lo que funda la religión, lo que está en la base de toda experiencia 

religiosa. Las religiones son la articulación de lo sagrado en el mundo, pero, como ya se 

dijo, no son la única opción para esa articulación. 

 

La experiencia de lo sagrado es algo natural de lo humano, pero la religión es un fenómeno 

eminentemente social y por lo tanto político.
61

 

 

Mondolfo,
62

 resumiendo certeramente los planteamientos principales de las antiguas 

religiones de Egipto y Mesopotamia, propone cuatro puntos que pueden aplicarse a la 

mayoría de las doctrinas religiosas: 

1. La idea de unidad universal bajo la forma de unidad divina, con la consecuente visión de 

una conexión y simpatía universal que une a todos los seres en la naturaleza 

2. La cosmogonía como paso del caos y las tinieblas al orden y a la luz 

3. La noción de una necesidad o ley que gobierna a todos en la que se incluye el retorno 

cíclico 

4. La idea del dualismo entre cuerpo mortal y alma inmortal y la preocupación de 

ultratumba enlazada a la ética. 

 

Respecto del punto  1 anterior, cito a Aristóteles: 

 

Los antiguos, más aún, antiquísimos, (teólogos), han transmitido por tradición 

a nosotros sus descendientes, en la forma del mito, que los astros son dioses y 

que lo divino abraza toda la naturaleza entera.
63

 

 

La categoría de lo sagrado no existe en muchas culturas, pues no hay distinción entre 

sagrado y profano.
64

 Por otro lado, como dice Eliade, el cosmos completamente 

desacralizado, el mundo profano en su totalidad, es un descubrimiento reciente del ser 

humano.
65

 En efecto, hay culturas en donde se acepta lo sagrado pero se omite el concepto 

de “religión”. Ejemplos de esto son las culturas de Anáhuac y la India. Según el lingüista 

Émile Benveniste, no existe ningún término indoeuropeo para referirse a religión, lo cual 

indica que en el origen, esta tradición no hacía distinción entre lo sagrado y lo social.
66

 Es 

en la antigua Grecia donde empieza a hacerse una distinción pero sin la plena emergencia 

del concepto específico, que se da posteriormente con la cultura romana. Cito: 

 

Marcel Mauss afirma que el término (religión) se refería a nudos de paja que 

fijaban las vigas de un puente: el maestro de la religión en Roma se llamaba 

pontifex, ‘el constructor de puentes’. Roger Caillois añade que edificar un 

puente es transgredir el orden de las cosas, romper el equilibrio universal 

establecido por los dioses, lo cual merece un castigo. Sólo un personaje 

                                                           
61

 Cf. Choza, Jacinto. Metamorfosis del cristianismo. Ensayo sobre la relación entre religión y cultura, 

Biblioteca Nueva, Madrid, 2003, p. 26-31. 
62

 Mondolfo, Rodolfo. El pensamiento antiguo, Tomo I, Losada, Buenos Aires, 2003, p. 13. 
63

 Aristóteles. Metafísica, XII, 8, 1074 b.   MENCIONAR EDICIÓN. 
64

 Cf. Borgeaud, P. Le couple sacré / profane. Génese et fortune dún concept opératoire en histoire des 

religions; en: Revue de l´Histoire des Religions, CCXI / 4, pp. 387-418. 
65

 Cf. Eliade, Mircea. Lo sagrado y lo profano, Guadarrama, Madrid, 1973, p. 20. 
66

 Cf. Houtart, Francois. Op. cit., p. 220. 



22 

 

sagrado (el jefe de los sacerdotes) podía hacerlo. Cicerón propone otra 

interpretación: religio viene de legere, cosechar o de religere, recoger, lo que, 

según Benveniste significaba retornar sobre lo hecho, reflexionar. De ahí el 

sentido de respeto, de escrúpulo, de cuidado en el ejercicio de los ritos, para 

preservar el equilibrio armónico del universo. Lactancia y Tertulio hablan de  

ligare o religare, Dios que se liga con el hombre, una vinculación de piedad 

con la divinidad. Existe una equivalencia oriental en el shintoísmo (durante los 

primeros siglos de nuestra era), donde la palabra shinto significa un conjunto 

de creencias y de prácticas rituales hacia los kamis (divinidades). De todas 

maneras, se trata de una referencia a una realidad sobrenatural, sobrehumana.
67

 

 

Para muchos, lo más cercano al concepto de religión en India es el concepto de dharma,
68

 

aunque este término puede significar también justica, rectitud, deber, corrección, 

característica, carácter, entre otras cosas. La religión por su parte no sólo puede designarse 

como dharma, sino también como bhakti, karma-nistha, niyama, sâdhana, y pûja, entre 

otros vocablos.
69

 

 

Para las culturas en las que lo sagrado remite directamente a uno o varios dioses y en las 

que sí se habla de religión: 

 

una religión viene a ser la toma de conciencia de la presencia de lo divino en el 

individuo, en la sociedad y en el mundo.
70

 

 

El mito se erige como un puente de paso entre lo sagrado “natural” o abstracto y lo 

religioso, destacando en primer lugar los mitos de origen. Cito a Kolakowski: 

 

El mito, que ha de situar los hechos empíricos en un orden incondicionado, 

contiene en sí inevitablemente el cuestionamiento del mundo perceptible, que 

siempre aparece como dependiente y falto de valor propio: solo puede alcanzar 

los valores ligándose con aquellas realidades atemporales.
71

 

 

En la historia de la filosofía, la esperanza de dominar espiritualmente lo 

absoluto retorna de continuo en el entusiasmo de la razón impávida y muere en 

la melancolía del escepticismo. Pero el fuego de la pregunta no se apaga nunca. 

Estamos convencidos de que la palabra "ser" en sentido incondicionado se 

refiere a algo, y de que los intentos de explicarla de manera adecuada y no 

tautológica constituyen por fuerza el retorno a distintas determinaciones 

cualitativas que describen la pertenencia a una clase y no alcanzan la realidad 

buscada. En otras palabras, estamos convencidos de que la capacidad 

semántica de las palabras se circunscribe a las realidades condicionadas, y que 

                                                           
67

 Idem, p. 221. 
68

 Cf. Hulin, Michel y Kapani, Lakshmi. Hinduísmo; en: Delumeau, Jean, El hecho religioso, una 

enciclopedia de las religiones hoy, Siglo XXI, México, 1997, p. 264. 
69

 Cf. Pannikar, Raimon. La intuición cosmoteándrica, Trotta, Madrid, 1999, p. 111. 
70

 Torres Queiruga Andrés. Repensar la revelación: la revelación divina en la realización humana, Trotta, 

Madrid, 2008,  p. 117. 
71

 Kolakowski, Leszek. La presencia del mito, Amorrortu, Argentina, 2000, p. 111. 



23 

 

la comprensión de ese carácter condicionado no basta para que se logre el 

esfuerzo que requeriría su denominación verbal. Lo incondicionado se niega a 

ser poseído por el lenguaje. Lo que trasciende el mundo de los objetos 

sobrepasa también las potencias del lenguaje, y por ende no puede entrar en el 

horizonte de la comunicación científicamente legítima; se encuentra en las 

posesiones del mito.
72

 

 

Junto con el mito aparece el rito que es la reactualización del mito. Ahora bien, el rito que 

es algo visible que sucede aquí en la tierra tiene una función mediadora en un doble 

sentido, como dice Schwarz: por un lado actúa como transformador de la realidad profana 

en sagrada, es decir efectúa la consagración de lo profano; y por otro lado permite la 

manifestación de lo sagrado en lo profano como en los ritos de fundación.
73

 

 

Al considerar el factor cultural en relación con lo sagrado, destaca el paso de la oralidad a 

la escritura. Específicamente en cuanto a la religión, existe una clasificación propuesta por 

Sundermeier
74

 entre religiones primarias y secundarias, siendo las primeras las que se basan 

en el rito, el culto y la oralidad; y las segundas las que se basan en un Escritura Sagrada 

desplazando el énfasis del culto al análisis y comprensión de los textos. 

 
 
4. Las actitudes ante lo sagrado. 
 

Frente a lo sagrado encontramos una variedad de actitudes cuyos extremos son la 

aceptación completa y la negación absoluta. Entre estos dos extremos hay toda una gama de 

posibilidades, de las cuales, además, se puede hablar desde dos dimensiones: la individual y 

la socio-histórica. 

 

El extremo de la negación absoluta adquiere relevancia social en el siglo XX con las 

posturas cientificista y materialista. En el otro extremo, el de la completa aceptación están 

aquellos —pocos en general— para quienes lo sagrado es todo lo existente, y por tanto 

tampoco hacen distinción, como los primeros, entre lo sagrado y lo profano. 

 

Pero en medio hay una gama de posibilidades en cuanto a los límites y las relaciones entre 

lo sagrado y lo profano. Dentro de esta gama podemos distinguir en términos generales dos 

posturas: la abierta o de fronteras móviles, y la cerrada. En la postura cerrada se elabora lo 

sagrado en torno a lo divino, y cerrando más la postura, en torno a una sola figura divina, 

un solo Dios. Dentro de la postura cerrada se encuentran las grandes masas que manifiestan 

una actitud acrítica irrestricta ante su religión particular y las ortodoxias que las dirigen. 

Surgen de aquí posiciones autoritarias como la de Rudolph Otto para quien, con su 

propuesta de lo totalmente otro,  hay un abismo ontológico entre lo sagrado y lo profano 

que solamente puede ser franqueado parcialmente con las hierofanías.
75

 En su célebre libro 

                                                           
72

 Idem, p. 60. 
73

 Schwarz, Fernando. Op. cit., p. 56- 57. 
74

 Sundermeier, Theo. Religion, Religionen, en: Müller, K. y Sundermeier T. (eds), Lexikon 

missionstheologischer Grundbegriffe, Berlín, 1987. Citado por: Assman, Jan. La distinción mosaica o el 

precio del monoteísmo, Akal, España, 2006, p. 7. 
75

 Cf. Cabrera, Isabel.Op. cit., p. 348. 



24 

 

Lo santo, Otto que pone el acento en el temor que lo santo genera en el hombre porque éste 

se enfrenta a algo absolutamente prepotente y de una majestad apabullante.
76

 Por esta 

actitud el ser humano se demerita a sí mismo casi hasta la extinción en el enfrentamiento 

con lo sagrado. Es la actitud también, a mi juicio, del luteranismo al cual se afilia Otto y del 

judaísmo, es decir del Antiguo Testamento cristiano. Esta actitud genera la religiosidad del 

pecado, la culpa, y la penitencia. Al respecto, refiriéndose a los tres monoteísmos, dice 

Armstrong: 

 

A pesar de todo, la alienación ha seguido siendo un peligro en estas tres 

religiones: en occidente la experiencia de Dios ha estado siempre acompañada 

del sentimiento de culpa y de una antropología pesimista. En el judaísmo y en 

el islam no hay duda de que el cumplimiento de la Torá y de la Shariah  se ha 

visto a veces como una sumisión heterónoma a una ley externa, aun cuando ya 

sabemos que nada podía haber estado más lejos de la intención de los hombres 

que compilaron estos códigos legales.
77

 

 

El ser humano siempre se ha aferrado a cosas que inventa como sólidas como dioses, 

instituciones como la familia, la nación o un sinnúmero de otras, porque es incapaz de 

enfrentar la precariedad e inseguridad del eterno fluir, del cual confusamente se percata. 

Pero en la medida en que va aceptando este fluir, surge la postura abierta en la que tenemos 

como pilar a la hermenéutica. 

 

La tarea eminentísima de la hermenéutica tradicionalmente, ha sido la interpretación de los 

textos sagrados. Bien, pues ampliemos ese campo de trabajo y quitémosle lo de "textos", 

entonces la tarea eminente de la hermenéutica será la interpretación de lo sagrado, y aquí, 

dependerá de la categoría a la que se refiera lo sagrado según lo dicho hasta aquí. 

 

 
5. Los enfoques metodológicos hacia lo sagrado. 
 

Para hablar de lo sagrado existen múltiples enfoques, que se podrían clasificar 

primariamente en tres: 

- los emparentados con la ciencia, entre los que están el enfoque sociológico, el etnológico, 

el psicológico, el histórico....
78

 

 

- los enfoques filosóficos que se agrupan en dos variantes: 

 - la variante religiosa 

 - la variante extra-religiosa 

 

- los enfoques híbridos que tienen un poco de ambas variantes y aún de otras, y  entre los 

que se cuentan los de Max Müller, J. Wach, G. Rosenkranz, G. van der Leeuw, G. 

                                                           
76

 Cf. Otto, Rudolf. Lo santo. Lo racional y lo irracional en la idea de Dios, Alianza Editorial, Madrid, 2001, 

p. 76. 
77

 Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, p. 486-87. 
78

 Cf. Eliade, Mircea. La Búsqueda, Megápolis, Argentina, 1971, p. 139-40. 



25 

 

Widengren, F. Heiler, G. Menschling, R. Petazzoni, entre otros
79

, y prominentemente el de 

la Fenomenología de la religión.
80

 

 

Esta es una clasificación didáctica para facilitar la comprensión, pero en realidad los 

enfoques se mezclan entre sí en algunos autores y en otros aparecen con mayor pureza. 

 

La clasificación anterior se complementa con esta otra que se ajusta a una clasificación 

general de las corrientes filosóficas. Cada una de estas vertientes puede ser denominada de 

diferentes maneras. Con su denominación más sencilla son las siguientes: 

 

1. Idealismo 

2. Empirismo 

3. Vivencialismo 

 

Estas tres corrientes son denominadas por Dilthey respectivamente: idealismo objetivo, 

naturalismo e idealismo de la libertad.
 
Gómez Caffarena las desarrolla bajo los rubros de:  

- filosofía desde la asunción de la racionalidad total, 

- filosofía desde la prevalente evidencia de lo empírico, 

- filosofía desde el sujeto humano y su búsqueda del sentido de la vida.
81

 

En la breve mención siguiente de estas tres corrientes me refiero exclusivamente a 

Occidente. 

 

 
5.1. La primera clasificación. 
 
a. Los enfoques emparentados con la ciencia. 
Estos enfoques no los ubico como específicamente científicos, sino más bien emparentados 

con la ciencia. Son enfoques que le dan a lo sagrado estatus de objeto a conocer y para ello 

se ajustan a lineamientos metodológicos de diversas disciplinas, como la psicología, la 

sociología, etc. 

 

Dado que lo sagrado es una categoría inasible per se, los enfoques emparentados con la 

ciencia no lo abordan directamente sino a través de su manifestación en la religión, y 

siempre reduciendo la religión al campo específico de la disciplina en cuestión.
82

 

 

Entre estos enfoques destaca el de  la Historia de las religiones con su mayor exponente que 

fue Mircea Eliade
83

. 

 

Está también el enfoque psicologista que encuentra una preclara expresión en Jung y se 

puede sintetizar en la siguiente frase: 

                                                           
79

 Cf. Torres Queiruga, Andrés. La constitución moderna de la razón religiosa, Verbo Divino, Navarra, 1992,  

p. 31; Duch, Lluis, Ciencia de la Religión y Mito: estudios sobre la interpretación del mito, Abadía de 

Montserrat, Barcelona, 1974, p. 21-22. 
80

 Cf. Torres Queiruga, Andrés. Op. cit., p. 85. 
81

 Gómez Caffarena, J. El enigma y el misterio. Una filosofía de la religión. Trotta, Madrid, 2007, p. 223-24. 
82

 Cf. Torres Queiruga, Andrés. Op. cit., p. 27-84. 
83

 Ver apéndice nota 1 del Capítulo I. 



26 

 

Santidad significa que una idea o una cosa posee cierto valor extraordinario, 

cuya presencia obliga al hombre a enmudecer. La santidad es reveladora; es la 

fuerza luminosa que emana de la figura arquetípica. El hombre no se percibe 

nunca como sujeto, sino como objeto de tal hecho. No es que perciba la 

santidad, sino que ésta lo aprisiona y lo domina. No es que el hombre 

reconozca la revelación, sino que ésta se le revela, sin que él pueda alabarse de 

una comprensión adecuada. Todo sucede aparentemente fuera de la esfera de 

su voluntad: son contenidos del inconsciente; la ciencia no puede aclarar más, 

ya que no puede sobrepasar los límites marcados a su naturaleza.
84

 

 

Para Jung, el hombre ha considerado siempre la manifestación de una actividad espiritual 

no deseada ni motivada por él como algo demoniaco, divino o sagrado.
85

 

 

 
b. Los enfoques filosóficos religiosos. 
Aquí hay que hacer la aclaración de que dado que la religión depende de la cultura, no en 

todas las culturas se distingue lo religioso del resto de la vida.
86

 

 

Para este tipo de enfoque, en Occidente tenemos el eminente caso de una ciencia acuñada 

junto con el cristianismo: la Teología. Aunque “teología” estrictamente hablando no es más 

que el estudio de lo divino, el cristianismo se apropió del concepto, como de muchos otros, 

para imprimirle sus propios lineamientos y doctrinas. De ahí que en general en Occidente 

se sobre-entiende, cuando se habla de Teología, que se refiere al Dios judeo-cristiano y a su 

pretendido hijo único Jesucristo. 

 

En las tradiciones no occidentales el estudio de lo sagrado está inserto en la doctrina y 

mítica religiosas generales.  

 

c. Los enfoques filosóficos extra-religiosos. 
He denominado extra-religiosos a estos enfoques porque no se ajustan a la ortodoxia, 

aunque pertenecen de todos modos a un contexto de origen religioso, sobre todo cristiano. 

Aquí hay dos posibilidades: la de una postura que acepta lo trascendente (que es el caso del 

autor presente trabajo) o la de una que lo no lo acepta. Dentro de esta última, lo sagrado no 

existe. Un enfoque de este tipo es el de Lovejoy en su planteamiento de las categorías de 

ultramundaneidad y estamundaneidad,
87

 por el cual se refiere a la antítesis entre lo 

sensible, ordinario, mundano y lo ideal ultramundano, con su correspondencia valorativa a 

favor de esto último. Como Lovejoy apunta, encontramos la ultramundaneidad, la cual 

ocupa el lugar de lo sagrado, tanto en la doctrina platónica y sus sucesoras, como en 

vedanta y el budismo.
88

  

 

                                                           
84

 Jung C. G. Simbología del Espíritu, FCE, México, 1981, p. 264. 
85

 Idem, p. 273. 
86

 Ver supra  p. 5: Lo sagrado y el factor cultural: la religión. 
87

 Lovejoy, Arthur O. La gran cadena del ser, Icaria Editorial, Barcelona, 1983, p. 33-40. 
88

 Idem, p. 39. 



27 

 

Existen otros enfoques basados en el trabajo antropológico e histórico del siglo XX, como 

el de Eliade, para los que el reconocimiento de lo trascendente (la ultramundaneidad en 

términos de Lovejoy) es una experiencia netamente humana asequible en todos los tiempos 

y lugares. 

 

Dentro del enfoque filosófico está la vertiente hermenéutica con su fuerte acento en  lo 

simbólico, que es el enfoque al que se adscribe el presente trabajo. 

 

También encontramos aquí un buen número de los filósofos que forman parte de la típica 

historia de la filosofía, v. g. los del idealismo alemán, y de los cuales no hablaremos aquí, y 

también todos los que actualmente se adscriben al campo de la filosofía de la religión. Al 

respecto es pertinente rescatar el comentario de Torres en el sentido de que la Teología 

natural llegó a un callejón sin salida de donde surgió la Filosofía de la religión por la que 

dándole la vuelta a la divinidad el estudioso se concentró en el factum religioso.
 89

 

 

 

5.2. La segunda clasificación 
 
a. Idealismo 
El idealismo, como es sabido constituye la línea platónica y en la modernidad destacan 

Leibniz, Spinoza y los exponentes del “idealismo alemán”. Algunos se refieren a él como 

racionalismo. 

 
b. Empirismo 
En el empirismo, que viene de la línea aristotélica, destacan la escuela inglesa con Locke, 

Berkeley y Hume, el positivismo, los del giro lingüístico (Wittgenstein, etc.) Popper y 

todos los representantes de la “ciencia moderna”.
90

 Por lo tanto hay una clara relación entre 

esta corriente y los enfoques emparentados con la ciencia. Como derivación del empirismo 

tenemos al pragmatismo con Peirce, Dewey y James a la cabeza. Respecto a la filosofía 

aplicada a lo religioso, dice James: 

 

La filosofía vive de palabras, pero la verdad y la realidad fluyen en nuestras 

vidas de formas que exceden la mera formulación verbal. En el acto viviente de 

la percepción hay siempre algo que se vislumbra y se apaga y no puede 

apresarse nunca, y por esto la reflexión siempre llega demasiado tarde. Nadie 

conoce todo eso tan bien como el filósofo. Debe disparar su salva de nuevos 

vocablos con su escopeta conceptual, ya que su profesión le condena a esta 

tarea, pero conoce secretamente el vacío y la irrelevancia. Sus fórmulas son 

como fotografías estereoscópicas o cinetoscópicas vistas fuera del instrumento 

idóneo; les falta profundidad, movimiento, vitalidad. En la esfera religiosa, en 

particular, la creencia de que las fórmulas son verdaderas nunca puede ocupar 

por entero el lugar de la experiencia personal.
91

 

 

                                                           
89

 Torres Queiruga, Andrés. Op. cit., p. 153 y 225. 
90

 Cf. Gómez Caffarena, José.Op. cit., pp. 263-299. 
91

 James, William. Las variedades de la experiencia religiosa, México, Lectorum, 2010, T. II, p. 187. 



28 

 

c. Vivencialismo 
La denominación de la tercera corriente es más difícil. Se pueden usar los términos de 

subjetivismo o personalismo o humanismo, pero el primero tiene una connotación de 

exceso de subjetividad en detrimento de la objetividad, el segundo está tipificado en la 

filosofía corriente de manera que se reduce a ciertos autores,
92

 y el tercero está ya muy 

manido. Por ello he optado por denominarlo con el neologismo de vivencialismo. 

 

El vivencialismo que se remonta a la línea socrática, es la corriente en la que se parte de la 

experiencia o vivencia subjetiva que busca el sentido de la vida. Pone el acento en las 

valoraciones del sujeto o de la persona. Aquí la filosofía se hace desde y para el sujeto, 

desde lo inmediata y directamente vivido por el sujeto, a diferencia del idealismo en el que 

hay datos que se imponen ya sea racionalmente  o por percepción sensorial empírica a un 

sujeto más bien pasivo.
93

 Según Caffarena el proceder de Kant es típico de la filosofía de lo 

vivencial.
94

 Cito a Caffarena: 

 

Las experiencias personales revelan de modo directo la realidad de cada sujeto; 

quedando como problema la capacidad que puedan tener como reveladoras 

también de la realidad sin más. De entrada son subjetivas; pues, aunque el 

sujeto es parte de la realidad y la refleja, no puede desconocerse que filtra la 

imagen que se hace de la realidad. Ahora bien, no tendría tal filtro por qué ser 

total: algo de la realidad integral—quizá relevante aunque menos netamente 

definible—podría revelarse en sus experiencias. Aceptado lo cual, queda 

abierta una tarea, sutil y compleja, que ha de situarse genéricamente entre las 

de “interpretación”: ante todo, de cada experiencia por quien la vive; también 

de los signos o símbolos en los que se expresan las varias tradiciones, en ese 

ejercicio filosófico que llamamos hermenéutica.
95

  

 

La experiencia individual puede tomar, y lo ha hecho dos vertientes: una con lo divino o 

trascendente y otra sin ello.  

 

En la vertiente que acepta lo divino encontramos que la distinción entre religioso y extra-

religioso se difumina por el acento en la experiencia individual y aparecen entonces aquí 

autores como San Agustín, los representantes del llamado “fideísmo” como Jacobi, 

Kierkegaard, Chestov y Unamuno; y otros autores como Ricoeur. 
96

 

 

También encontramos estas dos vertientes (con o sin lo trascendente) en cada uno de los 

tres tipos de enfoques mencionados y en la corriente del empirismo. 

 

En la vertiente que  se atiene exclusivamente a lo humano y no acepta lo divino tenemos a 

Feuerbach, Marx, Nietzsche, Freud, y otros más. En resumidas cuentas encontramos aquí al 

                                                           
92

 Cf. Abbagnano, Nicola. Diccionario de Filosofía, actualizado por Giovanni Formero FCE, México, 2004. 

p. 812. 
93

 Cf.Gómez Caffarena, José. Op. cit., p. 301-374. 
94

 Idem, p. 318. 
95

 Idem, p. 313. 
96

 Cf. Iderm, p. 357-60. 



29 

 

materialismo, a la hermenéutica de la sospecha en una vertiente y a una parte del 

existencialismo. 

 

Procedo en la segunda parte de este capítulo, a hacer un comentario general sobre la 

hermenéutica. 

 

 
B. HERMENÉUTICA 
 
1. La hermenéutica y su evolución 
 
El hombre interpreta al mundo siempre. Para el ser humano la realidad solo existe a través 

de su interpretación de la misma, y hay multiplicidad de interpretaciones que se pueden 

esquematizar en diferentes niveles. Si erigimos la interpretación en una disciplina, la 

llamaremos hermenéutica. 

 

El concepto de hermenéutica, como asienta Ferraris
97

 nos viene de la Grecia clásica con el 

sentido de hacer llegar a los hombres los mensajes de los dioses principalmente por la 

interpretación de los oráculos
98

 y su etimología tardía se hace remontar a Hermes, 

mensajero de los dioses, que se corresponde con el Toth egipcio, inventor de la escritura, y 

con el Mercurio romano, dios de los intercambios, del comercio y protector de los ladrones.  

 

Destaca en este sentido, Filón de Alejandría, cuyo mérito reside en haber intentado por 

primera vez una fusión entre la filosofía griega y la teología mosaica, lo cual llevó a cabo 

utilizando el método de la alegoría. De acuerdo con la tradición rabínica, Filón proponía 

dos diferentes significados para el texto bíblico: uno literal y uno oculto o alegórico. Este 

último, que es el más importante, establece que los personajes y acontecimientos bíblicos 

son símbolos de conceptos y verdades morales, espirituales y metafísicas, las cuales tienen 

diferentes planos y no son accesibles sino a partir de inspiración o un estado de ánimo 

especial.
99

 

 

El problema fue que la alegoría que podía haber sido una herramienta abierta dando 

multiplicidad de significados, acabó cerrándose a un solo significado, perdiendo con ello 

mucho de su valor, el cual sería retomado en la mente de los hombres posteriormente bajo 

el concepto de símbolo.
100

 

 

Orígenes, posteriormente, distinguía tres niveles de significado en los textos bíblicos: el 

somático, el psíquico y el espiritual, derivados de las tres partes constitutivas del ser 

humano.
101

 

 

                                                           
97

 Ferraris, Maurizio. La hermenéutica, Taurus, México, 2001. 
98

 Cf. Platón, Político, 260 d-e; 290 c. 
99

 Cf. Reale, Giovanni y Antiseri, Darío. Historia del pensamiento filosófico y científico, Herder, Barcelona, 

1988, T. I, pp. 351-358. 
100

 Cf. Duch, Lluis. Mito, interpretación y cultura. Aproximación a la logomítica, Herder, Barcelona, 2002, p. 

436. 
101

 Orígenes, De principiis, IV, 11. 



30 

 

En los primeros cinco siglos de cristianismo quedan canonizados para éste los tres ámbitos 

tradicionales de la hermenéutica: la teológica, la filológica y la jurídica; y posteriormente 

durante la escolástica en el ámbito de la hermenéutica bíblica se reconocían cuatro niveles 

interpretativos: el literal, el alegórico, el moral y el anagógico. 

 

El área por antonomasia propensa a la interpretación son los símbolos y los mitos. Y es en 

términos simbólicos y míticos como han quedado plasmados los niveles interpretativos. 

 

Y aunque la hermenéutica es en su origen el arte de interpretar textos, muchos siglos más 

tarde y posteriormente a la revolución luterana o Reforma, en el siglo XVII comienza a 

hablarse de una hermenéutica general, y en  el XVIII, de una hermenéutica universal, es 

decir, aplicada a cualquier ámbito.  

 

Pero en Occidente, la hermenéutica convencional hasta la Ilustración, había observado el 

principio según el cual in claris non fit interpretatio: los textos son normalmente 

comprensibles, y la interpretación interviene sólo frente a los casos de específica 

obscuridad. Contra esta postura, Schleiermacher parte de un concepto antropológico según 

el cual los otros son esencialmente un misterio para mí, de modo que toda expresión suya, 

no sólo la consignada por escrito, sino también toda comunicación oral dotada de 

significado puede ser mal entendida. Desde esta perspectiva, se requiere que la 

hermenéutica intervenga en toda comunicación interpersonal ya que todo comprender es un 

interpretar. Dilthey se encargará de llevar esta capital adquisición desde la experiencia 

psicológica del enigmático 'tú', al ámbito filológico del enigma de la historia, que hace de la 

hermenéutica la base de las ciencias del espíritu, o sea de los conocimientos que, a 

diferencia de las ciencias de la naturaleza, no se ocupan de objetos, sino de objetivaciones 

lingüísticas del espíritu, mismo que se deposita en relatos, textos y monumentos.
102

  

 

De esta manera, como lo señaló Gadamer,
103

 Dilthey a diferencia de los ilustrados, confiere 

una papel central a la historicidad y al conocimiento del pasado, implicando con ello la 

relatividad de todos los conceptos humanos.
104

 Este filósofo no descalifica las fábulas de 

los antiguos, pero aún cree que un método científico seguro es capaz de sustraer al 

intérprete del peso del prejuicio y del rostro obscuro de la vida, que lo acosan como hombre 

pero no como estudioso.
105

 

 

En Ser y Tiempo (1927), Heidegger se apropió del término "hermenéutica" para aplicarlo al 

Dasein: el hombre es un ser que interpreta su mundo, que se interpreta a sí mismo y que 

vive siempre en el seno de determinadas interpretaciones heredadas de la tradición. La 

ontología, es pues necesariamente hermenéutica.
106

 En efecto, Heidegger reconoce que  no 

sólo todo conocimiento es histórico-hermenéutico, sino que hermenéutica es nuestra 

                                                           
102

 Ferraris, Maurizio. Op. cit., pág. 14. 
103

 Gadamer, H. G. Hermenéutica clásica y hermenéutica filosófica, 1977, en: Verdad y Método, Vol II, Ed. 

Sígueme, S. A., Salamanca, 2000. 
104

 Cf. Eliade, Mircea. La Búsqueda, Megápolis, Argentina, 1971, p. 179. 
105

 Cf. Ferraris, Maurizio. Op. cit., p. 14. 
106

 Cf. Grondin, Jean. Introducción a la Metafísica, Herder, Barcelona, 2006, p. 364. Heidegger, Martin. Ser y 

Tiempo, Trad. Jorge Eduardo Rivera, Chile, Editorial Universitaria, 2002, p. 39. Waelhens, A. La filosofía de 

Martin Heidegger, México, Universidad Autónoma de Puebla, 1986, p. 35. 



31 

 

existencia entera, en cuanto que nosotros mismos somos parte de aquella tradición histórica 

y lingüística que convertimos en tema de las ciencias del espíritu, reconociendo con la 

existencia del círculo hermenéutico, la condicionalidad histórica y existencial de cada uno 

de nuestros conocimientos, que es siempre y de cualquier manera una interpretación que 

nunca llegará a una objetividad final.
107

 

 

En una época en que se pretende que toda verdad deba descansar en la ciencia, 

la intención de Gadamer es justificar filosóficamente esta experiencia 

hermenéutica de verdad. Por eso el título Verdad y Método, que cabe 

interpretar así: hay también verdad fuera del método y mucho antes que él. El 

pensamiento de Gadamer no iba, pues, por el mismo camino que las 

hermenéuticas de la sospecha (Marx, Nietzche, Freud), que aspiran a una 

transparencia última de la conciencia, finalmente libre de sus ilusiones. 

Gadamer ve en ese deseo de transparencia y liberación respecto de la tradición 

un síntoma de la voluntad moderna de dominio, que la destrucción 

heideggeriana de la metafísica nos ayuda a desenmascarar.
108

  

 

Según Gadamer, la conciencia depende de su determinación histórica. 

 

Pero el pensamiento de Gadamer tampoco se reduce al historicismo que pretende explicar 

una verdad por su pertenencia a una constelación histórica. 

 

Así hemos de decir que: 

 

Tras los pasos en Occidente de Nietzsche, Cassirer, Heidegger, 

Wittgenstein o Gadamer se ha extendido la comprensión que no hay un 

mundo, sino una pluralidad de mundos: tantos como lenguajes. Y se va 

extendiendo la convicción de que la vía de acceso a los diferentes mundos 

es hermenéutica. En otras palabras, un mundo es siempre una 

comprensión, un universo simbólico que a su vez hay que comprender y, 

por lo tanto hay que interpretar.
109

 

 

Como dice Tarnas, en la época posmoderna, tanto en filosofía, como en religión y ciencia 

se ha criticado y rechazado con creciente intensidad la literalidad unívoca que tendía a 

caracterizar la mentalidad moderna, que ha sido reemplazada por una valoración mayor de 

la cualidad multidimensional de la realidad, la índole multifacética del espíritu humano y la 

naturaleza polivalente y simbólicamente mediatizada del conocimiento y la experiencia 

humanos.
110

 Así después de las obras de Popper y Kuhn, se acepta hoy en día en  general 

que cualquier teoría u observación se alza sobre una pre-interpretación, es decir utiliza 

cierto foco interpretativo, y que existen modelos conceptuales fundamentales o paradigmas 

a los que todo pensamiento e investigación se ajustan por épocas.
111

 

                                                           
107

 Cf. Ferraris, Maurizio. Op. cit., p. 15. 
108

 Grondin, Jean.Op. cit., p. 366. 
109

 Cf. Ortiz Osés A. y Lantxeros, P. Diccionario de Hermenéutica, Universidad de Deusto, Bilbao, 1997. p. 

50. 
110

 Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 512. 
111

 Cf. Idem, p. 453-54. 



32 

 

De esta manera, en ámbito filosófico académico contemporáneo se habla de Hermenéutica 

filosófica, y aunque como dice Vattimo, no es fácil precisar el conjunto de supuestos 

básicos que unifica esta escuela de pensamiento,
112

 podemos decir que tiene uno de sus 

sólidos fundamentos en la aseveración de  Nietzsche, famosa al menos en los círculos 

filosóficos, de que no hay hechos, sólo interpretaciones. Como parte de esta corriente 

tenemos también a la hermenéutica ontológica como "la filosofía que asume como tema 

central el fenómeno de la interpretación, considerado como el rasgo esencial de la 

existencia humana y como la base apropiada para la crítica y la 'destrucción' de la 

metafísica tradicional (en el sentido en el que Heidegger, en Ser y tiempo, habla de 

destrucción de la historia de la ontología)."
113

 Paralelamente existe una propuesta 

hermenéutica enmarcada en la revalorización de las formas simbólicas de E. Cassirer, la 

recuperación de la metáfora viva de Ricoeur y la imaginación simbólica de Durand.
114

 En 

este último sentido podemos sintetizar diciendo que: 

 

La hermenéutica es el arte y la ciencia de la interpretación, de generar un 

sentido, de hacer significativo, de devolver los símbolos a la vida y finalmente 

de dejar emerger nuevos símbolos.
115

 

 
2. Homo Hermeneuticus. 
 
En diferentes ámbitos actualmente se reconoce que la mente humana crea la realidad, que la 

realidad es un constructo humano, una interpretación.
116

 Duch plantea que la existencia 

humana puede ser concebida como un trayecto hermenéutico.
117

 Hablaremos entonces de 

una cualidad esencial al ser humano que es su cualidad de intérprete, y lo designaremos 

entonces como homo hermeneuticus,
118

 designación que es más amplia que la de  homo 

symbolicus y la de homo religiosus empleadas por Eliade y que las incluye.
119

 

 

En el ámbito de la filosofia académica occidental ya se delineó en el apartado anterior la 

trayectoria de la hermenéutica y ésta llega hasta lo que Garagalza delimita como la escuela 

germano-hispana de hermenéutica, la cual postula al ser humano como un "animal 

hermenéutico, simbólico, lingüístico (y no exclusivamente 'racional')"
120

, llegando a admitir 

que la interpretación es para el ser humano un destino, que la hermenéutica no aparece por 

lo tanto como mero método sino como plena cosmovisión.  

 

Pero exactamente estas características del ser humano no pueden reducirse a una escuela 

hermenéutica, son parte del legado de la humanidad entera y se entroncan en las diferentes 

                                                           
112

 Cf. Vattimo, Giani. Diálogo con Nietzsche, Paidós Ibérica, Barcelona, 2002, p. 127. 
113

 Idem, p. 128. 
114

 Cf. Trebolle Barrera, Julio. La crítica histórico filológica: la Biblia como caso de estudio, en: Diez de 

Velasco-García Bazán. El estudio de la religión, Trotta, Madrid, 2002, p. 304. 
115

 Panikkar, Raimon. Mito, Fe y Hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007, p. 32. 
116

 Cf. Gómez Caffarena, José. Op. cit., p. 511-12. 
117

 Duch, Lluis. Op. cit., p. 29. 
118

 Cf. Idem, p. 30. 
119

 Cf. Eliade, Mircea. Mefistófeles y el simbolismo del andrógino, Guadarrama, Madrid, 1969. Especialmente 

el Cap. Consideraciones sobre el simbolismo religioso, p. 244-75.  
120

 Garagalza, Luis. La hermenéutica y la vocación antropológica de la filosofía, en: Pensar lo humano, Actas 

del II Congreso Nacional de Antropología Filosófica, Iberoamericana, Madrid, 1997. p. 399. 



33 

 

culturas. Para ampliar al respecto, utilicemos las palabras de Ortiz-Osés, que él refiere a la 

neohermenéutica gadameriana, pero que yo saco de ese contexto para hablar de esta legado 

de toda la humanidad en todos los tiempos: 

 

el modo típicamente humano consiste en la interpretación, la cual, a su 

vez, realiza fundamentalmente una comprensión antropológica o 

traducción de una realidad a nuestra realidad. Todo conocimiento 

propiamente humano, es decir, comprensivo de algo, coimplica una 

interpretación, y toda interpretación específicamente humana implica un 

reconocimiento de la realidad en cuestión. La circularidad dialógica entre 

entendimiento comprensivo e interpretación define a su vez la circularidad 

dialéctica de nuestro modo de captar lo real. Todo entendimiento de la 

realidad, en efecto, se efectúa sobre la pista de una conjugación productiva 

entre prejuicios, en cuanto juicios previos inmediatos, y juicios mediados 

posteriormente.
121

 

 

Cada individuo ejerce una toma de posición con respecto a la realidad. Ahora bien, además 

de eso, hay grandes cúmulos de individuos que comparten muchos aspectos de sus 

particulares tomas de posición. Es esto lo que se llama paradigma. Pero siempre hay 

individuos que se salen del paradigma dominante que se constituye en tradición. Como dice 

Brunner:  

 

Los más aceptan esta tradición sin modificarla notablemente, dejándose 

prescribir por ella el modo de contacto con la realidad e introduciendo en ella 

sólo cambios insignificantes a lo largo de su vida y bajo el influyo de su 

experiencia. Sólo a pocos es dado un contacto relativamente original con la 

realidad. Y más reducido es aún el número de los grandes que, además de eso, 

son capaces de dar a este contacto tal expresión que se convierte en señuelo 

para los otros hombres, guiándolos hasta profundidades que ellos solos no 

serían capaces de alcanzar, y de encontrar la palabra apropiada a su 

experiencia, con lo cual ésta adquiere plenitud y viva eficacia. 
122

 

 

Recordamos la más famosa máxima de Protágoras de que "el hombre es la medida de todas 

las cosas", contra la que luchó denodadamente Sócrates. No se puede tomar tal afirmación 

en sentido literal como verdadera, pero tampoco es prudente rechazarla de tajo. Hay que 

tomarla con matización y hacer una interpretación de ella, ya que para el hombre y todo lo 

que él pueda conocer no hay mayor medida que le da su conocimiento, como quedó bien 

establecido por la filosofía de Kant,
123

 o en otras palabras: 

 

En efecto, Kant había llamado la atención sobre el hecho decisivo de que todo 

conocimiento humano es interpretativo. La mente humana no puede aspirar a 

un conocimiento que, como un espejo, refleje de modo directo el mundo, pues 

el objeto del que tiene experiencia ya ha sido estructurado por la propia 

                                                           
121

  Ortiz-Osés, Andrés. La nueva filosofía hermenéutica, Ed. Annthropos, Barcelona, 1986. pp. 48-49. 
122

 Brunner, August.Op. cit., p. 56. 
123

 Cf. Gadamer, H. G. La dialéctica de Hegel, Ed. Cátedra, Madrid, 1988, p. 82. 



34 

 

organización interna del sujeto. El ser humano no conoce el mundo-en-sí, sino 

el mundo-tal-como-lo-representa-la-mente-humana.
124

 

 

Antes de Kant, la filosofía convencional daba por supuesto sin cuestionamiento alguno, que 

el hombre cuenta con el mundo y con los entes en él como realidades inmediatamente 

dadas. Pero Kant planteó "que es la peculiar constitución del sujeto la que define el modo 

en que dichos objetos se dan, el modo de su aparecer para nosotros y de ahí sacó la 

conclusión de que al plantearse de nuevo la pregunta por las condiciones que posibilitan la 

constitución de objetos no somos remitidos a objetos especiales y meta-empíricos, sino a 

condiciones subjetivas, que son las que determinan la estructura de nuestro contexto 

experiencial."
125

  

Gómez Caffarena resume con nítida claridad este planteamiento básico del criticismo 

kantiano: 

 

Para los humanos (y para otros seres con estructuras cognitivas finitas) 

conocer será siempre interpretar.
126

 

 

La anterior afirmación la podemos tomar no exclusivamente como postura del criticismo 

kantiano, sino en general como una postura que se entrevera a través de los tiempos y las 

culturas en la mente humana. 

 

Es destacable como un gran paso adelante de Kant la propuesta de Cassirer. En palabras de 

Luis Garagalza: 

 

Cassirer parte de la consideración kantiana de la actividad espontánea del 

espíritu como un factor esencial del conocimiento y viene a mostrar que el 

trabajo de elaboración teórica que realiza la ciencia al despegarse, a través 

del concepto, de la experiencia primaria de lo real para elevarse hacia la 

universalidad es propiamente un proceso de simbolización. La visión 

científica del mundo ya no podrá, pues, ser considerada una copia más o 

menos perfecta de una realidad absoluta, sino como el resultado de una 

captación, asimilación y elaboración de un material empírico que se realiza 

a través del simbolismo lógico-teórico. Ahora bien, para Cassirer el 

simbolismo lógico-teórico no es la única modalidad del simbolismo: junto 

a él distingue el simbolismo lingüístico y el simbolismo mítico. Mito, 

lenguaje y ciencia constituyen, pues, las tres formas simbólicas 

fundamentales a través de las cuales el ser humano entra en contacto con la 

realidad. El 'suelo' sobre el que se apoya el trabajo científico no es algo que 

esté inmediatamente dado a los sentidos, sino más bien algo que ha sido 

'puesto' por el espíritu en su actividad espontánea: el resultado de un 

trabajo realizado de un modo más o menos consciente a través del símbolo 

lingüístico y del símbolo mítico.
127

  

                                                           
124

 Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 524. 
125

 Schaeffler, Richard. Filosofía de la Religión, Ed. Sígueme, Salamanca, 2003, p. 60. 
126

 Gómez Caffarena, José. Op. cit., p. 174. 
127

 Garagalza. Op. cit., p. 397. 



35 

 

La vida es una interpretación. La vida no es. El ser se nos escapa. Nosotros interpretamos 

constantemente al ser. La realidad es la realidad en la se mueven y piensan los humanos.
128

 

Esa es nuestra realidad. La realidad en sí para nosotros no existe: 

 

El consenso es decisivo: el mundo es un constructo. El conocimiento humano 

es radicalmente interpretativo. No hay hechos independientes de la perspectiva 

con que se los percibe.
129

 

* * * 

Pero que cada ser humano crea su realidad, que la realidad es producto de la interpretación 

es una intuición ancestral y común entre los seres humanos que a veces se plasma en los 

dichos, como aquel proverbio castellano que reza: “cada cabeza es un mundo”. En efecto, 

la postura hermenéutica siempre ha estado presente en la humanidad. La encontramos por 

ejemplo entre los sofistas de la Grecia clásica dado que ellos reconocían que cada persona 

tenía su propia experiencia y, en consecuencia, su propia realidad.
130

 

 

Desde la perspectiva de la hermenéutica trascendental en la que todo es interpretación, la 

tradición hindú postula la existencia de mayá. Con la misma postura aunque perteneciente a 

otra tradición, Ibn’Arabí afirma: 

 

El mundo es pues representación pura (motawahham), no tiene existencia 

substancial, ése es el sentido de la Imaginación... Comprende entonces quién 

eres, comprende qué es tu ipseidad, cuál es tu relación con el Ser divino; toma 

conciencia de por qué eres Él y por qué eres otro que Él, el mundo o la palabra 

que prefieras. Pues en proporción a esta conciencia se deciden los grados de 

preeminencia entre los sabios.
131

 

 

Donde se hace más obvia esta toma de posición o diferencia hermenéutica es frente a los 

símbolos, pues el símbolo únicamente insinúa más no representa, y lo insinuado es 

multireferencial, dependiendo de la cosmovisión o paradigma cognitivo del individuo el o 

los aspectos referidos por el símbolo que tomará como relevantes. 

 

El ser humano inevitablemente se ve expuesto a la interpretación. Esta interpretación, 

algunos la piensan como traducción. Duch, inspirado en George Steiner, afirma que el 

oficio de ser hombre no puede realizarse sin una praxis traductora: 

 

Porque, en definitiva, la traducción es un signo inequívoco del hecho que la 

separación constituye la forma propia de la existencia humana, separación 

respecto a la realidad externa, pero también y, con frecuencia, de forma trágica, 

respecto a la propia interioridad, que se halla instalada en lo más profundo del 

corazón de cada hombre y de cada mujer. Porque somos seres alienados, nos 

                                                           
128

 Cf. León Portilla. Tiempo y realidad en el pensamiento maya, UNAM-IIH, México, 1986, p. 91. 
129

 Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 525. 
130

 Cf. Idem, p. 53. 
131

 Ibn’Arabí. Fosûs al-Hikam. Cita tomada de: Corbin, Henri. La imaginación creadora en el sufismo de 

Ibn’Arabí, Destino, Barcelona, 1993, p. 224. 
 



36 

 

vemos forzados a hablar, a contextualizar, a traducir (y a traicionar), siempre, 

pero, con el secreto deseo de poder recuperar la unidad perdida.
132

 

 

Para concluir este apartado me hago eco de las palabras de Panikkar: 

 

Sigue siendo verdad no sólo que el hombre, y sólo él, puede dar una 

interpretación, sino también que la interpretación es algo propio de la misma 

naturaleza humana. No solamente la interpretación que el hombre da de sí 

mismo pertenece a lo que el hombre es, sino que también la interpretación que 

el hombre da del mundo forma parte, en cierto sentido, de lo que el mundo 

es.
133

 

 

* * * 

 

CONCLUSIÓN DEL CAPÍTULO. 
 

Al concluir este primer capítulo puedo dejar clara mi postura en el abordaje de lo sagrado. 

Este abordaje se hace desde una postura de hermenéutica filosófica universal que puede 

ubicarse, como podrá constatarse en el transcurso del mismo, dentro de los enfoques 

filosóficos extra-religiosos, y en una vertiente idealista en tanto que se inspira en la línea 

platónica. Por ello uno de los puntos claves de la investigación es el concepto de lo Uno, 

cuyo estudio abordo aquí desde diferentes tradiciones, incluyendo tradiciones religiosas. 

Pero mi abordaje es con una perspectiva de hermenéutica filosófica y no desde una 

perspectiva propiamente “religiosa” que incluiría decantarme por una opción sobre las 

demás. 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
132

 Duch, Lluis. Op. cit., p. 468. 
133

 Panikkar, Raimon. Mito, Fe y Hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007, p. 34. 



37 

 

CAPÍTULO II 
LO UNO Y LO MÚLTIPLE EN LA ANTIGÜEDAD OCCIDENTAL 

 
En este capítulo ofreceré una apretada síntesis acerca del problema de la relación entre lo 

uno y lo múltiple en los cuatro más destacados pensadores de la antigua Grecia al respecto, 

a saber, Pitágoras, Heráclito, Platón y Aristóteles; y durante el helenismo romano. 

 

Introducción  
 

Todo individuo humano desde que nace se ve enfrentado a la multiplicidad informe y 

caótica y en medio de ella, a la contradicción. En medio de la multiplicidad el individuo 

comienza a distinguir algo (lo que sea) separado y diferente de lo demás. Los estudiosos del 

desarrollo infantil se encargarán de decir si esta primera cosa que se distingue es el pecho 

materno, alguna parte del propio cuerpo del infante u otra cosa. Pero lo cierto es que el 

bebé comienza por distinguir algo, una cosa como diferente al entorno caótico. En ese 

momento, para el individuo nace lo uno que se opone a lo otro, siendo lo otro lo múltiple en 

este primer momento. Simultáneamente esa primera cosa que se distinguió se contrasta con 

alguna otra cosa cercana y entonces para el individuo nace la dualidad: ya hay uno y dos en 

medio de la multiplicidad ilimitada. Con la dualidad nace la contradicción, y éstas no 

pueden existir sin la unidad, del mismo modo que el número dos es inconcebible sin el uno 

previo, y el ser humano se percata de ello. Tenemos entonces las dos ideas básicas de la 

realidad: lo uno y lo múltiple. 

 

En primera instancia, lo uno y lo múltiple lógicamente se excluyen, se oponen, se niegan 

mutuamente, por lo tanto podemos hablar de la contradicción entre lo uno y lo múltiple, o 

también de la dialéctica entre lo uno y lo múltiple, que está atada ineludiblemente a la 

dialéctica entre la permanencia y el devenir.  

 

Cuando pensamos ya no en el desarrollo del niño sino en el de los grupos humanos, la 

correlación entre lo uno y lo múltiple sucede en todas las etapas de la civilización y en 

todas las culturas: es algo inherente a la naturaleza humana. La forma de abordar y 

comprender esta correlación varía entre las diferentes culturas y tiempos históricos. Cada 

una de esas culturas genera una tradición de saberes. Por ejemplo, en Occidente, como dice 

Wahl
134

, una de las primeras empresas del pensamiento humano fue la de descubrir 

permanencias por encima o por debajo del devenir. 

 

En el presente trabajo abordaré la problemática entre lo uno y lo múltiple primordialmente 

desde la tradición occidental que se remonta a los griegos, no obstante que también haré 

referencias a otras tres tradiciones milenarias: la india, la china y la anahuaca; y a otra 

tradición que aunque es diferente, está entreverada con Occidente: la del Islam. 

 

El mundo aparece al ser humano inicialmente como caótico, es decir, carente de orden. Es 

la capacidad racional de éste la ordenadora, y la primer herramienta de ordenamiento es la 

distinción de la unidad, de lo uno contrastado con lo demás, es decir con lo múltiple. 

                                                           
134

 Wahl, Jean. Tratado de Metafísica, FCE, México, 1975, p. 30 



38 

 

La relación entre lo uno y lo múltiple deriva en la dicotomía lógica entre lo universal y lo 

particular. 

 

Todo el universo, cuando menos hasta donde el ser humano es capaz de comprenderlo, está 

basado en el simple hecho de que uno más uno son dos. 

 

 

LOS GRIEGOS. 
 
El problema de la relación entre lo uno y lo múltiple ha sido tema de reflexión filosófica a 

través de los tiempos y constituyó quizás el tema principal entre la mayoría de los filósofos 

de la antigua Grecia
135

, y en la época helenística en diferentes campos como el político, el 

cosmológico, el ontológico, y claro, el lógico. Este trabajo se ocupa del ontológico que 

derivará hacia lo sagrado. Los dos pensadores de Grecia clásica que destacan en este 

sentido son Parménides como defensor de lo uno en demérito de lo múltiple, y Heráclito 

como defensor de lo múltiple en demérito de lo uno; aunque hay que decir que esta postura 

de Heráclito constituye una deformación de su sistema filosófico, pues realmente no le daba 

todo el peso a lo múltiple, sino solo un gran valor pero que no excluía a lo uno, pues para él 

la coexistencia de los opuestos implica el mundo de la unidad.
136

 

 

También contamos con el destacado esfuerzo intelectivo de los presocráticos, para quienes 

la búsqueda del arché es precisamente la búsqueda de aquello que es uno y que informa a la 

multiplicidad de las cosas. Así, en la cosmología de los primeros filósofos jonios "es ya 

discernible la noción de la unidad en medio de lo diverso y la de lo diverso como entrando 

dentro de la unidad"
137

. 

 

Continuadores en algún sentido de Parménides han sido todos los que en Occidente han 

constituido sistemas de los llamados monistas. Continuadores, en cambio de Heráclito, han 

sido los que han dado primacía al movimiento sobre la unidad, y ha habido algunos que se 

acercan al encuentro de la armonía entre lo uno y lo múltiple, como Platón, y Aristóteles. 

 

El problema ha sido constante a través de la historia de la filosofía, y dos mil años después 

de Parménides y Heráclito, encontramos a Fichte como continuador del primero
138

 y a 

Hegel como continuador en cierta medida del segundo. 

 

Además tenemos la forma más sencilla de lo múltiple, que es la dualidad, la cual, a su vez, 

se presenta muchas veces como oposición, y que en desde los albores de la filosofía 

histórica occidental constituyó tema de reflexión.
139

 Aristóteles declaró en diversas 

ocasiones que todos sus predecesores habían adoptado opuestos como principios.
140

  
                                                           
135

 Cf. Copleston, Frederick. Historia de la Filosofía, Ed. Ariel, Barcelona, 2004, Vol. I, p. 87. 
136

 Cf. Farré, Luis. Introducción, en Heráclito, Fragmentos, Aguilar, Argentina, 1968,  p. 67. 
137

 Copleston, Frederick. Op. cit., p. 36. 
138

 Cf. Navarro, Bernabé. El desarrollo fichteano del idealismo trascendental de Kant, FCE, UNAM, México, 

1975, pp. 102; Fichte, Sämmtliche Werke (Obras completas), Ed. de I. H. Fichte, Berlin, 1846, IX, pp. 178, 

389-90. 
139

 Cf. Lloyd, G. E. R. Polaridad y Analogía, Taurus, Madrid, 1987, p. 23-33. 
140

 Aristóteles  Física A, 5, 188, b 27 ss.; 188, a 19 ss.  Metafísica 1004, b 29 ss.; 1075, a 28;  1087, a 29 sig. 



39 

 

- Pitágoras. 
 

La primera doctrina que en Grecia destacó en su planteamiento de la relación entre lo uno y 

lo múltiple fue la de Pitágoras, y aunque Pitágoras es poco tomado en cuenta en la historia 

de la filosofía por falta de testimonios escritos directos de su sistema filosófico, ese sistema 

existía e influyó en todo el desenvolvimiento posterior de la filosofía. De modo que el más 

remoto antecedente occidental de lo planteado en el presente trabajo es el del sistema 

pitagórico. Se sabe que mucho de su filosofía se edificaba alrededor de diez pares de 

contrarios, entre los cuales se encontraba la oposición entre lo uno y lo múltiple.
141

 

 

Según los pitagóricos, la realidad última, origen de todas las cosas está en el número, es 

decir en una abstracción, en una idea. Desde la antigüedad se reconoce a Pitágoras como "el 

autor de la doctrina que considera que los números son la naturaleza real de las cosas"
142

. 

 

Pitágoras destaca claramente la oposición entre lo uno y lo múltiple, como se expresa en su 

famosa tabla de opuestos que quedó consignada por Aristóteles.
143

 Los pitagóricos veían en 

todas las cosas una combinación de opuestos, y concebían al mundo como una armonía de 

opuestos, a diferencia de la postura parmenídea que negó la posibilidad de combinación de 

los opuestos y se ciño a uno postura monista.
144

 

 

Para muchos Pitágoras surge como dualista cuyos principios filosóficos básicos son la 

mónada y la dualidad, de la cual se generan los otros números que componen la realidad 

física.
145

 Además de las menciones de Aristóteles, uno de los documentos que ofrece una 

panorámica del pitagorismo se encuentra en las Sucesiones de los filósofos de Alejandro 

Polyhistor. Diógenes Laercio nos transmitió un extracto de este texto que dice así, referido, 

claro, al pitagorismo: 

 

El primer principio de todas las cosas es el Uno. Del Uno proviene un Dos 

Indefinido, como asunto del Uno, que es la causa. Del Uno y del Dos 

Indefinido vienen los números; y de los números, los puntos, de los puntos, 

líneas; de las líneas, figuras planas; de las figuras planas, figuras sólidas, y 

de las figuras sólidas, cuerpos sensibles. Los elementos de éstos son cuatro: 

fuego, agua, tierra y aire; éstos cambian y se transforman por completo, y a 

partir de ellos se origina el cosmos, animado, inteligente, esférico y 

rodeando toda la tierra, la cual es en sí misma esférica y está habitada por 

todas partes.
146

 

 

Para los pitagóricos los números naturales no solo tienen un valor aritmético, sino también 

uno simbólico con todo un abanico de significaciones. Entre ellos destaca la sagrada 

tetraktys que es la suma de los cuatro primeros dígitos. Por lo mismo la filosofía de 

                                                           
141

 Para ver el cuadro completo de los opuestos pitagóricos, consultar Apéndice, nota 1 al Capítulo II. 
142

 Cornford, F. M. Platón y Parménides, Visor Dis., Madrid, 1989, p. 36. Aristóteles, Metafísica I, 5, 985, 

986; XIII, 4, 1078;  
143

 Aristóteles, Metafísica, I, 5, 986 a 20. 
144

 Cf. Cornford, F. M. Op. cit., p. 128. 
145

 Cf. Gorman, Peter. Pitágoras, Ed. Crítica, Barcelona, 1988, p. 16. 
146

 Tomado de: Cornford, F. M.Op. cit., p. 38. 



40 

 

Pitágoras es una mezcla—quizás sería mejor decir una armonía—entre lo místico-intuitivo 

y lo científico-racional. Como dice Gorman: 

 

Es racional porque sus conclusiones místicas ofrecen argumentos y no se 

apoyan en la fe ni en la credulidad, como la religión revelada, y es irracional 

o suprarracional en su insistencia sobre la realidad de lo oculto como 

opuesto a lo visible, aunque estos invisibles fuesen la música de las esferas 

o el cosmos de los números divinos, o la visión estática del Uno. Esta tríada 

de realidades invisibles componen los mundos místicos de Pitágoras, Platón 

y Plotino.
147

 

 

La doctrina pitagórica dejó su impronta no solo en los sucesores estrictamente pitagóricos, 

sino también, ya con matizaciones interpretativas, en pensadores de otras escuelas como 

Heráclito, Platón, Aristóteles, Aristoxeno, Diógenes, Jámblico y otros. 

 

 
Heráclito. 
 
Heráclito ha pasado a la historia convencional de la filosofía como el exponente del flujo 

universal, del movimiento, de que todo cambia. En este sentido los textos suelen oponer su 

filosofía a la de Parménides. 

 

En efecto, según muchos analistas, Heráclito desechó la noción de substancia, y 

consecuentemente rechazó cualquier cosmogonía que comenzara con una Unidad, 

considerando el mundo del devenir entre opuestos como al realidad última. Parménides, en 

cambio, sostiene la noción de un Ser que es Uno, el cual, por lo tanto, no puede convertirse 

en múltiple, de lo que se deriva la irrealidad del cambio y el movimiento. En el caso de 

Parménides no hay duda, pero en el caso de Heráclito, la cuestión no es tan clara, pues 

aunque en muchos de sus Fragmentos enfatiza la fluidez, lo diverso, la oposición, la 

discordia y la guerra, en algunos otros menciona también la posibilidad de la armonía.
148

  

Tradicionalmente se le da el valor a la visión heraclítea por su propuesta del constante flujo 

de las cosas, sin embargo la genuina visión de Heráclito también pone gran peso en la 

concidentia oppositorum que se presenta como transformación recíproca (Fr. 88), como 

unidad de lo real que se divide en los opuestos (Fr. 67), como identificación entre unidad y 

multiplicidad (Fr. 50, 30, 41 y 57). En Heráclito por un lado la relación de los contrarios 

tiende hacia la oposición y por el otro hacia la identidad: armonía por tensiones opuestas 

(Fr.8, 51, 54). A este condicionamiento recíproco de los contrarios se agrega el aspecto de 

la relatividad entre humanos y animales (Fr. 4, 9, 13, 37), entre los términos de la 

comparación (Fr. 79, 82), relatividad subjetiva y objetiva al mismo tiempo (Fr. 61), 

relatividad con la situación precedente (Fr. 111), relatividad propia de las antítesis humanas 

que se unifican en un valor universal para Dios (Fr. 102).
149

 

                                                           
147

 Gorman, Peter. Op. cit., p. 9. 

148
 Cf. Farré, Luis. Introducción, en Heráclito, Fragmentos, Aguilar, Argentina, 1968,  p. 50. 

149
 Cf. Mondolfo, Rodolfo. Heráclito, textos y problemas de su interpretación, Siglo XXI, México, 2000, p. 

84, Cf. Calogero, Guido, Eraclito en Giornale critico della  filosofia italiana, 1936. 



41 

 

De tal modo el Logos para Heráclito no es Ser, sino Ser-Devenir, como reunión del Uno-

Todo atravesado por el fuego conflagrador, Pólemos, gozne o quicio-padre de todo: 

 

El logos es aquí ley universal ontológica, la relación / relato originario que 

funda y funde dioses y mortales, cielos y tierra. Todo ocurre según este 

Logos: Kata Lógon: todo está cata-logado (en donde 'según logos' significa 

aún 'según natura': kata physin, Fragmento 1.
150

 

 

 
Platón. 
 

Antes que nada, cuando se habla de Platón, es importante distinguir tres Platones:
151

  

 

—El primero es Aristocles, es decir la persona apodada Platón con sus convicciones, sus 

ideales, sus limitaciones, sus dudas, etc. 

 

—El segundo es el Platón practicante de la mayéutica, el del oficio de parir almas, el 

maestro que tiene dos facetas: 

 - la exotérica reflejada en su propia obra escrita que dio origen a la doctrina platónica, 

en la cual ya existe un cierto grado de interpretación; 

 - la esotérica contenida en la ágrafa dógmata y accesible sólamente a un círculo 

restringido en la Academia. 

 

—El tercero es el Platón de sus diversos intérpretes, entre los que destaca el  

neoplatonismo, es decir, la interpretación que se generó en Alejandría  a partir del siglo II 

D. C. en la que destacan Amonio Saccas, Plotino, Jámblico y Proclo.  

 

Para acceder al primer Platón, necesitamos considerar sus Diálogos, sus cartas, los 

testimonios sobre él, sobre todo el de Aristóteles, y nuestra propia intuición interpretativa, y 

aún así, se nos negará alguna parte,  pues siempre queda algo de insondable y misterioso en 

todo ser humano. Como dice Lovejoy, no podemos estar seguros de que todas las doctrinas 

que aparecen en los Diálogos platónicos las profesara el propio Platón.
152

 De cualquier 

manera para efectos de historia de la filosofía, y del presente trabajo, este Platón es el 

menos importante. 

 

En el segundo Platón se distingue primero su aspecto exotérico, que es su faceta de maestro 

que quedó plasmada en sus Diálogos.  Es éste el egregio maestro que ha nutrido el 

pensamiento de generación tras generación sobre todo en el mundo occidental. Y si bien 

hay un cuerpo doctrinario que trasluce de su obra, la finalidad principal de ésta, a mi 

parecer, no es exponer tal cuerpo doctrinario, sino invitar y orientar al lector a pensar por sí 

mismo, es decir a utilizar la dialéctica en el sentido en que se entendía en aquella época, 

                                                           
150

 Ortiz-Osés, Andrés. Metafísica del sentido: una filosofía de la implicación, Universidad de Deusto, Bilbao, 

1989, p. 48. Ver Heráclito, Fragmento 53 Y CHECAR OPINIÓN DE HEIDEGGER AL RESPECTO...... 
151

 Cf. Lovejoy, Arthur O. La gran cadena del ser, Icaria Editorial, Barcelona, 1983, p. 41-49. 
152

 Lovejoy, Arthur O. Op. cit., p. 41. 



42 

 

esto es, como contrastación de dos argumentos opuestos para lograr en un supremo 

ejercicio mayéutico el parto del alma del que accede a la obra.  

 

Tenemos además en este segundo Platón el aspecto esotérico que es el de más difícil 

acceso: es el Platón de la enseñanza directa, personal, privada y oculta para el gran público. 

Esta enseñanza esotérica tenía un corte pitagorizante
153

. Es sin embargo éste, el Platón 

esotérico, el que inspira el tema de la presente investigación. Para ello me apoyo en la 

investigación de Reale
154

. A las dos facetas del segundo Platón, la exotérica y la esotérica, 

también podemos denominarlas unicista a la primera, y armónica a la segunda. La faceta 

unicista es, claro está, la de la primacía de lo Uno, sobre la que se erigió la civilización 

cristiana. La otra, la faceta armónica es la del equilibrio o armonía entre lo Uno y lo 

múltiple. 

 

Este segundo Platón es lo que está en la base del platonismo, pues, como dice Troncoso: 

 

En efecto, lo que hoy entendemos por platonismo, lejos de ser el resultado de 

una línea continua e inexorable de desarrollo (progresivo o declinante, poco 

importa), es el producto de una multiplicidad de factores entrelazados de la 

más diversa manera. A saber, lo que hoy entendemos por platonismo depende 

sólo en parte del corpus platónico, que es, como se sabe, de una extraordinaria 

vitalidad, complejidad y variedad; basta con leer el Fedro, el Sofista y el 

Laques para convencerse de que no hay un sistema platónico.
155

 

 

En cuanto a las interpretaciones de Platón, va a adquirir relevancia en esta investigación la 

de Plotino. 

 

Centrémonos en el segundo Platón, a quien en general se le reconoce por su teoría de las 

Ideas, y esta teoría es precisamente la respuesta que proporcionó Platón al problema de lo 

uno y lo múltiple. Cada idea es una unidad y en cuanto tal, explica las cosas sensibles que 

participan de ella en su multiplicidad, constituyendo una multiplicidad unificada, y así el 

conocimiento dialéctico consiste en saber unificar la multiplicidad de las cosas en una 

visión sinóptica, reagrupando la multiplicidad sensorial en la unidad de la idea de la cual las 

cosas dependen.
156

 En palabras de Tarnas: 

 

La Idea arquetípica entra y sale de los seres en una multiplicidad de formas 

concretas, mientras que permanece trascendente en tanto que esencia 

unitaria.
157

 

 

                                                           
153

 Cf. Soto Rivera, Rubén. Lo Uno y la Díada Indefinida en Plotino: el Kairós como el momentum de la 

procesión plotiniana, Museo Casa Roig, Universidad de Puerto Rico, Humacao, 2001, p. 1. 
154

 Reale, Giovanni, Por una nueva interpretación de Platón, Herder, Barcelona, 2003. 
155

 Troncoso, Alfredo M. La lectura heideggeriana de Platón, en: Guerra Tejada, Ricardo y Yáñez Vilalta, 

Adriana, Coordinadores, Martín Heidegger, Caminos, UNAM, Cuernavaca Morelos, 2009, p. 271. 
156

 Cf. Reale, Giovanni. Platón: en búsqueda de la sabiduría secreta, Herder, Barcelona, 2001, p. 185. 
157

 Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 32. 



43 

 

Los discípulos de la Academia tenían una argumentación destinada a demostrar la 

existencia de las Ideas que Aristóteles
158

 nos transmite como la prueba de la unidad de lo 

múltiple y que versa en estos términos: 

 

Si hay muchos hombres y cada uno de ellos es precisamente hombre, y si 

hay pues alguna cosa que se predica de cada uno y de todos los hombres 

sin ser idéntico a cada uno de ellos, entonces es necesario que haya alguna 

cosa más allá de cada uno de ellos, separado de ellos y eterno, y que 

justamente como tal pueda predicarse de todos los hombres 

numéricamente diferentes, de manera idéntica. Y precisamente este 'uno 

que está más allá de los muchos', y que los trasciende y es eterno, es la 

idea.
159

  

 

Así mismo, la teoría de las Ideas de Platón es precisamente una mediación entre las 

doctrinas de Heráclito y de Parménides, pues admite la realidad del devenir asignándosela 

al mundo sensible y la realidad del ser, asignándosela al mundo inteligible, como dice 

Reale: 

 

En otras palabras, el mundo de las cosas sensibles es el que tiene las 

características que Heráclito, y sobre todo sus seguidores, atribuían a todo el 

ser; mientras que el mundo de las ideas es el que tiene las características que 

Parménides y los Eleáticos atribuían a todo el ser. Platón supera la antítesis 

entre ambas escuelas precisamente con las distinción de los dos distintos 

planos del ser: no todo el ser es como pretendían los Heraclíteos, sino sólo 

el ser sensible; e igualmente, no todo el ser es como pretendían los 

Eleáticos, sino sólo el ser inteligible, las ideas.
160

 

 

No obstante que muchos estudiosos se atienen a la postura que sentó Schleiermacher 

consistente en que la doctrina platónica está contenida íntegramente en los Diálogos, ha 

habido otros que desde mediados del siglo XX, han recuperado una tesis divergente 

consistente en que la integridad de la doctrina platónica no se agota en los Diálogos, sino 

que incluye también la enseñanza oral, no escrita, la ágrafa dógmata, en la cual se sabe que 

se incluían elementos de la doctrina pitagórica.
161

 Entre quienes plantean esta tesis 

divergente destacan Wilpert, Krämer y Reale.
162

 

 

De acuerdo a estos investigadores, por encima de la teoría de las ideas había otros dos 

principios como causas primera y última del mismo mundo de las ideas. Estos dos 

principios son el Uno y la Díada Indeterminada.
163

 

 

                                                           
158

 Cf. Aristóteles, Metafísica, A 9, 990 b 13. 
159

 Reale, Giovanni, Por una nueva interpretación de Platón, Herder, Barcelona, 2003, p. 189. 
160

 Idem, p. 176. 
161

 Cf. Aristóteles, Metafísica, 987 b; y Mondolfo, Rodolfo. El pensamiento antiguo, Tomo I, Losada, Buenos 

Aires, 2003, p. 263. 
162

 Cf.  Reale, Giovanni, Por una nueva interpretación de Platón, Herder, Barcelona, 2003. 
163

 Cf. Aristóteles, Metafísica, I, 6, 987-988 ss.; Reale, Giovanni, Por una nueva..., pp. 38-40; H. Gomperz, 

Philosophical Studies, Boston, 1953, pp. 119-124. 



44 

 

A lo Uno que es límite, se opone la Díada indefinida que es ilimitada, pollá (multiplicidad), 

plethos (pluralidad). En la Díada existe la tendencia simultánea e infinita hacia lo más y 

hacia lo menos y es el  Uno el que pone límite a esta infinitud, pero no suprime la tendencia 

a lo más y lo menos, solo la limita. El primer producto de la acción del uno sobre la Díada 

indeterminada es precisamente la Díada determinada que es el número ideal dos. 

 

Las referencias que se tienen acerca del estudio de Platón sobre estos dos principios en su 

propia obra se encuentran dispersas en los Diálogos como simples alusiones del problema 

de lo uno y lo múltiple,
164

 exceptuando el Parménides, que por sus inconsistencias 

lógicas
165

 ha sido un poco hecho de lado por muchos estudiosos. En este diálogo Platón se 

enfrenta de lleno a la problemática, como se sintetiza en la siguiente cita: 

 

No me parecería extraño......si alguno demostrara que todas las cosas son 

uno porque participan de lo uno, y que éstas mismas son múltiples porque, 

viceversa, participan de la multitud; pero si llegara a demostrar que lo que es 

uno, esto mismo es múltiple, y que estos mismos múltiples son uno, esto sí 

que me produciría maravilla.
166

 

 

El Parménides intenta darle respuesta a la inquietud expresada en el párrafo precedente, y 

en medio de argumentaciones desconcertantes y contradictorias, demuestra que la 

interrelación entre lo uno y lo múltiple es el fundamento de toda la realidad, como veremos 

en el siguiente capítulo del presente trabajo.
167

 

 

El otro diálogo en el que se elabora con cierta consistencia la problemática de lo uno y lo 

múltiple es el Filebo, del cual ofrezco tres citas:  

 

Decimos en algún modo que la identidad de lo uno y lo múltiple que resulta 

de los razonamientos es recurrente por todas partes para cada una de las 

afirmaciones que se formulen siempre, antes o ahora. Y esto ni hay 

posibilidad de que vaya a concluir alguna vez, ni se ha iniciado ahora, sino 

que tal accidente de los discursos, según me parece a mí, es entre nosotros 

algo inmortal y no envejece.
168

 

 

Y los antiguos, que eran mejores que nosotros y vivían más cerca de los 

dioses, transmitieron esta tradición según la cual lo que en cada caso se dice 

que es, resulta de lo uno y lo múltiple y tiene en sí por naturaleza límite y 

ausencia de límite.
169

 

 

                                                           
164

 Por ejemplo en República VI, 506 D 2 – 507 A 6; 509 C 1-11; 525 A. Cf. Reale, Giovanni, Por una 

nueva..., Cap. 11. Ver apéndice Nota 1. 
165

 Cf. Cornford, F. M. Op. cit., p. 164-65. 
166

 Platón. Parménides, 129 b. Trad. tomada de: Mondolfo, Rodolfo. El pensamiento antiguo, Tomo I, 

Losada, Buenos Aires, 2003, p. 261. 
167

 Cf. Cornford, F. M.Op. cit., p. 205. 
168

 Platón, Filebo 15 d 1. Gredos, España, 2008. 
169

 Idem, 16 c.  



45 

 

(...) que lo múltiple es uno y lo uno múltiple, es una afirmación admirable
170

  

 

En cuanto a las alusiones, ofrezco la cita de una de ellas en el Timeo: 

 

(...) Dios sabe y es capaz al mismo tiempo de convertir la multiplicidad en 

una unidad por medio de una mezcla y también de disolver la unidad en la 

multiplicidad, pero ninguno de los hombres ni es capaz ahora de ninguna de 

estas cosas ni lo será nunca en el futuro.
171

 

 

Para tener cierta idea de por qué es en esos dos diálogos donde se aborda la problemática, 

ayuda saber que Parménides y Teetetes se sitúan entre los del período medio del filósofo 

(Menón, Fedón, Simposio, República y Fedro) y los del período final (Sofista, Político, 

Timeo, Filebo y Leyes).
172

  

 

Pero además contamos con testimonios posteriores sobre Platón que apuntan a la tesis de 

que los dos principios primeros son el Uno y la Díada Indeterminada. El primero de esos 

testimonios es el de Aristóteles, que hace referencia clara al respecto en  diferentes pasajes 

de la Metafísica, uno de los cuales es el siguiente:  

  

Y puesto que las Formas son causas de lo demás, Platón pensó que los 

elementos de aquéllas son los elementos de todas las cosas que son, que lo 

Grande y lo Pequeño son principios en cuanto materia y que el Uno lo es en 

cuanto entidad.
173

 

 

Tenemos además otros testimonios como por ejemplo esta cita de Sexto Empírico: 

 

  Resulta pues claro, de cuanto se ha dicho, que los Principios de los 

cuerpos susceptibles de ser captados sólo con el pensamiento deben ser 

incorpóreos. De ahí que, si hay entes incorpóreos que existen con 

anterioridad a los cuerpos, no por esto son necesariamente elementos de las 

cosas que existen y principios primeros. Consideremos, por ejemplo, cómo 

las Ideas, que según Platón son incorpóreas, existen con anterioridad a los 

cuerpos, y cómo todas las cosas que se generan lo hacen sobre la base de las 

relaciones con éstas. Ahora bien y a pesar de esto, las Ideas no son 

principios primeros de las cosas, puesto que de cada Idea considerada por 

separado se dice que es una, mientras que considerada junto con otra o con 

otras se dice que son dos, tres, cuatro, de modo que tiene que existir algo 

que está por encima aún de su realidad, esto es, el número; y, porque 

participan en él, el uno, el dos, el tres o un número mayor se predica de 

estas.(...) Los principios de los seres son por tanto dos, la primera unidad, 

por participación en la cual todas las unidades que se cuentan se conciben 

                                                           
170

 Idem, 14 c 8-10. (Trad. Reale. p. 188). 
171

 Platón, Timeo, 68 D 4-7. Gredos, España, 2008. 
172

 Cf. Cornford, F. M. Op. cit., p. 117. 
173

 Aristóteles, Metafísica, I, 6, 987 b 18-21. Trad. tomada de: Reale, Giovanni, Por una nueva..., p. 218. 



46 

 

como unidas, y la dualidad indeterminada, por participación en la cual todas 

las dualidades determinadas son precisamente dualidades.
174

 

 

Platón mismo es muy explícito en Parménides: 

 

  Cuando se abstrae el elemento de la unidad de un todo o una parte, lo que 

queda es un elemento de multitud ilimitada.
175

 

 

Es decir que la unidad es imprescindible para referirse incluso a cualquier multiplicidad si 

la queremos limitada. Por ejemplo cualquier número: 12 es un conjunto de doce unidades y 

esas doce unidades son sus partes. Si esas partes no las concatenamos en una cuenta de 

doce (que es una unidad), entonces las partes no tendrán límite. Esta ausencia de unidad es 

lo que Pitágoras y Platón llamaron la díada indefinida que equipararon con la materia.
176

 

 

La realidad desde esta perspectiva no es más que la dialéctica permanente entre lo uno y lo 

múltiple: 

 

El ser (...) es esencialmente unidad en la multiplicidad. La función de los 

dos principios resulta, pues, análoga a la que emerge de la distinción 

aristotélica de principio formal y principio material. El ser se define como 

aquello que se genera a partir de los dos principios mediante delimitación y 

determinación del principio material por parte del principio formal, y que, 

en cierto modo, es como una realidad mixta. Este es el núcleo de la 

concepción ontológica de fondo de Platón. De ello se sigue que los 

principios mismos no son ser, sino que, en cuanto constitutivos de todo ser, 

son anteriores al ser y que, entonces, la unidad como principio de 

determinación se encuentra por encima del ser, estando el principio material 

indeterminado como no-ser más bien por debajo del ser.
177

 

 

De acuerdo a lo expuesto podemos tomar con suficiente certeza como lo hace Reale, que 

para Platón los dos principios supremos eran lo Uno y la Díada Indefinida: 

 

Y éste es el nudo de la protología platónica: el ser es producto de dos 

principios originarios y, por tanto, es una síntesis, una mezcla de unidad y 

multiplicidad, de determinante e indeterminado, de limitante e ilimitado.
178

 

 

 
 
 
 
 
                                                           
174

 Sexto Empírico Contra los matemáticos, X 258 y 262. . Trad. de: Reale, Giovanni, Por una nueva, p. 219. 
175

 Platón. Parménides 158 B-C. 
176

 Cf. Cornford, F. M. Op. cit., p. 296-7. 
177

 Krämer, Hans. Platone, p. 156. Trad. tomada de: Reale, Giovanni. Platón:  en búsqueda de la sabiduría 

secreta, Herder, Barcelona, 2001, p. 191. Cf. Platón, Filebo, 15d—16e. 
178

 Reale, Giovanni, Por una nueva interpretación de Platón, Herder, Barcelona, 2003, p. 225. 



47 

 

Aristóteles. 
 

Sabemos bien que uno de los aspectos en que la filosofía de Aristóteles difiere de la de 

Platón es precisamente el peso de la primera sobre el mundo natural y diverso, en contraste 

con el énfasis de la segunda en las Ideas unificantes.
179

 De esta manera Aristóteles se 

inclina más hacia lo múltiple, y Platón francamente  hacia lo Uno, lo cual no quiere decir 

que Aristóteles descarte sin más lo uno. Así, como dice Samaranch, el código del discurso 

de Aristóteles se erige sobre dos registros básicos, ambos presentados en polaridad: el de 

unidad-pluralidad y el de reposo-movimiento. Recurro a Samaranch: 

 

La codificación del discurso en el registro de la unidad-pluralidad se realiza 

mediante un doble sistema de reducciones de lo múltiple a esquemas de 

unidad: a) tomados los términos en lo que por sí mismos significan, los nódulos 

de sentido y unidad vienen a recaer en la categoría de ‘substancia’, mientras 

que la pluralidad de las demás categorías se reduce subsidiariamente en cuanto 

quedan referidas  a la substancia y medidas por ésta, y b) a su vez, en la 

perspectiva de lo que es posible predicar o decir de un sujeto, se establecen y 

determinan una series de niveles de univocidad predicable, comprendidos entre 

el género supremo y la especie ínfima o indivisible.
180

 

 

En otras palabras la diferencia radical entre Platón y Aristóteles está en su punto de partida, 

el cual para Platón está “arriba”, mientras para Aristóteles está “abajo”. Platón considera 

que el mundo sensible, por su devenir, no es real y busca un mundo inmutable fuera del 

espacio y del tiempo, mientras que Aristóteles otorga realidad a lo sensible y es ahí donde 

busca lo inmutable,
181

 y esto se refleja en sus consideraciones sobre la relación entre lo uno 

y lo múltiple. Una cita al respecto: 

 

El uno y la multiplicidad se oponen de diversos modos, uno de los cuales 

consiste en considerar al uno y a la pluralidad como lo indivisible y lo 

divisible. Pues lo dividido o lo divisible se llama pluralidad y lo indivisible y 

no dividido, uno. (...) El uno se enuncia y se nos revela partiendo de su 

contrario –y lo indivisible a partir de lo divisible- porque la pluralidad y lo 

divisible son más susceptibles de sensación que lo indivisible: de modo que, en 

cuanto al discurso, la pluralidad es anterior a lo indivisible, en virtud de las 

exigencias que impone la sensación.
182

 

 

Por eso Aristóteles parte de los entes concretos y de su ousía. Desde luego que no se queda 

en el ente concreto, sino que en la búsqueda de la ousía, se remonta, y en ese remontarse 

hace uso de dos magistrales pares conceptuales afinados por su pensamiento: el par 

materia-forma, y el par potencia-acto: 

 

                                                           
179

 Cf. Düring, Ingemar. Aristóteles. Exposición e interpretación de su pensamiento, UNAM, México, 2005, 

p. 318. 
180

 Samaranch, Francisco. Cuatro ensayos sobre Aristóteles, FCE, España, 1991, p. 98. 
181

 Cf. Düring, Ingemar. Op. cit., p. 382. 
182

 Aristóteles, Metafísica  X, 3, 1054 a, 20-29. 



48 

 

Así reúne siempre en su pensamiento un sensato common-sense con una 

abstracción llevada hasta sus últimos límites.
183

 

 

Aristóteles asienta que la forma no existe sin la materia, y por lo tanto no existen por sí 

mismas las Ideas platónicas también llamadas Formas. Al ser lo Uno el principio de las 

Ideas y paradigma de éstas, lo Uno en este sentido queda para Aristóteles fuera de la 

discusión,
184

 y lo retomará en un sentido diferente, ya que como dice Düring, “el problema 

ontológico central no le interesa”
185

. Al partir de lo sensible, fija especial atención en el 

movimiento, base del devenir: 

 

Todo cuanto cambia es algo, cambia por algo y en dirección a algo. Aquello 

por lo cual se produce el cambio es el primer motor; lo que está sometido al 

cambio, es la materia, y aquello hacia lo cual se cambia es la forma.
186

 

 

Es precisamente a partir de la reflexión sobre el movimiento como retoma el concepto de lo 

Uno en tanto que primer motor que es acto puro, y con ello se opone a la doctrina de Platón 

para la que existen dos primeros principios: lo Uno y la díada indefinida: 

 

Además los otros están forzados a admitir un determinado contrario de la 

sabiduría y de la ciencia suprema; pero nosotros no, pues nada es contrario de 

lo primero.
187

 

 

Para entender mejor la cita anterior transcribo la paráfrasis del pasaje respectivo de la 

Metafísica que hace Düring: 

 

Platón identifica uno de los contrarios con el principio material. Pero en la 

materia no hay ningún contrario, pues los contrarios son forma-privación. Por 

tanto, según la teoría platónica de los principios, todo, con excepción de lo 

Uno, participará del mal, y el mal será entonces un principio. Mi teoría de la 

privación resuelve esta dificultad. Platón dice, por cierto con mucha razón, que 

el Bien es principio, pero no fungiendo como finalidad, principio de 

movimiento o forma. La circunstancia de que Platón no admite ningún 

principio de movimiento, hace imposible explicar cómo intervienen las ideas 

en las cosas sensibles. Debido a su consecuente aplicación de la teoría de los 

contrarios, la antítesis ‘saber - no saber’ cobra en él para su ontología una 

importancia que en mi teoría es superflua. Con relación a lo primario no se da 

según mi teoría ningún contrario.
188

 

 

Menciono otra cita de Düring acerca del gran contraste en los sistema de Platón y 

Aristóteles: 

 

                                                           
183

 Düring, Ingemar. Op. cit., p. 333. 
184

 Cf. Aristóteles, Metafísica  I, 9, 991 a. 
185

 Düring, Ingemar. Op. cit., p. 359. 
186

 Aristóteles, Metafísica  XII, 2, 1070 a, 1-3. 
187

 Idem, 10, 1075 b 20. 
188

 Düring, Ingemar. Op. cit., p. 350: paráfrasis de Metafísica  XII, 10, 1075 b 10-20. 



49 

 

Según la doctrina de Platón hay dos categorías universales del ser: la kath’ 

hauta, lo que es por sí mismo, y la pros hetera, lo que está en relación. En la 

doctrina de las categorías se designa como ousía la cosa singular existente en 

concreto; con pros ti se designan los conceptos relacionales. La filosofía que 

está detrás de ambas teorías es a tal grado diversa que propiamente no tiene 

sentido compararlas.
189

 

 
Aunque en definitiva, en cuanto al método, Platón y Aristóteles son completamente 

divergentes, en el resultado final se acercan mucho uno al otro, pues ambos buscan la 

unidad en la multiplicidad y la encuentran en la forma que permanece.
190

 

 
 
3. EL HELENISMO ROMANO. 
 

Durante la época imperial romana también adquirió gran relevancia la reflexión acerca de 

lo uno y lo múltiple.  

 

En esta etapa orfismo, hermetismo y gnosticismo, junto con otras corrientes, conviven y se 

yuxtaponen moviéndose en un espacio fluido entre religión, magia y filosofía.
191

 Con una 

tendencia más pronunciada hacia la filosofía y lejos de magia y religión, están también 

estoicos y neoplatónicos. Hay que destacar que en el gnosticismo había tanto una corriente 

cristiana como una pagana que incluía al neopitagorismo.  

 

En todos estos movimientos hay similitud en cuanto a las ideas cosmológicas y 

antropológicas, y a su vez, todos convergen con el platonismo en cuanto a la reflexión 

acerca de la relación entre lo uno  lo múltiple, y todos con diferencias de matiz y 

variaciones en la nomenclatura abordan y ofrecen soluciones a la problemática. La mayoría 

de ellos dan primacía a lo Uno sobre lo múltiple. 

 

Así Encontramos en Filón el Logos que es a la vez pensamiento divino que contiene los 

modelos de las cosas y guía espiritual que salva las almas; mientras que en Plotino tenemos 

al Nous (traducido como Inteligencia) como la primera hipóstasis del Uno que posee 

conocimiento inmediato.
192

 Pero encontramos excepción a esta primacía en zoroastrismo y 

maniqueísmo, que admiten a lo Uno y lo múltiple como dos principios coeternos en 

igualdad de jerarquía, dándoles otros nombres. Los nombres del zoroastrismo son Ormhuzd 

y Ahrimán, y los del maniqueísmo varían, destacando los de Luz y Tiniebla. Aun 

postulando estos dos principios, el maniqueísmo no atribuye la actividad original al dios 

Luz, sino a la Tiniebla, ya que la Luz, siendo autárquica no tiene ninguna necesidad de la 

Tiniebla. Por lo tanto lo existente solo puede producirse por el acercamiento de la Tiniebla 

hacia la Luz: 

 

                                                           
189

 Düring, Ingemar. Op. cit., p. 329. 
190

 Aristóteles. Metafísica, III, 6, 1002 b 12-14 y 27-32. Cf. Düring, Ingemar. Op. cit., p. 382. 
191

 Cf. Herrero de Jáuregui, Miguel. Tradición órfica y cristianismo antiguo, Trotta, España, 2007, p. 25. 
192

 Cf. Bréhier, Émile. La filosofía de Plotino, Sudamericana, Buenos Aires, 1953, p. 111. 



50 

 

Será el movimiento (desordenado) que es la Tiniebla la que obligue a Dios a 

defender su posición y, en tal defensa, proporcionar la ocasión de una mezcla y 

de la parición del universo. Dicho de otro modo, la aparición del segundo 

tiempo se deberá en última instancia la iniciativa de la Tiniebla.
193

 

 

Centrémonos ahora exclusivamente en neopitagóricos y neoplatónicos. Para ellos lo 

múltiple se resumía en su expresión primera: la Díada. Producto de la herencia pitagórica, 

que en Platón también se había hecho presente, la Díada primera se identificó con lo 

Indeterminado, y entonces se hablaba de la oposición entre lo Uno y la Díada 

Indeterminada. Varios de ellos propusieron un Uno superior a esta oposición, y entonces 

tenían el Uno primordial sin oposición (que hoy pudiéramos llamar Absoluto) y en el nivel 

siguiente debajo de Eso, el Uno-límite opuesto a la Díada-Indeterminada. 

 

Así, en la descripción de los neopitagóricos de Alejandro Polyhistor, de la que da cuenta 

Diógenes Laercio, podemos distinguir: 1) al primer principio Providencia-Destino-Kairós, 

2) a la Mónada pitagórico-platónica, y 3) a la Díada bifásica, es decir indeterminada 

primero y determinada después. Son las mismas tres unidades que ya Aristóteles había 

criticado,
194

 a las que me refiero con palabras de Soto: 

 

1) el Dios Supremo = lo Uno en sí, 2) la Mónada = la primera unidad en 

relación con la serie de los números, mas segunda en relación con la Idea de 

lo Uno en sí; 3) la Díada Indefinida = la unidad segunda en relación con la 

Mónada, mas en relación con lo Uno mismo es la tercera unidad, y en su 

aspecto de definida (una vez que ha sido delimitada), la Díada es la tercera 

unidad en relación con el principio de la serie numérica, pero la cuarta 

unidad en relación el Principio de los principios y elementos de todas las 

cosas. Así, nos hemos topado con el número cuaternario o tetraktys: 1 + 2 + 

3 + 4 = 10, la década, el número perfecto de los pitagóricos.
195

 

 

En palabras de Puech referidas a Plotino: 

 

De la primera diferencia que la alteridad sobreañade al Uno, nace la 

multiplicidad cuyas partes van alejándose progresivamente de su Principio y 

distinguiéndose cada vez más las unas de las otra hasta desembocar en esta 

pura Nada, en este absoluto, en universal Otra cosa que es la Materia.
196

 

 

El mismo Plotino no deja lugar a dudas: 

   

  Si existe la multiplicidad es necesario que antes exista la Unidad.
197

 

 

                                                           
193

 Bermejo Rubio, Fernando. El maniqueísmo. Estudio introductorio. Madrid, Trotta, 2008, p. 94. 
194

 Aristóteles, Metafísica XII, 1081 a 29. 
195

 Soto Rivera, Rubén. Lo Uno y la Díada Indefinida en Plotino: el Kairós como el momentum de la 

procesión plotiniana, Museo Casa Roig, Universidad de Puerto Rico, Humacao, 2001, p. 33. 
196

 Puech, Henri Charles. En torno a la Gnosis, Taurus, Madrid, 1982, p. 114; Cf. Plotino, Enéadas, II, 4, 5 y 

16; III, 6, 13. 
197

 Plotino. Enéada VI, libro 6, cap. 13. Gredos, España, 2006. 



51 

 

  O mejor, sí lo es: es una maravilla cómo la multiplicidad de la vida 

provino de la no-multiplicidad y cómo la multiplicidad no habría existido si 

no existiera lo anterior a la multiplicidad, lo cual no era multiplicidad.
198

 

 

Por otra parte, Proclo, en la quinta proposición de sus Elementos de Teología, deja 

establecida la primacía de lo uno sobre lo múltiple, pues lo uno precede lógicamente a lo 

múltiple. En otros términos expresa lo mismo así: 

 

El Uno, en efecto, es el Padre, es la Mónada; el otro, el Padre y Creador, es la 

Tétrada; el tercero, según la expresión de los pitagóricos, es la Década: este es 

el orden de las cosas divinas hasta que haya llegado fuera del Abismo 

inviolado de la Mónada, a la Tétrada Santísima. Esta ha engendrado la Madre 

de todos los seres: el Recéptaculo Universal, la Venerable que limita todas las 

cosas.
199

 

 
 
4. MÁS ALLÁ DE LOS GRIEGOS Y SU INFLUENCIA 
 

Como se verá en el siguiente capítulo y como es natural de suponerse, la reflexión acerca 

de lo uno y lo múltiple es algo que trasciende con mucho la filosofía griega y aparece bajo 

diferentes ropajes por todas las culturas. La encontramos en la fenecida tradición egipcia, 

anterior a la griega, respecto a lo cual cito: 

 

Para el egipcio el mundo procede del Uno porque el no-ser es Uno. Pero en su 

obra el creador no solo diferencia su obra, sino también a sí mismo. Del Uno 

surge el dualismo de las “dos cosas”, surge la diferenciación de los “millones” 

de formas de la creación. Dios ha separado, la creación es separación y sólo el 

ser humano vuelve a mezclarlo todo. Lo separado depende el uno del otro, pero 

permanece separado mientras exista. Sólo el retorno al no-ser trae el colapso de 

lo separado y anula de nuevo la diferenciación.
200

 

 

La encontramos en la tradición china bajo el concepto de Tao que está inextricablemente 

unido a la dualidad yin y yang.
201

 Lo encontramos así mismo en la India. Al respecto doy 

un ejemplo: 

 

Esto deseó la existencia: “Ojalá sea muchos y me multiplique”. Creó el 

Fuego-del-pensamiento (tejas). Esto deseó el fuego: “Ojalá sea muchos y 

me multiplique”. Apareció el Océano causal. (...) Esto deseó el agua: “Ojalá 

sea muchos y me multiplique”.
202

 

 

                                                           
198

 Plotino. Enéada III, libro 8, cap. 10, 15.  
199

 Proclo. In Timaeus I. 316, 17-18. 
200

 Hornung, Erik. El Uno y los múltiples. Concepciones egipcias de la divinidad, Madrid, Trotta, 1999, p. 

233 
201

 Cf. Robinet, Isabelle. Lao Zi y el Tao, Olañeta, Barcelona, 1999, p. 98-99; Lao Tsé, Tao Te King, Cap. 42. 
202

 Chandgoya Upanishad, 6, 2, 3-4. Traducción tomada de: Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, 

Atalanta, España, 2009, p. 328. 



52 

 

La encontramos, ni qué decir, en el monoteísmo con su afán del Dios Uno.  El Génesis abre 

el inmenso despliegue todo del universo con la primordial oposición entre lo uno y lo 

múltiple, igualmente abre la Torá y la Biblia entera con la sencilla pero profunda frase: “En 

el principio creó Dios los cielos y la tierra”. Dios es Uno, de eso no hay duda, y él “crea” la 

dualidad, que es la multiplicidad en su expresión más simple. Esa dualidad está expresada 

por “los cielos y la tierra”. De esta manera, lo uno y lo múltiple es el origen de todo. En 

otros pasajes de este libro aparece simbólicamente la dialéctica entre lo uno y lo múltiple. 

Según Guénon, en uno de esos pasajes, la unidad está simbolizada por el árbol de la vida, 

mientras que la dualidad aparece bajo la forma del árbol de la ciencia del bien y del mal.
203

 

También la reflexión sobre lo uno y lo múltiple está presente aunque no siempre de manera 

explícita en la civilización científica que se impuso en el siglo XIX y sigue vigente hasta 

nuestros días, pues la ciencia moderna no puede ser ajena a dos de las categorías más 

básicas del ser humano: el tiempo y el espacio, en las que lo uno y lo múltiple se 

entreveran, se expanden y se contraen de diversas maneras, de lo cual es especialmente 

consciente la Física teórica. Como dice Reale: 

 

El discurso sobre los fundamentos últimos en realidad siempre es un discurso 

muy breve: es como el último trecho de la subida a una cima, que es el más 

corto pero a la vez el más comprometido.
204

 

 

 

CONCLUSIÓN DEL CAPÍTULO. 
 

Como se ha visto en este capítulo el tópico de la relación entre lo uno y lo múltiple ha 

estado presente desde los albores del pensamiento en Occidente y allende éste. Es un 

problema central que atañe a diferentes ramas del saber, entre ellas, a nuestro tema el de lo 

sagrado del que deriva lo divino. En el siguiente capítulo nos enfocaremos sobre un polo de 

la dualidad uno-múltiple, sobre lo uno. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
203

 Cf. Guénon, René. El simbolismo de la cruz, Ediciones Obelisco, España, 1997, p. 77-87. 
204

 Reale, Giovanni, Por una nueva interpretación de Platón, Herder, Barcelona, 2003, p. 122. 



53 

 

CAPÍTULO III 

 
Introducción. 
 

En este capítulo me enfocaré sobre lo uno. Haré un brevísimo repaso histórico de éste 

refiriéndome a las grandes tradiciones de la humanidad (grandes en número no en valor). 

Se abordan las tradiciones de Grecia clásica y el helenismo, China, India, Mesoamérica, el 

Islam, el judaísmo y el cristianismo. Todas ellas excepto la primera tienen un cuerpo 

doctrinal. Por eso en la tradición griega  en donde se dice que nació la “filosofía” acudo a 

pensadores específicos. En cada una de las tradiciones diferentes a la griega, comienzo por 

ofrecer una sucinta perspectiva general de la tradición en cuestión. 

 
 
1. Lo Uno de los griegos 
 

Si el ser se dice de muchas maneras, como reza la conocida frase de la Metafísica 

aristotélica,
205

  no menos se podría decir de lo Uno. En efecto a lo Uno se le ha equiparado 

con el Todo, con lo Absoluto, con Dios.... Así mientras lo Uno era designado como tal por 

Parménides, Empédocles prefería referirse al Todo.
206

 

 

Todos los presocráticos reflexionaron acerca de la idea de lo Uno trascendental. La 

búsqueda del arché es precisamente la búsqueda de aquello que es uno y que informa a la 

multiplicidad de las cosas. Los elementos primordiales que se propusieron, como el fuego 

en Heráclito, el aire en Anaxímenes, el agua en Tales constituían un intento de captar la 

unidad debajo de la multiplicidad de los acontecimientos y de las cosas. Por su parte 

Anaxágoras, en lugar de un elemento, plantea la existencia del Nous como espíritu 

ordenador del mundo de las contradicciones. Al respecto —en medio de su mención de 

Platón, Parménides y Aristóteles— dice Plotino: 

 

Anaxágoras, a calificar a la Inteligencia de pura y sin mezcla, establece, 

también él, que el Primero es simple y que el Uno es transcendente. Mas, a 

causa de su antigüedad, descuidó la precisión. Asimismo, Heráclito sabe que 

el uno es eterno e inteligible, porque los cuerpos devienen perpetuamente y 

son fluentes. Para Empédocles la “Discordia” disocia y la “Amistad” es el 

Uno; a éste lo concibe, también él, como incorpóreo y los elementos son a 

modo de materia.
207

 

 

Reale inclusive propone que para los antiguos griegos explicar era equivalente a unificar
208

, 

siendo por ello que los Físicos explicaran la multiplicidad de los fenómenos relativos al 

cosmos reduciéndola a la unidad de un principio, o de algunos principios concebidos 

                                                           
205

 Aristóteles, Metafísica IV, 2, 1003 a 38; VI, 2, 1026 a 33; VII, 1, 1028 a 10. 
206

 Cf. Cornford, F. M. Platón y Parménides, Visor Dis., Madrid, 1989, p. 106. 
207

 Plotino. Enéada V, 1, 9, 1-5 
208

 Reale, Giovanni, Por una nueva interpretación de Platón, Herder, Barcelona, 2003, p. 214. 

Ricardo
Texto escrito a máquina
LO UNO COMO REFERENCIA DE LO SAGRADO

Ricardo
Texto escrito a máquina

Ricardo
Texto escrito a máquina



54 

 

unitariamente
209

. Dos de los que más destacan en este sentido son Heráclito y Parménides. 

Parménides al plantearse que lo Uno es y que siendo homogéneo y absoluto, es decir siendo 

Uno, lógicamente no puede de sí generar lo múltiple, descarta como irreal la multiplicidad, 

es decir, el mundo de los sentidos.
210

 Heráclito, en cambio, según la interpretación 

tradicional, atiende primordialmente al mundo sensible, descarta la posibilidad de lo Uno, y 

propone que todo es multiplicidad y movimiento. 

 

- Pitágoras 
 
Como se mencionó en el primer capítulo, la filosofía de Pitágoras que se erige sobre las 

matemáticas y específicamente sobre el número, no puede sino considerar como principio 

supremo al mismo que origina la numeración: el uno. Como cita Sexto al referirse a los 

pitagóricos, las figuras sólidas son reductibles a planos y éstos, a líneas y éstas a números 

(ya que para trazar un línea necesitamos dos puntos, implicando entonces la línea al 

número), y "todos los números caen bajo el Uno, dado que 2 es un solo 2 y el 3 una cosa 

particular y el 10 un solo compendio de número". Continúa Sexto: 

 

Movido por estas consideraciones, Pitágoras afirmaba que la Mónada es el 

primer principio de las cosas, por cuya participación a cada grupo de cosas 

se le llama uno. A este principio se le concibe en su auto-identidad, como 

una Mónada; pero cuando lo sumamos a sí mismo, con respecto a su 

otredad, crea la Díada Indefinida. Estos, pues, son los dos principios de las 

cosas
211

.    

 

De esta manera, para Pitágoras,  el Uno actúa en la díada para crear las series numéricas, 

concibiéndose esta actuación como una relación semejante a la que posteriormente se 

concibió entre forma y materia.  El Uno es el principio que aporta límite y la forma, y tiene 

carácter masculino, mientras que la díada es el principio material sin límite y de carácter 

femenino. Los pitagóricos se refirieron a esta relación como a la impresión de un sello en 

un molde.
212

  

 

Los pitagóricos, además identificaban al Uno con Apolo, aunque tenían muchos otros 

nombres para designarlo, y contaba además con dos facetas: la de principio ordenador y 

origen de todos los números, en cuyo caso tenía, como ya se dijo, carácter masculino, y la 

de entidad suprema con características hermafroditas, arseno-thelys
213

. En contraste, el dos 

era considerado origen de la desigualdad e irregularidad en el cosmos y origen del mal.
214

 

 

Tenemos en la filosofía de Pitágoras la primera conceptualización formal en Occidente del 

uno como primer principio de la realidad, conceptualización que tuvo tal repercusión que 

                                                           
209

 Idem, p. 215. 
210

 Cf. Cornford. Op. cit., pp. 71-101. 
211

 Sexto Empírico. Adversus physicos  II; Trad. tomada de: Cornford, F. M. Platón y Parménides, Visor Dis., 

Madrid, 1989, p. 54. Una exposición similar aparece en Adversus mathematicos IV. 
212

 Cf. Gorman, Peter. Pitágoras, Ed. Crítica, Barcelona, 1988, p. 151. 
213

 Idem, p. 151. 
214

 Cf. Idem, p. 152. 



55 

 

como dice Gorman,
215

 en el período helenístico el Uno se convirtió en un poderoso símbolo 

metafísico y a su alrededor se construyeron complejos sistemas metafísicos que 

determinaron incluso el curso doctrinario del cristianismo. 

 

- Parménides 
 

Parménides se abocó a la defensa estrictamente racional de lo Uno, desafiando al sentido 

común y a la evidencia sensorial. En su Poema se dice que aquello que los mortales toman 

como real y último es un mundo de diversidad en el que las cosas son y no son y pasan de 

la no existencia la existencia y regresan de nuevo a la generación y corrupción, y de ser esto 

(lo mismo) a ser otra cosa (no lo mismo) por medio del cambio
216

. Tal mundo no puede ser 

real dice Parménides. Así lo Uno se identifica con la realidad, mientras que lo múltiple se 

identifica con la apariencia ilusoria.  

 

Parménides negó la posibilidad del devenir, del no ser de modo que pudiera llegar a ser: 

 

lo que es no ha nacido y no puede perecer; íntegro, único, inamovible y sin 

final (en el tiempo), ni fue, ni será, puesto que es ahora todo a un tiempo, 

uno y continuo.
217

 

 

Todas las escuelas griegas posteriores aceptaron esto y substituyeron el llegar a ser por el 

reordenamiento en el espacio de realidades últimas que nunca podían empezar o dejar de 

existir. Platón contrastantemente afirma la posibilidad de ese devenir y a partir de esto, 

Aristóteles plantea la solución al dilema con su doctrina del Acto y la Potencia. 

 

La tesis de Parménides puede resumirse como sigue, usando palabras de Popper
218

: 

 

1. Sólo el ser es (sólo es lo que es). 

2. La nada, el no ser, no puede ser. 

3. El no-ser sería la ausencia de ser: sería el vacío. 

4. No puede haber vacío. 

5. El mundo está lleno, es un bloque. 

6. El movimiento es imposible. 

 
Es de destacar también el planteamiento de la superioridad de la razón humana sobre lo 

aparente. Con ello el planteamiento parmenídeo enfrentó a la mente humana a la 

clarificación de las diferencias entre lo real y lo aparente, la verdad racional y la percepción 

sensorial, el ser y el devenir. Estos problemas germinaron en la constitución de un gran 

sistema del más importante de sus discípulos: Platón. 

 
 
                                                           
215

 Idem, p. 152. 
216

 Cornford. Op. cit., p. 78. 
217

 Parménides. Fragmentos 8, 1-6. Traducción tomada de: Cornford, F. M. Platón y Parménides, Visor Dis., 

Madrid, 1989, p. 81. 
218

 Popper, Karl R. El mundo de Parménides, ensayos sobre la ilustración presocrática,  Paidós Ibérica, 

Barcelona, 1999, p. 103. 



56 

 

-Platón 
 

Lo uno existe: la unidad existe y se opone a la multiplicidad. Los presocráticos 

reflexionaron acerca de esto, pero no había aún claridad en cuanto a la delimitación de 

diferentes significados del concepto de unidad. Tal es el caso de Pitágoras y Parménides, 

que llegan a conclusiones que hoy en día parecerían aberrantes como que todo es número o 

que lo múltiple no existe. El diálogo Parménides de Platón hace patentes estas confusiones 

de significado y constituye un primer esfuerzo hacia su aclaración. 

 

Tal parece que fue hasta el surgimiento de la lógica formal con Aristóteles, que se 

distinguió plenamente entre diferentes acepciones de lo uno. 

 

Por otro lado, como asienta Cornford, con su diálogo Parménides, Platón justifica y 

restaura el planteamiento pitagórico que comienza con la Mónada y acaba en los cuerpos 

sensibles, superando el monismo a ultranza de Parménides el filósofo.
219

 

 

Ahora, si el Uno absoluto, como lo dibuja Parménides, ha de existir, entonces existen dos 

posibilidades para lo múltiple: 

a) que no exista como lo deja sentado Parménides, 

b) que sí exista, como nuestros sentidos nos demandan, en cuyo caso lo Uno que nuestra 

razón (con Parménides) demanda, abarca lo múltiple a la vez que lo trasciende, 

constituyéndose la conjunción de lo Uno y lo múltiple en elemento indisoluble de la 

realidad. 

 

El diálogo Parménides, que es la respuesta de Platón al monismo parmenídeo, se decanta 

por la segunda opción. Veamos una síntesis apretada de este diálogo. 

 

 El Parménides puede dividirse en dos partes. En la primera se hace un planteamiento de la 

relación entre las Formas o Ideas y lo Uno, pero el corazón del diálogo, que es lo relevante 

para nuestro tema, es la segunda parte (desde 137 c), en la cual aparecen ocho hipótesis, 

que algunos convierten en nueve porque dividen la segunda en dos. 

Utilizo la síntesis de Cornford
220

 para La primera hipótesis del Parménides
221

: 

 

1. Si el Uno se define como absolutamente uno, no es en ningún sentido múltiple ni un todo 

compuesto de partes. 

2. El Uno por no tener partes carece de límites 

3. Por lo mismo el Uno carece de extensión o figura 

4. Por lo tanto el Uno no está en ninguna parte ni en sí mismo ni en otro. 

5. Como el Uno no es un cuerpo físico en el espacio, no está ni en movimiento ni en 

reposo. 

6. Los criterios de mismidad y diferencia no pueden ser aplicados al Uno. 

7. La temporalidad tampoco aplica para el Uno. 

 

                                                           
219

 Cf. Cornford. Op. cit., p. 291. 
220

 Idem, p. 181-187. 
221

 Platón. Parménides 137 c - 142 a. 



57 

 

Esto quiere decir que eso Uno que excluye tajantemente la multiplicidad, es irrepresentable, 

inefable, incomprensible, etc., es, como dice Cornford, una abstracción inerte
222

. Por lo 

tanto es un absoluto misterio: todo lo que se puede decir de él es lo que no es, lo cual 

entronca directamente con el concepto de Teología negativa. También  lo podemos 

equiparar con el vacío y con el cero matemático, aunque el Parménides no lo haga. En otras 

palabras: 

 

Y si el Uno es meramente uno, tendremos que decir entonces que es 

enteramente simple, que carece de partes y no es un todo. Y en tanto que 

unidad indivisible será ajeno a toda especie de movimiento. Pero tampoco 

estará en reposo, porque eso sería suponer su permanencia en 'lo mismo'. No 

será idéntico ni diferente, semejante ni desemejante, igual ni desigual, respecto 

de sí mismo y de cuanto sea otro que el Uno. Ajeno al antes y al después, 

estará allende el tiempo y no participará en el Ser bajo ninguna modalidad. Y si 

el tomar el uno en y por sí mismo, en su pura unidad, nos lleva a tener que 

suponerlo allende el ser mismo, si el Uno está separado de todo cuanto es, 

entonces será algo incognoscible, ajeno al pensamiento discursivo, por lo que 

nada se podrá decir acerca de él.
223

 

 

Aparte de ese Uno hay otro Uno que aparece en la segunda hipótesis y que admite al menos 

un carácter extra que es el de ser, y este otro Uno está planteado en la segunda hipótesis que 

sintetizando, igualmente con Cornford, dice: 

 

1. Si el Uno es, entonces tenemos dos componentes: Uno y ser. Entonces tendremos un 

Ente Uno con unidad y Ser. 

2. Un Uno que es, es una totalidad y tiene partes. (Actualmente se hablaría más bien de 

elementos, caracteres o aspectos en lugar de partes.) 

3. Este Ente Uno es uno y muchos, el todo y las partes, limitado y numeroso 

indefinidamente porque al aparecer Uno y Ser, aparece un par, y tenemos entonces un par y 

un uno derivándose de ahí toda la serie numérica. 

4. Existe una correlación permanente entre la unidad y el ser, que deriva en una dialéctica 

entre lo uno y lo múltiple: 

 

Por otro lado, entre todas estas partes no puede haber ninguna que sea parte del 

ser y no sea una parte: si es, entonces, en tanto que es, tiene que ser siempre 

una parte; no puede ser ninguna parte. Consecuentemente, la unidad tiene que 

pertenecer a todas las partes del ser y no faltar a ninguna, desde la más pequeña 

a la más grande. (...) Así un Uno que es, no sólo es una pluralidad, sino que la 

unidad en sí se distribuye en el ser y es necesariamente múltiple.
224

 

 

5. A consecuencia de los cuatro puntos anteriores, y en medio de sofismas y falacias, Platón 

expone que el Uno de esta segunda hipótesis tiene cualidades contrapuestas al Uno de la 

                                                           
222

 Cf. Cornford. Op. cit., p. 204. 
223

 Echandía, Guillermo R. de, en el Prefacio a: Platón, Parménides, Alianza Editorial, Madrid, 1987, p. 27. 
224

 Platón. Parménides 144 c-e. 



58 

 

primera hipótesis en lo referente a  los puntos 2 al 7 mencionados para dicha primera  

hipótesis, y entonces: 

a. sí tiene límites, 

b. tiene extensión y figura, 

c. puede estar en sí mismo ni en otro, 

d. puede estar en movimiento y en reposo, 

e. se le aplican los criterios de mismidad y diferencia con respecto a sí y a otros, 

f. está sujeto al devenir y al tiempo. 

 

Dado lo que se ha dicho del Uno de la segunda hipótesis, el Uno puede ser objeto de 

conocimiento y sujeto de discurso. 

 

Esta segunda hipótesis tiene un corolario
225

 sobre el devenir en el tiempo, que los 

neoplatónicos tomaron como una tercera hipótesis, mientras otros (v. g. Cornford) lo 

consideran parte de la segunda. 

 

La tercera hipótesis, en la que se enfoca sobre los otros en vez del Uno, más bien lo que 

toca es la cualidad de unidad de cada cosa. Lo principal de esta tercera hipótesis es, con 

palabras de Cornford,
226

 que cuando se abstrae el elemento de la unidad de un todo o una 

parte, lo que queda es un elemento de multitud ilimitada. 

 

En la hipótesis cuatro, se intenta mostrar de la forma más abstrusa, que “lo ilimitado existe 

en realidad únicamente en combinación con la unidad y el límite”
227

. 

 

Las otras cuatro hipótesis se encargan de desentrañar las consecuencias de la inexistencia 

del Uno, es decir, buscan que se seguiría si el Uno no es. 

 

Las aparentes falacias y sinsentidos del Parménides, pueden ser producto, como dice 

Cornford, de que Platón haya querido exponer ocho diferentes significados de lo Uno, con 

sus consecuencias lógicas, dejando al lector para que éste aprecie y resuelva por sí mismo 

las contradicciones. Pero lo queda claro es que Platón entiende la existencia de dos “Unos”: 

el Uno absoluto, eterno, simple, parmenídeo, y el Uno relativo y temporal para el que hay 

algo más que este Uno.  

 

Así, mientras en la primera hipótesis tenemos al Uno exclusivo y absoluto de Parménides el 

filósofo, en la segunda hipótesis del Parménides, nos encontramos con un Ser Uno 

considerado como un todo omniabarcante y, como tal, uno y limitado con un ser continuo. 

En esto el Uno de esta hipótesis es igual al Uno de Parménides el filósofo, pero difiere de 

éste en que el de esta hipótesis es divisible, tanto el todo como cada una de sus partes 

sucesivamente. Por lo tanto el todo y cada una de sus partes consisten en dos elementos: la 

unidad y la multitud ilimitada, que Platón llama Díada Indefinida, según se expuso en el 

                                                           
225

 Del 155 e  al 157 b. 
226

 Cf. Cornford. Op. cit., p. 296. 
227

 Idem, p. 306. 



59 

 

capítulo anterior,
228

 llamándola también “lo grande y lo pequeño”, pluralidad, lo desigual y 

el otro.
229

 

 

Aunque, como es comúnmente aceptado, el Platón de los Diálogos presenta al Bien en sí 

como principio supremo, en su enseñanza esotérica, de acuerdo a la interpretación de 

Reale,
230

 Platón asignaba tal categoría al Uno otorgándole un triple valor: 

 

1. El Uno, al actuar sobre lo múltiple ilimitado, lo determina, lo delimita, lo ordena y, por 

tanto, lo unifica, produciendo así los entes (el ser) a varios niveles. 

2. Pero lo que es delimitado, determinado y ordenado es estructuralmente cognoscible. Por 

tanto, unidad, límite y orden son el fundamento de la cognoscibilidad de las cosas. La 

verdad y la cognoscibilidad (el valor cognoscitivo de las cosas) dependen, pues, 

absolutamente de los primeros Principios. 

3. Ahora bien, al actuar de este modo sobre lo múltiple, el Uno produce orden y estabilidad 

y, por tanto, produce también valor. En efecto, lo que es ordenado, armonioso y estable, 

también es bueno y bello. El Bien es, pues, el orden producido por el Uno. De este modo se 

explica perfectamente el valor axiológico de la doctrina de los Principios que son el Uno y 

la Díada Indefinida. La virtud, en consecuencia, se incluye exactamente desde esta 

perspectiva como ordenamiento de lo que tiende al exceso o defecto y, por tanto, como 

unidad-en-la-multiplicidad, análogamente a lo que se produce en todos los otros grados y 

ámbitos del ser. 

 

No es difícil identificar al Uno parmenídeo con Dios: es lo que hicieron los neoplatónicos 

equiparándolo igualmente a la Forma platónica del Bien. Ya Anaximandro cuando hablaba 

del Principio inmortal e indestructible, aseveró que “esto es lo divino” (tó theîon).
231

 Pero 

existe también la posibilidad de no identificar a ese Uno con Dios, y menos aún con un dios 

personal como Yahvé o Vishnú.
232

 Esta identificación de lo Uno con Dios, mediando la 

tradición cristiana, queda claramente expresada en las siguientes palabras de Reale referidas 

a Platón: 

 

Dios es aquel que realiza la medida y el Uno de manera perfecta y, en este 

sentido, Él también es medida, en una dimensión (diríamos nosotros) 

personal. Y Dios (que es el mejor de los seres eternos y la mejor de las 

causas), en cuanto realiza la Medida suprema, realiza la unidad-en-la-

multiplicidad, esto es, une el Uno con lo Múltiple y lo Múltiple con el Uno 

de manera perfecta. El Timeo nos lo dice continuamente y lo reafirma 

además muy bien conceptualmente y explícitamente.
 233

  

 

En el Timeo, Platón dice: 

 

                                                           
228

 Cf. Idem, p. 217. 
229

 Cf. Idem, p. 231. 
230

 Reale, Giovanni, Por una nueva interpretación de Platón, Herder, Barcelona, 2003, p. 248. 
231

 Anaximandro, Testimonio 15: Diels-Kranz 1, 85. El testimonio proviene de: Aristóteles, Física 4, 203 b 6-

14. 
232

 Cf. Cornford, F. M. Platón y Parménides, Visor Dis., Madrid, 1989, pp. 200-206. 
233

 Reale. Op. cit., p. 711-12. 



60 

 

Dios sabe y es capaz al mismo tiempo de convertir la multiplicidad en una 

unidad por medio de una mezcla y también de disolver la unidad en la 

multiplicidad, pero ninguno de los hombres ni es capaz ahora de ninguna de 

estas cosas ni lo será nunca en el futuro.
234

 

 

Podemos concluir por un lado, que Platón estaba bien versado respecto a la problemática 

acerca de lo Uno, y no le eran ajenas las aporías que se nos presentan en las relaciones entre 

lo Uno y lo múltiple. Y por otro lado,  

 

Después de reflexionar sobre las flagrantes contradicciones, que se generan en el 

establecimiento de las relaciones lógicas entre lo Uno y lo múltiple, que tan magistralmente 

están expuestas en el Parménides de Platón, no podemos sino concluir que la realidad de lo 

Uno tiene dos vetas: una trascendente que pertenece a otro mundo completamente 

incomprensible para nuestras categorías lógicas, representada por la primera hipótesis y 

otra inmanente accesible a nosotros representada por la segunda hipótesis. 

 

 
-Aristóteles 
 
Como ya se mencionó en el primer capítulo, si comparamos la filosofía de Aristóteles con 

la de su predecesor inmediato y maestro, Platón, encontraremos que la del primero pone el 

énfasis en lo múltiple, no en total demérito de lo uno, sino en una búsqueda más sensata de 

la armonía entre ambos. Mientras que el peso de la actitud platónica estaba sobre lo uno, 

aunque sin anular lo múltiple, la actitud aristotélica se abre a la multiplicidad del mundo 

contingente atendiendo a la vida, lo visible, lo tangible y lo particular
235

, lo cual, por cierto 

permitió el tremendo avance de la ciencia. Cito únicamente a uno de los muchos estudiosos 

que asienta: 

 

...a diferencia de Platón y de la insistencia de éste último en la necesidad de 

intuiciones inmediatas de una realidad espiritual, el impulso general de la 

filosofía de Aristóteles fue decididamente naturalista y empirista.
236

 

 

Por lo mismo, en lo referente a lo Uno como primer principio, Aristóteles se deslinda de 

ello. Así en el tratado Sobre las ideas, Aristóteles afirma que ciertamente se da algo uno 

sobre los muchos, pero no algo uno fuera de los muchos.
237

 Además, cuestiona la relación 

gratuita que pitagóricos y platónicos establecen entre lo Uno y los demás conceptos que 

aparecen en la tabla pitagórica de opuestos, y entre lo múltiple y otros tantos conceptos.
238

 

 

Tanto Platón como Aristóteles buscaban lo que es en sí, la ousía o substancia,
 239

 pero 

mientras que para Platón esto que es en sí son las Ideas, para Aristóteles es “una unidad 

                                                           
234

 Platón, Timeo, 68 D 4-7. 
235

 Cf. Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 101. 
236

 Idem, p. 99. Cf. Düring, Ingemar. Aristóteles. Exposición e interpretación de su pensamiento, UNAM, 

México, 2005, p. 319. 
237

 Cf. Aristóteles, Sobre las Ideas, Fr. 187 R. Cf. Düring. Op. cit., p. 107. 
238

 Aristóteles, Metafísica, XII, 10, 1075 a 25-40. 
239

 Cf. Düring. Op. cit., p. 106. 



61 

 

ontológica precisa que es capaz de subsistir en sí misma y puede ser definida en sí 

misma”
240

. Además Aristóteles admite tres tipos de ousías: la sensible o corruptible, la 

eterna y la inmóvil.
241

 Esta última es un solo ente y es el primer motor.
242

 Es este primer 

motor lo que ocupa el lugar conceptual que para Platón ocupaba lo Uno, sin ser por ello 

exactamente equiparable a éste. 

 

Si el ente tiene muchos significados,
243

 no menos podría decirse de lo uno, y así lo plantea 

Aristóteles en Metafísica X, en donde propone cuatro significados principales para “uno”: 

1. lo que es continuo  

2. lo que conforma un todo y se mueve unitariamente en espacio y tiempo 

3. el particular porque es indivisible según el discurso 

4. el universal porque es indivisible según la intelección 

 

Lo Uno que para Platón es el principio del ser, se transforma en Aristóteles en unidad 

orgánica del universo.
244

 

* * *  

 
Dios- primer motor. 
 
En el sistema de Aristóteles el primer principio ya no es lo Uno, sino que éste cede su 

supremacía en favor del prôton kinoun o primer motor que se postula en Física VII y VIII, 

y que se afina y amplía en Metafísica XII,
245

 el cual es identificado con Dios (antes de 

cualquier connotación judía o cristiana)  y con la intelección o pensamiento (noesis).
246

 El 

primer motor mueve sin ser movido, es substancia y acto puro, eterno e inmaterial.
247

 

 

Aristóteles hace esta identificación del primer principio con Dios, pero Platón no la hace,
248

 

y aunque Aristóteles no tenga un sistema acabado en el aspecto metafísico, la escolástica 

medieval se encargó de tomarlo como completo
249

 y juntó todo en el mismo plato. El Dios 

judío heredado por el cristianismo fue identificado sin más con el Dios-primer motor-acto 

puro aristotélico, y a su vez, con el Bien platónico.  

El Dios de Aristóteles es, en esencia, la consecuencia lógica de su cosmología, un ente que 

existe necesariamente sobre fundamentos físicos, a diferencia del místico Bien supremo de 

Platón.
250

 

 

                                                           
240

 Gilson, Etienne. El Ser y los filósofos, Pamplona, Universidad de Navarra, 1985, p. 78 
241

 Aristóteles. Metafísica, XII, 1, 1069 a 30. 
242

 Aristóteles. Metafísica, XII, 7, 1072 b 1-15 y 1073 a 5; De motu 698 b 9-12; De gen et corr. II 10, 337 a 

17-22. 
243

 Aristóteles. Metafísica IV, 2, 1003 a 38; VI, 2, 1026 a 33; VII, 1, 1028 a 10. 
244

 Cf. Düring. Op. cit., p. 323. 
245

 Cf. Idem, p. 334. 
246

 Aristóteles, Metafísica, XII, 7, 1072 b 1-30. 
247

 Idem, XII, 7, 1072 a 21-27. Cf. Ross Hernández, José Alberto. Dios, eternidad y movimiento en 

Aristóteles, Ed. Universidad de Navarra, España, 2007, p. 176-80. 
248

 Schaeffler, Richard. Filosofía de la Religión, Ed. Sígueme, Salamanca, 2003, p. 50; Aristóteles, 

Metafísica, K (XII) 7, 1046 b 1-3, 1072b 20 ss., 9, 1074b 15 ss.; Platón, Timeo, 37 d. 
249

 Cf. Ross Hernández. Op. cit., p. 192-200. 
250

 Cf. Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 101. 



62 

 

Por lo tanto el peso de Aristóteles se halla en la inmanencia, mientras que le de Platón está 

en la trascendencia: 

 

...pero en tanto que Platón empleó la razón para superar el mundo empírico y 

descubrir un orden trascendente, Aristóteles empleó la razón para descubrir un 

orden inmanente en el seno mismo del mundo empírico.
251

 

 

 
2. Lo Uno del neoplatonismo.   

 

El neoplatonismo floreció durante la época helenística romana y, como se dijo en el primer 

capítulo, en esta etapa convivían una serie de corrientes y escuelas que compartían cierto 

flujo de pensamiento a partir del cual cobró vida lo que posteriormente se erigiría como 

doctrina cristiana. Uno de los aspectos relevantes de este flujo de pensamiento era el 

relativo a lo Uno divino. Como dice Bréhier, durante toda la época helenística romana, una 

de las afirmaciones más comunes y triviales independientemente de cualquier escuela 

definida, era la de que lo Uno al que nos ligamos por intuición religiosa es también el 

principio explicativo y causa de las esencias.
252

 

 

Algunos usaban el término de Uno (hen) para designar al principio primerísimo, y otros el 

de Mónada (monas). Otros distinguían entre el Uno simple de primer orden, y otro Uno de 

segundo orden que se opone a la Díada, y entonces asignaban alguno de los dos términos 

(Uno y Mónada) al de primer orden dejando el otro término para el de segundo orden.
253

 

 
- Plotino. 
 

El principal representante del neoplatonismo es Plotino, cuya filosofía está contenida, como 

se sabe, en las Enéadas que son una serie de tratados escritos por éste pero ordenados y 

editados por Porfirio, uno de sus discípulos. Esta ordenación sigue un patrón eneádico, es 

decir en conjuntos de nueve tratados: de ahí su nombre. Son seis conjuntos en total y en 

ellos se aglutinan los tratados no sistemáticamente, pero destacando en el conjunto un orden 

que hace eco del propio sistema y que va del sí mismo para la Enéada primera, al Uno-Bien 

en la sexta, pasando por el mundo sensible (segunda y tercera), el mundo del alma (cuarta), 

el principio de este alma que es la Inteligencia (quinta). 

 

En la filosofía de Plotino lo Uno ocupa un lugar central y explícito, y este autor ha pasado a 

la historia de la filosofía occidental como el “paladín” de lo Uno. Fue en esta escuela 

filosófica donde el concepto de lo Uno adquirió preeminencia en este caso con la 

significación especial supremo principio trascendente, aunque también inmanente como 

veremos más adelante. Plotino presenta un esquema en el que lo Uno es origen de todo. 

Así, en un pasaje en que está hablando de la multiplicidad dice: 

 

                                                           
251

 Tarnas. Op. cit., p. 101-02. 
252

 Cf. Bréhier, Émile. La filosofía de Plotino, Sudamericana, Buenos Aires, 1953, p. 187. 
253

 Cf. Soto Rivera, Rubén. Lo Uno y la Díada Indefinida en Plotino: el Kairós como el momentum de la 

procesión plotiniana, Museo Casa Roig, Universidad de Puerto Rico, Humacao, 2001, p. 23, 36 y 45. 



63 

 

Por eso el término de reducción en todos los casos es un uno. Es decir, en 

cada caso, el término de reducibilidad es un uno particular, y este universo 

es reductible al uno anterior a él, no al Uno sin más, y así hasta llegar al Uno 

sin más; éste, en cambio, ya no es reductible a otro.
254

 

 

Pero lo anterior no implica que se confunda al uno aritmético con el Uno: 

 

En efecto, ni siquiera el Número esencial se predica de él, ni menos el 

posterior del esencial, o sea, el cuantitativo (número esencial es el que 

exhibe siempre su ser; número cuantitativo es el que exhibe o bien la 

cantidad inmanente en las cosas, si es que esta cantidad abstracta es 

número). Y es que aun la naturaleza de los números cuantitativos imita, en 

su relación con la unidad que es su principio, a la de los Números anteriores 

en su relación con el Uno sustantivo. La imita en que no subsiste a costa de 

agotar y fraccionar la unidad, sino que al originarse la dualidad, la mónada 

anterior a esa dualidad sigue existiendo. Esa mónada anterior no se 

identifica ni con cada una de las dos mónadas contenidas en la dualidad ni 

con una de las dos. ¿Por qué con una cualquiera de las dos antes que con la 

otra? Si, pues, aquella no es ninguna de estas dos, es distinta, y así, 

quedándose, no se queda.
255

 

 

Del Uno surge lo demás por medio de emanaciones. La primera emanación o hipóstasis es 

la Inteligencia (Nous), también llamada Intelecto o Espíritu. De ésta surge la segunda 

emanación o hipóstasis, el Alma, y de esta última todo lo demás: 

 

Ha quedado ya demostrado que hay que pensar que las cosas son así: que 

existe lo que está más allá del Ser, o sea, el Uno, (...); que seguidamente 

existe el Ser y la Inteligencia y que, en tercer lugar, existe la naturaleza del 

Alma.
256

 

 

Hay que destacar que Plotino fusiona explícitamente lo Uno, tal como aparece en la 

primera hipótesis del Parménides de Platón, con el Bien igualmente platónico de La 

República,
257

 no obstante que según lo que aparece en el propio Parménides sea imposible 

hacer esta identificación del Uno de la primera hipótesis con el Bien y mucho menos con 

Dios.
258

 Esta fusión del Uno con el Bien la hereda Plotino de la tradición platónica, pues ya 

Aristóteles da testimonio de dicha fusión, y refiriéndose a los platónicos dice: 

 

Pero entre los que sostienen que existen ousías inmóviles, se encuentran 

algunos que identifican el Uno en sí y el Bien en sí, creyendo que la ousía 

del Bien es principalmente el Uno.
259

 

                                                           
254

 Plotino. Enéada III, libro 8, cap. 10, 20. Gredos, España, 2006. 
255

 Plotino. Enéada V, 5, 4, 16-26. 
256

 Idem, 1, 10, 1-5. 
257

 Platón. República VI 504 e-509 b. Cf. Igal, Jesús. Introducción general a: Plotino, Enéadas I y II, Gredos, 

España, 1982, p. 35-36. 
258

 Cf. Cornford. Op. cit., p. 203-04. 
259

 Aristóteles. Metafísica XIV, 4, 1091 b, 13. 



64 

 

 

El Uno-Bien de Plotino es, al igual que el Uno de la primera hipótesis del 

Parménides, algo de lo que no hay predicación posible. Respecto al Uno dice: 

 

(...)¿vamos, por el contrario, a desconfiar y a sospechar que es la nada? Sí, 

es la nada en el sentido de ninguna de las cosas de las que es principio, pero 

es tal que, no pudiendo predicarse nada de él, no el ser, no la esencia, no la 

vida, es lo que sobrepasa todas estas cosas.
260

 

 

Así mismo, Plotino deriva de la segunda hipótesis del Parménides el Nous o Intelecto, y de 

la tercera (considerada por otros como el corolario de la segunda)
261

 el Alma del mundo.
262

 

 

Plotino mismo esboza esta derivación: 

 

En cambio, el Parménides platónico, hablando con mayor exactitud, 

distingue unos de otros al primer Uno, que es Uno más propiamente, al 

Segundo al que llama “Unimúltiple”, y al Tercero, al que llama “Uno y 

múltiple”.
263

 

 

De hecho Plotino reconoce todo su sistema como herencia de Platón: 

 

De donde resulta que Platón sabía que del Bien procede la Inteligencia y de 

la Inteligencia el Alma, y que estas doctrinas no son nuevas ni han sido 

expuestas hogaño, sin antaño, no de forma patente, es verdad, pero la 

presente exposición es una exégesis de aquella porque demuestra con el 

testimonio de los escritos del propio Platón que estas opiniones (nuestras) 

son antiguas.
264

 

 

Además, la filosofía de Plotino es una recuperación de las Ideas trascendentes de Platón en 

un esquema ampliado que incluye: a) un dinamismo teleológico, b) la jerarquía, c) la 

emanación y d) un misticismo suprarracional.
265

 

 

El Uno es la simplicidad absoluta y no tiene cualidades distintas de su esencia, por lo que 

no se puede decir nada sobre él, sin embargo toda la realidad deriva de él. Todo es por el 

Uno, por lo tanto el Uno es el principio del ser. Como dice Forment, para Plotino: 

 

El Uno no es ente, no es pensamiento porque supone dualidad sujeto-objeto; 

no es voluntad, porque no depende de nada exterior; no es un ser vivo, 

                                                           
260

 Plotino. Enéada III, libro 8, cap. 10, 25. Gredos, España, 2006. 
261

 Cf. Este mismo capítulo p. 57-58. 
262

 Cf. Cornford, F. M. Platón y Parménides, Visor Dis., Madrid, 1989, p. 288. 
263

 Plotino. Enéada V, 1, 8, 23-27. 
264

 Idem, 1, 8, 7-14. 
265

 Cf. Tarnas. Op. cit., p. 124. 



65 

 

porque no se transforma; y tampoco es la nada. Es perfección suprema, 

plenitud, hipóstasis de la que no podemos decir nada.
266

 

 

La naturaleza del Uno es distinta de lo demás porque lo demás es emanado y el Uno es 

emanativo. Lo demás tiene multiplicidad, el Uno solo unidad y por ello trasciende a lo 

demás: 

El anterior a éstos, en cambio, es el principio de éstos, mas no en calidad de 

inmanente, pues que el principio originativo no es inmanente; lo son los 

principios constitutivos, mientras que el principio originativo de cada cosa 

no es cada cosa, sino distinto a todas las cosas.
267

 

 

Precisemos: el Ser no es lo Uno, sino diferente de éste. Lo Uno: 

 

Tampoco es ser, porque el ser tiene una a modo de configuración, mientras 

que aquél carece de configuración, aún de la inteligible. Porque la 

Naturaleza del Uno, siendo como es progenitora de todas las cosas, no es 

ninguna de ellas. No tiene, pues, ni quididad, ni cualidad, ni cuantidad, ni 

inteligencia ni alma. Tampoco está en movimiento, ni tampoco en reposo, 

no en un lugar, no en el tiempo, sino que es autosubsistente y uniforme, 

mejor dicho, aforme, anterior a toda forma, anterior al movimiento, anterior 

al reposo. Porque todas estas cosas son anejas al ser, al que hacen 

múltiple.
268

 

 

El Intelecto. 
 

Del Uno surge lo demás como emanación o hipóstasis de éste. La primera emanación es la 

Inteligencia o Espíritu o Intelecto, en donde se presenta la dualidad sujeto-objeto. Pero ella 

misma es a la vez sujeto inteligente y objeto inteligible: se contempla a sí misma. De la 

Inteligencia emana la segunda hipóstasis que es el Alma y de ésta en proceso descendente 

se van generando todo.  

 

A veces se habla de tres hipóstasis: lo Uno, la Inteligencia y el Alma; pero estrictamente 

hablando son sólamente dos hipóstasis, es decir dos entidades que “están debajo” y son la 

Inteligencia y el Alma. Lo Uno no está debajo de nada. 

 

El Intelecto tiene una doble actividad contemplativa, entiende al Uno y se entiende a sí 

mismo y en ambas depende del Uno. Del Intelecto emana el Alma del mundo y de ésta 

emana el mundo sensible. Por lo tanto, como dice Brehier,
269

 podemos encontrarle al 

Intelecto correspondencia con las Ideas platónicas; además concentra la substancia de la 

teoría aristotélica de la forma y tiene incluso algo del Dios supremo de los estoicos. El 

Intelecto, también llamado Inteligencia no debe confundirse con el concepto moderno de 

                                                           
266

 Forment, Edualdo. El problema de Dios en la Metafísica, Biblioteca universitaria de filosofía, Barcelona, 

1986, p. 53. 
267

 Plotino. Enéada V, 3, 11, 16-19. 
268

 Plotino. Enéada VI, 9, 3, 38-45. 
269

 Bréhier, Émile. La filosofía de Plotino, Sudamericana, Buenos Aires, 1953, p. 109. 



66 

 

inteligencia, ya que esta última es discursiva, mientras que la otra no lo es.
270

 Además, el 

Intelecto equivale al demiurgo platónico: 

 

Transportando los mismos principios al universo se llegará a una Inteligencia, 

en la que se verá al verdadero creador y demiurgo.
271

 

Lo inteligible es interior a la Inteligencia. La Inteligencia es pensamiento de sí misma y 

piensa las otras cosas sólo porque se piensa a sí misma.
272

 Este planteamiento tiene su 

antecedente en Platón y en Aristóteles.
273

 

 

Así como el Uno trasciende la eternidad, la Inteligencia trasciende el tiempo. Al estar 

instalada la Inteligencia en la eternidad,
274

 las fases proódica y epistrófica se desarrollan en 

una ahora eterno, es decir que la Inteligencia está eternamente procediendo del Uno-Bien, 

eternamente volviéndose a él, eternamente contemplándolo y eternamente 

pluralizándolo.
275

 

 

En la Inteligencia hay unidad completa y pertenece por tanto al nivel de lo Uno, no obstante 

tener a lo Uno en sí por encima de ella. En el mundo inteligible: 

 

todo es transparente; nada hay obscuro, no que oponga resistencia; 

todo ser es visible para otro hasta en su intimidad; es una luz para una 

luz. Todo ser tiene en sí todas las cosas y ve todas las cosas en otros. 

Todo es en todo. Todo es todo, Cada ser es todo...Allá el sol es todos 

los astros, y cada uno de ellos es el sol...En cada ser resulta un carácter 

diferente, pero todos los caracteres se manifiestan...Aquí, una parte 

procede de otra parte, y cada cosa es fragmentaria; allá, cada ser 

procede a cada instante del todo, y es a la vez particular y universal.
276

 

 

De esta manera, como dice Brehiér,
277

 lo Uno puede tomarse como el principio siempre 

presente, infinitamente fecundo de los actos de la Inteligencia, y en este sentido, el Uno 

significa no solo el principio estático de la unión de los seres, sino también el principio 

dinámico de la Inteligencia. Plotino, además, identifica al Uno con el Bien, y dice: 

 

Porque si la Inteligencia misma fuera el Bien, ¿qué necesidad tendría de vero, 

en general, de ejercitar una actividad? Son las demás cosas las que ejercitan su 

actividad en torno al Bien y gracias al Bien; el Bien, en cambio no necesita 

nada. Por eso no tiene nada más que a sí mismo.
278

 

                                                           
270

 Cf. Idem, p. 110-11. 
271

 Plotino. Enéada V, 9, 3. 
272

 Cf. Plotino. Enéada V, 3, 5, 26-40.  Cf. Bréhier, Op. cit. p. 210. Aristóteles, Metafísica  XII, 7, 1072 b 20. 
273

 Platón, Simposio 203 e, Lysis 218 a, Fedro 278 a. Aristóteles, Metafísica, XII, 7, 1072 b 20. 
274

 Cf. Plotino. Enéada V, 1, 4, 24. 
275

 Plotino. Enéada VI, 8, 20, 24-45. Cf. Igal, Jesús. Introducción general a: Plotino. Enéadas Gredos, 

España, 1982, p. 47. 
276

 Plotino. Enéada V, 8, 4, 1-25. Trad. tomada de: Bréhier, Émile. La filosofía de Plotino, Sudamericana, 

Buenos Aires, 1953. 
277

 Cf. Bréhier. Op. cit., p. 178. 
278

 Plotino. Enéada III, libro 8, cap. 11, 5. Gredos, España, 2006. 



67 

 

 

Pero la Inteligencia, aunque esté debajo del Uno-Bien, también es Dios: 

 

Es ésta, por tanto, para nosotros, una sola naturaleza: la Inteligencia, los 

Seres todos y la Verdad. Y si esto es asi, es un gran dios. Mejor dicho, 

profesa ser no un dios, sino todo dios. Esta naturaleza es un dios, pero es un 

dios segundo que se presenta a nuestra vista antes de que veamos a aquél.
279

 

 

Como dice Brehiér, la hipóstasis de la Inteligencia incardina el mundo de las Ideas de 

Platón, el origen de las formas aristotélicas y el sistema monádico de la simpatía estoica.
280

 

 

Debajo de la Inteligencia está el Alma que está en contacto con la Inteligencia por un lado, 

y con la materia a la cual organiza por otro, dándose así dos facetas del Alma: el Alma 

superior y el Alma inferior. De esta manera, como dice Igal, el esquema de Plotino cuenta 

con tres Demiurgos: la Inteligencia que genera las Esencias-Formas extraídas del Uno-

Bien, el Alma superior que genera los Logoi superiores recibidos de la Inteligencia, y el 

Alma inferior que genera los Logoi inferiores recibidos de su contraparte superior. Debajo 

de éstos quedan los Logoi ínfimos que son los que la Naturaleza infunde en la materia para 

estructurarla.  Cf. Igal p. 73; Enéada II 3, 17-18. En. V 9, 6, 18-24 y III 8, 2, 27-34 yIII 8, 3, 

7-10. 

 

Vemos que aquello que se llama un ser es algo compuesto; ningún ser es 

simple (...); se les llama combinaciones y se resuelven por ejemplo: el 

hombre en un alma y un cuerpo, y el cuerpo en cuatro elementos. Pero cada 

elemento se compone de una materia y de algo que le da la forma. (...) 

Transportando los mismos principios al universo se llegará a una 

Inteligencia, en la que se verá al verdadero creador y demiurgo. Se dirá que 

el substrato que recibe las formas es fuego, aire, agua o tierra, pero que estas 

formas le vienen de otro ser y que ese ser es el alma. El alma incorpora la 

forma del mundo a los cuatro elementos, pero es la Inteligencia quien le 

proporciona las razones seminales, como el arte entrega al alma del artista 

las reglas racionales de acción.”
281

 

El Alma de este mundo es Dios. Enéada I, 8, 5. 

 

Las tres hipostasis plotinianas pueden ser rastreadas hasta la interpretación del 

neopitagórico Moderato de Cádiz con respecto al Parménides de Platón. Según esta 

interpretación, existen tres unidades o unos: 

- la supraesencial, lo Uno trascendente, incognoscible, inefable 

- la inteligible, lo Uno-Ente trascendental, intuible, expresable 

- la psíquica, lo Uno-Repentino que sintetiza a los dos anteriores sin quitarles su 

esencia.
282

 

 

                                                           
279

 Plotino. Enéada V, 5, 3, 1-4. 
280

 Bréhier. Op. cit., p. 124-25. 
281

 Plotino. Enéada V, 9, 3, 10-35. 
282

 Cf. Soto Rivera. Op. cit., p. 20-21 



68 

 

Mientras que la faceta racionalista del platonismo afirma la trascendencia de lo Uno como 

medida universal de las cosas que por consecuencia les es heterogéneo, para Plotino la 

trascendencia platónica entendida a fondo implica la inmanencia, generando entonces una 

inmanencia en lo trascendente, una absorción de las cosas en su principio:
283

 

 

El ser que procede de lo Uno no se separa de él, aunque no sea idéntico a 

él.
284

  

 

El Principio es sustantivamente uno, mientras que el siguiente al Principio 

es ya, bajo la carga del uno, todas las cosas sin dejar de participar en el Uno. 

Y todo cuanto es suyo es todas las cosas a la vez que uno.
285

 

 

No obstante lo anterior, Plotino insiste en distinguir a lo Uno del ser: 

 

El ser del que se dice que es realmente (...) es múltiple en su contenido.
286

 

 

El ser mismo es múltiple en sí mismo y cualquier otra cosa que 

mencionares, comporta el ser.
287

 

 

Si se distingue al Ser del Uno, entonces el Ser sería la jerarquía inmediata inferior al Uno, 

esto es la Inteligencia, y así lo admite Plotino: 

 

Luego la Inteligencia y el Ser son la misma cosa.
288

 

 

Pero además Plotino acerca al ser humano al nivel de lo Uno: 

 

No estamos separados del ser, sino que somos en él. Y él no está separado 

de nosotros; todos los seres no hacen sino uno.
289

 

 

En la teoría de Plotino, igual que en la de Platón, las almas humanas son dioses, inferiores a 

los demás que en su origen estaban unidos al Alma igual que los otros dioses, pero fueron 

introducidos en el mundo sensible por apartarse de la contemplación del mundo ideal. 

 
En resumen, para Plotino y para todo el neoplatonismo, el Uno existe más allá del tiempo y 

del cambio, en serena contemplación de sí mismo y en la cima de la gran cadena de los 

seres. Toda la existencia deriva del Uno como consecuencia necesaria de su ser puro. Las 

formas eternas emanan del Uno y de ellas lo demás. Los dioses son los ministros del Uno y 

transmiten la influencia divina al mundo sublunar.
290

 

 

                                                           
283

 Cf. Bréhier. Op. cit., p. 200. 
284

 Plotino. Enéada V, 3, 12, 45. 
285

 Idem, 3, 15, 25. 
286

 Idem, 3, 13, 29. 
287

 Idem, 3, 13, 33. 
288

 Idem, 4, 2, 41. 
289

 Plotino. Enéada VI, 5, 4. 
290

 Cf. Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, p. 131. 



69 

 

Como apunta Igal,
291

 Plotino se inspira en la teología aristotélica en lo referente a la 

concepción de la identidad de la Inteligencia con la intelección y con lo inteligible pero con 

dos diferencias importantes. La primera es que el Dios segundo de Plotino difiere del Dios 

aristotélico que también es unidual, en que para Aristóteles éste es realidad primera. La 

segunda es que para Aristóteles el objeto de la intelección de Dios es su propia intelección, 

mientras que para Plotino dicho objeto son las formas platónicas. Y como la Inteligencia se 

identifica con su inteligible, resulta que ésta no es solo unidual, sino además uni-múltiple, 

lo cual constituye la elaboración plotiniana de la segunda hipótesis del Parménides de 

Platón en la que de lo Uno se dice que es Uni-ente (hèn on) y uni-múltiple (hèn pollá). 

 

El sistema de Plotino lo Uno ad quiere importancia primordial no solo por sí mismo como 

principio trascendente, sino también por su cualidad unificante. Así dicho sistema no solo 

es el sistema de lo Uno, sino también de la unificación: 

 

Ahora bien, como la contemplación va elevándose de la Naturaleza al Alma y 

de ésta a la Inteligencia, y como las contemplaciones van haciéndose cada vez 

más íntimas y unificadas con lo sujetos contemplantes y, en el alma virtuosa, 

los objetos conocidos tienden a identificarse con el sujeto puesto que tienden a 

la Inteligencia, síguese claramente que en esta ambas cosas son ya un sola, no 

por intimidad como en el alma perfecta, sino por esencia y por el hecho de que 

“ser y pensar son la misma cosa”.
292

 

 

La realidad, entonces, puede compararse con una serie de esferas embutidas las unas en las 

otras diferentes en cuanto a su periferia, pero coincidentes en su centro.
293

 

 

Por otro lado menciono una apreciación de Brehiér, quien con un enfoque un tanto 

reprobatorio que yo no comparto, dice que la doctrina de Plotino se trata en el fondo de la 

transposición de la dialéctica de Platón que para éste era un método, a una realidad 

metafísica. De esta manera: 

 

La filosofía de Plotino con su Inteligencia rígida y acabada que conserva de la 

dialéctica de Platón sólo el diseño y el contorno, sólo expresa los defectos del 

espíritu de su época que habían ido acentuándose a lo largo de la historia de la 

filosofía griega.
294

 

 

Según la interpretación de Soto
295

, probablemente Plotino quiso transgredir los límites del 

platonismo, especialmente del que pitagorizaba usando dualísticamente las nociones de lo 

Uno y la Díada Indefinida. Dice Soto: 

 

La ambigüedad de Platón al haber enseñado esotéricamente una “arjeología” de 

los primeros principios y elementos de todas las cosas, de seguro que no era del 

                                                           
291

 Igal. Op. cit., p. 48. 
292

 Plotino. Enéada III, 8, 8, 1-10. Gredos, España, 2006. 
293

 Cf. Puech, Henri Charles. En torno a la Gnosis, Taurus, Madrid, 1982, p. 108. 
294

 Bréhier, Émile. La filosofía de Plotino, Sudamericana, Buenos Aires, 1953, p. 181. 
295

 Soto Rivera. Op. cit., p. 278.  



70 

 

beneplácito de Plotino, quien enseñó neopitagóricamente que lo Uno era la 

Causa de la Díada Indefinida.
296

 

 

Lo uno si ha de ser estrictamente uno no puede ser otra cosa que absoluto incluyendo en sí 

a la dualidad.
297

 Se podría calificar de monista este planteamiento, pero considerado junto 

con la propuesta de la Inteligencia y del Alma, ya no es tan fácil hacerlo. 

 

De esta manera podemos distinguir en Plotino, así como en el neoplatonismo en general y 

en el neopitagorismo, lo Uno primario seguido de lo Uno secundario y de lo Uno terciario. 

 

Si a lo Uno primario se le puede denominar también Dios, esto no es menos cierto para lo 

Uno secundario, y así lo afirma Plotino.
298

 De esto a la Trinidad cristiana ya no queda ni un 

paso. 

 
La doctrina de Plotino ha sido catalogada como panteísmo y como monismo, pero, como 

asienta Gilson, estas categorías no le son aplicables strictu sensu, sin sólo desde una 

perspectiva cristiana que identifica a lo Uno-Bien plotiniano con el Ser del Dios cristiano, y 

entonces convierte la emanación de lo múltiple a partir de lo Uno, en una emanación 

cristianizada de los seres a partir del Ser.
299

 

 

 
3. LO UNO DE CHINA 
 

El sistema más antiguo de la tradición china es el taoísmo. Originalmente constituía el 

horizonte general de la cultura china, siendo a la vez ciencia, religión y filosofía. Alrededor 

del siglo II D. C. se constituyó en religión por oposición al budismo. Desde entonces 

subsisten el taoísmo religioso y el taoísmo filosófico que tienen muchísimos puntos en 

común, con la diferencia del que el taoísmo filosófico sigue estando presente en toda la 

cultura china, incluso en religiones diferentes a la taoísta, mientras que el taoísmo religioso 

tiene sus cotos bien establecidos. 

 

El texto cumbre de la tradición taoísta es el Tao Te King, atribuido a Lao-Tsé y que data de 

alrededor del siglo III A. C. Es importante destacar con José Miguel Tola
300

, que el Tao Te 

King es un libro sin dios y sin mitología, no obstante el taoísmo religioso surgido después sí 

tiene dioses y mitología. El concepto más importante que se expone en ese texto es el del 

Tao, término que es muy anterior a la época de ese libro, y que abarca una amplísima gama 

de significados entre los cuales destacan tres: primero, el de sentido, razón, principio, 

orden, pudiendo equipararse aquí al concepto de armonía;
 301

 segundo el de camino, 

método, vía, curso, proceso; tercero, el de Principio primerísimo, absoluto, permanente, 

omnipresente, inefable e incognoscible. En el tercer sentido  Tao es la calidad primaria de 

ser, anterior a cualquier división, por lo que es en este tercer significado donde encontramos 

                                                           
296

 Soto Rivera. Op. cit., p. 278. 
297

 Eliade, Mircea. La Búsqueda, Megalópolis, Argentina, 1971, p. 124. 
298

 Plotino. Enéada V, 5, 3, 1-4. 
299

 Cf. Gilson, Etienne. El Ser y los filósofos, Pamplona, Universidad de Navarra, 1985, p. 52. 
300

 Tola, José Miguel. Prefacio a: Lao Tsé, Tao Te King, Premia editora, México,1981, p. 19. 
301

 Suárez Girard, Anne Hélène, Introducción en: Lao Zi, Tao Te King, Siruela, Madrid, 2007, p. 21-22.  



71 

 

el principio de lo Uno en la tradición china,
 302

 y es en este sentido que me referiré a él en 

adelante. Al respecto dice Tere Román: 

 

El taoísmo emplea el término Tao con la significación de la totalidad de lo 

existente, semejante a lo que algunos eruditos occidentales han denominado 'lo 

absoluto' .
303

 

 

En palabras de Isabelle Robinet, el Tao: 

 

Es el fundamento último, pero incognoscible, sin forma perceptible, 

movimiento sin fin y sin objeto. Es tránsito, pasaje, el Otro que es uno 

mismo.
304

 

El Tao Te King es un libro a base de aforismos que consta de 81 capítulos cortos, de los 

cuales, para el tema que nos ocupa, destacan 6 especialmente por su connotación 

metafísica. Éstos son los capítulos 1, 6, 21, 25, 34, 42, de los cuales solo transcribo un 

fragmento del 1 y del 25.
305

 

 

El Tao que puede ser expresado 

no es el Tao Absoluto. 

El nombre que puede ser revelado 

no es el Nombre Absoluto. 

Sin nombre es el principio del Cielo y la Tierra; 

Con nombre es la madre de todas las cosas.
306

 

 

Hay algo natural y perfecto 

Existente antes al Cielo y a la Tierra. 

Inmóvil e insondable 

Permanece solo y sin modificación 

Está en todas partes y nunca se agota 

Se le puede considerar la Madre de todas las cosas 

No conociendo su nombre lo llamo Tao.
307

 

 
Lo primero a lo que nos enfrentamos es a la inefabilidad del Tao. Éste aparece como algo 

que no es ni puede ser claro y distinto porque no se puede apresar en un concepto. El texto 

nos pone en guardia contra las palabras en relación con el Tao, nos lleva a dudar de las 

palabras, nos dice: “si vas a hablar sobre el Tao, tus palabras serán mentira”. De entrada 

nos pone en actitud de pasmo, de pasividad, de wu-wei (no hacer). En este sentido, el Tao 

                                                           
302

 Cf. Preciado Idoeta, Iñaki. Estudio preliminar, en Tao Te King. Los libros del Tao. Lao Tsé, Trotta, 

Madrid, 2006, p. 48-49 y 64-65. 
303

 Román, Ma. Teresa. Sabidurías orientales de la antigüedad, Alianza Editorial, Madrid, 2004, p. 386. 
304

 Robinet, Isabelle. Lao Zi y el Tao, Olañeta, Barcelona, 1999, p. 180. 
305

 Es importante resaltar la enorme diferencia entre la lengua china y las lenguas indoeuropeas, ya que en la 

primera se utilizan ideogramas, mientras que en las otras utilizamos letras que conforman palabras que 

conforman conceptos. Por ello las transliteraciones del chino concretamente al español (que es la lengua en 

que se elabora la investigación presente), siempre tienen diversas posibilidades. 
306

 Lao Tzu. Tao Te King, I. Trad. Tola, José Miguel, Premia editora, México, 1981. 
307

 Idem, XXV. 



72 

 

apela a una racionalidad supra-lógica porque no está basada en la contradicción ni en el 

contraste entre lo uno y lo otro cualesquiera. 

 

En segundo lugar, hay un carácter de permanencia, de inmutabilidad en el Tao. Por lo tanto, 

el tiempo no le afecta, el Tao está más allá del tiempo. E igualmente con respecto al 

espacio. 

 

Al no haber diferencia alguna en el seno del Tao, éste es la identidad absoluta, de la cual, 

misteriosamente surge la diferencia. Al ser el Tao la identidad absoluta, podemos aplicarle 

el concepto de Uno. Ciertamente el Tao no es múltiple, por lo tanto de acuerdo a nuestra 

lógica,  el Tao es uno.  Pero si decimos que el Tao es uno, esto ya es una determinación y el 

Tao es indeterminado. También estaríamos tentados a considerar el Tao como el Todo pero 

esto es otra determinación, y al inicio  del capítulo 25 se nos pone en guardia y se nos dice 

que el Tao es anterior a las cosas las cuales constituirían el Todo. 

 

Sin embargo el texto no nos deja en el pasmo sin ninguna posibilidad, pues inmediatamente 

después de hablar del Tao como lo indeterminado, menciona las determinaciones y la 

posibilidad de nombrarlas, incluso desde su origen que es “la madre de todas las cosas”. 

 

De modo que aquí tenemos un doble origen del universo. En primer lugar lo indeterminado, 

el Tao; y en segundo lugar, lo determinado, la madre de todas las cosas, lo que sí se puede 

nombrar y que en algunas traducciones inadecuadamente nombran como Ser. Esta 

traducción es inadecuada porque en lengua china no existe el verbo ser, y por ello esta 

traducción puede hacer más confusa la comprensión del mensaje del Tao Te King. 

 

Esta polaridad entre lo determinado y lo indeterminado no puede dejar de evocarnos la 

doctrina pitagórica en cuya famosa tabla de opuestos figura esta dicotomía en primer lugar 

bajo la versión de límite-ilimitado. 

 

El absoluto en tanto que “fundamento y enigma”
308

 se puede equiparar con el Tao, excepto 

porque en el pensamiento tradicional chino se tiende a evitar lo absoluto. De ahí la 

dificultad de comprensión para nosotros del Tao. En cualquier caso, hay algo anterior a 

todo, indeterminado, inasible, inefable, completamente enigmático, que es el Tao. El Tao es 

lo Uno más primario.
309

 No obstante, entre los pensadores chinos, e incluso en los textos 

clásicos, hay dos posturas divergentes en cuanto a las relaciones entre el Tao y el Uno. La 

primera identifica a ambos. La segunda los diferencia colocando en primer lugar al Tao.
310

 

 

El Tao para Occidente puede ser comprendido como Dios, como Ser y como Uno; o como 

algo más que podría englobar a los tres y que es simplemente el Tao. 

 

 
 

                                                           
308

 Nicol, Eduardo. La idea del hombre. FCE, México, 2003, p. 69. 
309

 Cf. Robinet. Op. cit.,, p. 51 
310

 Cf. Preciado Idoeta. Op. cit., p. 79-85. 



73 

 

4. LO UNO DE INDIA.311 
 

La mónada es reconocida en el hinduismo tradicional desde su libro más antiguo que es el 

Rig-Veda, aunque dándole diversos nombres,
312

 como Sûrya, Atman, Brahma, Agni, Indra, 

Vâyu, Prana o Prajâpati.
313

  Así en Atharva Veda se dice: 

 

Oculto, Prajâpati se mueve en la matriz y nace de múltiples formas.
314

 

 

Con este último nombre se le saluda como creador del cielo y de la tierra, de las aguas y de 

cuanto vive en el himno a Hiranyagarbha.
315

 En otros textos se le reconoce como padre de 

los dioses y como el Único desde el principio.
316

 Así en el Aitareya-brahmana se dice: 

 

En el principio Prajâpati estaba aquí siendo Uno solamente.
317

 

 

El principal pasaje del Rig Veda donde se habla de lo Uno (eka) como origen del orden 

cósmico (rita)
318

 es el himno X, 129 que reza: 

 

1. Entonces no existían 

ni lo existente ni lo inexistente, 

no existía el espacio etéreo, 

ni la bóveda celeste que está más allá. 

¿Qué se agitaba? 

¿Dónde? 

¿Bajo la protección de quién? 

¿Existía el agua, insondable abismo? 

 

2. No existía la muerte ni lo inmortal entonces; 

no existía signo distintivo de la noche y del día. 

Sólo aquel Uno respiraba 

sin aire, por su propio poder. 

Diferente de él no existía cosa alguna. 

 

3. En el comienzo sólo existía tiniebla envuelta en tiniebla. 

Agua indiferenciada era todo esto. 

Aquel Uno, que al surgir estaba rodeado por el vacío, 

nació por el poder de su ardor interno. 

                                                           
311

 Para tener un panorama general y muy sintético de la tradición hinduista, ver Apéndice, nota 1 al Cap. III. 
312

 Rig Veda v.44.6. Cf. Mora, Juan Miguel de. El concepto de la divinidad en el hinduismo, UNAM, México, 

2003, pp. 17-21.  
313

 Cf. Coomaraswamy, Ananda K. El Vedanta y la tradición occidental, Siruela, Madrid, 2001, p. 73. 
314

 Atharva Veda X.8.13. Cf. Mandukya Upanishad II.2.6. y Braharadanyaka Upanishad I.5.20; Bhagavad 

Gita XIII, 16 y XVIII, 20; Satapatha Brahmana X.5.2.16. 
315

 Rig Veda X, 121, 1-2. 
316

 Satapatha-brahmana II, 2, 4, 1 y XI, 1, 6, 14.  
317

 Aitareya-brahmana X, 1, 5. 
318

 Cf. Tola, Fernando. Vedismo, Brahmanismo, Hinduísmo, en: Cruz Hernández, Miguel, comp.  Filosofías 

no occidentales,  Trotta, Madrid, 1999, p. 102. 



74 

 

 

4. En el comienzo vino a él el deseo, 

que fue el primer semen de la mente. 

Buscando en su corazón, 

gracias a su sabiduría, 

los sabios encontraron 

el vínculo de lo existente en lo inexistente. 

 

5. Su cordel estaba transversalmente extendido. 

¿Existía un abajo? ¿Existía un arriba? 

Existían fecundadores, existían energías. 

Debajo estaba la energía, arriba estaba el impulso. 

 

6. ¿Quién sabe en verdad? 

¿Quién puede aquí decir 

de dónde nació, de dónde esta creación? 

Los dioses vinieron después, 

gracias a la creación del universo. 

 

7. Aquel que en el cielo supremo es su guardián, 

sólo él sabe de dónde llegó a ser esta creación, 

ya sea que él la hizo, ya sea que no, 

o tal vez ni él lo sabe.
319

 

 

En otras partes del Rig-Veda se declara: 

 

El Uno al que los sabios contemplan en formas diversas (Ekam santam 

bahudhâkalpayanti)
 320

  

 

El sabio da diversos nombres a lo que es Uno; Agni, Yama, Matrisvan (Ekam 

sad viprâ bahudhâ vadanti agnim yamam mâtrsvânam âhuh).
321

 

 

En el Atharva Veda se dice: 

 

Lo que se mueve, lo que vuela, lo que está inmóvil, lo que respira, lo que no 

respira, lo que mueve las cejas, todo esto concentrado en un solo Uno, por 

múltiples que sean sus formas, sostiene la tierra.
322

 

 

En las Upanishads se le dan a esto Uno específicamente dos nombres: Atman o 

Brahman,
323

 pero en la Bhagavad Gîtâ se reconoce nuevamente que Brahman puede tener 

muchos nombres
324

. En la tradición védica, lo Uno se identifica con Brahman, que puede 

                                                           
319

 Traducción tomada de: Tola, Op. cit., p. 102. 
320

 Rig-Veda, X,114, 5. 
321

 Rig-Veda I, 164, 46. 
322

 Atharva Veda V, 11, 6. 
323

 Brhadâranyaka Upanishad I. 4,10-11 y II. 5, 15. 
324

 Bhagavad Gîtâ, XI, 21-25. 



75 

 

ser traducido como “Poder Sagrado”
325

 y también como "Lo Absoluto",
326

 aunque 

erróneamente se ha traducido como "Dios". Es bajo la denominación de Brahman que eso 

trascendente y Uno se ha difundido más en los últimos siglos. Brahman es lo primordial, es 

universal e impersonal, y no admite determinación, especificación ni calificación alguna. 

Pero Brahman además adquiere personalidad como Dios, es decir, se convierte en Dios y es 

denominado Ishvara. Ishvara es más limitado que Brahman por tener personalidad y admite 

cualidades por lo que se le llama saguna que significa calificado. Cualquier atributo divino 

pertenece a Ishvara, no a Brahman. A veces se usa la palabra Brahma para designar tanto al 

principio primordial indeterminado como a la faceta productora de Ishvara. En estos casos 

se distingue entre ambos llamando al primero Para-Brahma (supremo Brahma) y al segundo 

Apara-Brahma (no supremo Brahma).  

 

Ishvara, además, contiene tres posibilidades o tres facetas, surgiendo a partir de ellas lo que 

se conoce como la Trimurti que está integrada por Brahma, Vihnú y Shiva que son los tres 

aspectos de Ishvara. Brahma es el principio productor de la manifestación que media entre 

Vishnú, principio conservador y animador de los seres, y Shiva principio transformador de 

éstos, también designado como destructor. 

 

A cada uno de los miembros de la Trimurti, que son aspectos de Ishvara, se le considera 

dotado de una energía propia a la que se la da género femenino y se le llama shakti. La 

shakti de Brahma es Saraswati, la de Vishnú es Lakshmi, y la de Shiva, Parvathi. Pero 

paralelamente a Shakti, que tiene carácter femenino, también se le considera una divinidad 

suprema y como tal se le rinde culto, el cual es supervivencia del culto shivaísta de la diosa 

madre previo a la conquista aria patriarcal.
327

 Una explicación del sentido de Shakti como 

divinidad suprema que ofrece Danielou es la de que si Vishnu es la tendencia cohesiva y 

Siva la tendencia dispersante del universo, su resultado antes de Brahma que es la 

mediación dinámica entre ambas tendencias, es Shakti, la energía que la tensión entre 

Vishnu y Siva produce: 

 

La verdadera fuente de la existencia-manifiesta es la energía, no los potenciales 

contrarios que le dan libre curso. La energía no es una cualidad de una u otra 

de las tendencias, ni su mera relación. Representa algo más, algo nuevo. Tan 

pronto como comienza la manifestación, la energía aparece por doquier, en 

todo, como las sustancia de todo. Se la representa como el poder de Siva, de 

Visnu o de Brahma. Concebida como el poder de su forma combinada (Isvara), 

se convierte en la Todopoderosa (Bhagavati), la Resplandeciente (Devi). Se la 

puede representar sola, como la energía que aparece en la Inmensidad neutra, 

semejante a un maelström del que parecen surgir la existencia y las tres 

tendencias básicas (guna). Entonces se la denomina Ilusión (Maya). En 

cosmología, este poder recibe el nombre de Naturaleza (prakriti) cuando se 

manifiesta.
328

 

                                                           
325

 Zimmer, Heinrich. Filosofías de la India, España, Sexto Piso, 2010, p. 93. 
326

 Mora. Op. cit., p. 23; Tola, Fernando. Vedismo, Brahmanismo, Hinduísmo, en: Cruz Hernández, Miguel, 

comp.  Filosofías no occidentales,  Trotta, Madrid, 1999, p. 106. 
327

 Cf. Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 2009, p. 341. 
328

 Danielou. Op. cit.,, p. 337. 



76 

 

 

Brahma puede traducirse como el “Ser Inmenso”
329

 y puede considerarse como el dios 

absoluto, como “la fuente del universo que preside la Creación, preserva bajo el aspecto de 

Visnu y destruye bajo el aspecto de Siva”
330

, pero en el hinduismo tardío su papel se 

desvanece y sus funciones creadoras son transferidas a Vishnú o a Shiva, y a Brahma se le 

substituye por el principio femenino Shakti cuyas definiciones casi todas incluyen las 

características de Brahma.
331

 

 

Vishnú y Shiva han adquirido personalidad mítica y son objeto de culto extendido en la 

India. Igualmente lo son las shaktis de cada miembro de la Trimurti y entonces se les llama 

“consortes” de los dioses respectivos. 

 

A Brahman se le puede entender como Inmensidad, como un continuo Espacio-Tiempo-

Conciencia (Sat-Ananda-Cit, o en el orden tradicional Sat-Cit-Ananda).
332

 Este principio 

último está fuera del alcance de la forma, del pensamiento y de la experiencia. Está más allá 

de todas las categorías de lo manifiesto, más allá del tiempo, más allá del espacio, más allá 

del número, más allá de los nombres y las formas, más allá de la inteligencia y la palabra.
333

 

Brahman no es uno ni muchos, ser ni no ser; sólo se le puede describir negativamente: 

 

Aquello que la palabra no puede expresar pero gracias a los cual se expresa la 

palabra, has de saber que eso es la Inmensidad (Brahman) y no lo que aquí se 

adora. 

Aquello que el pensamiento no puede concebir pero gracias a lo cual se piensa 

el pensamiento, has de saber que eso es la Inmensidad y no lo que aquí se 

adora. 

Aquello que la mirada no puede ver pero gracias a lo cual la mirada ve, has de 

saber que eso es la Inmensidad y no lo que aquí se adora. 

Aquello que el oído no puede escuchar pero gracias a lo cual el oído escucha, 

has de saber que eso es la Inmensidad y no lo que aquí se adora. 

Aquello que el aliento no puede respirar pero gracias a lo cual el aliento 

respira, has de saber que eso es la inmensidad y no lo que aquí se adora.
334

 

 

De forma paralela a Brahman existe Âtman y entre ellos hay identidad según se plantea en 

las Upanishads.
335

 Como dice Mahadevan, esta doctrina de la unidad es la mayor 

contribución de las Upanishads al pensamiento mundial.
336

 

 

En las Upanishads se dan diferentes explicaciones de Atman, que con Consuelo Martín
337

 

podemos resumir en las siguientes respondiendo a qué es Atman: 

                                                           
329

 Cf. Idem, p. 314. 
330

 Markandeya Purana 46, 21. Traducción tomada de: Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, 

España, 2009, p. 316. 
331

 Cf. Danielou. Op. cit.,, p. 316. 
332

 Taittiriya Upanishad, 2, 1, 1. 
333

 Danielou. Op. cit.,, p. 60. 
334

 Kena Upanishad I, 4, 8. 
335

 V. g. Chândgoya Upanishad, V, xi, 1; VI, viii, 7.  
336

 Mahadevan, T. M. P. Invitación a la Filosofía de la India, FCE, México, 1998,  p. 39. 



77 

 

 - El aliento de vida en el sentido de espíritu (Avathara Upanishad X, 8, 44), 

 - Origen de toda forma y toda acción ( Kausithaka Upanishad III, 8). 

 - El más interno del hombre igual a lo Absoluto (Chandgoya Upanishad III, 14, 4) 

 - El soporte y ser de todas las cosas (Brihadâranyaka Upanishad II, 5, 15). 

 - La unidad (Brihadâranyaka Upanishad I, 4, 7). 

 - El origen del amor (Brihadâranyaka Upanishad II, 45) 

 - Sujeto único y trascendente (Brihadâranyaka Upanishad III, 4, 2). 

 - Lo Absoluto (Mandukya Upanishad 2) 

 

He aquí tres citas sobre el Âtman tomadas de las Upanishads: 

 

Aquel que habita en todo ser diferente de todos los seres; aquel que todos los 

seres desconocen, cuyo cuerpo todos los seres son, que a todos los seres 

gobierna de adentro; él es tu Âtman, el regente interior, el inmortal. No hay 

fuera de él quien vea, no hay fuera de él quien oiga, no hay fuera de él quien 

entienda, no hay fuera de él quien conozca. El es tu Âtman, el regente interior, 

el inmortal. Otra cosa que no él, es dolor.
338

 

 

Es una esencia invisible, inactiva, imperceptible, incalificable, inconcebible, 

indescriptible, sin contacto con lo manifiesto, y que intentamos representar con 

el término de Atman. Es el cuarto grado no dual, no manifiesto (del ser) 

tranquilo, apacible, favorable (siva), más allá de los tres grados de la existencia 

física, sutil y causal, más allá de los tres grados correspondientes de la 

experiencia, los estados de vigilia, sueño y sueño-profundo.
339

 

 

No es conciencia interior ni conciencia exterior, ni tampoco semiconsciencia, 

ni conciencia durmiente, ni conciencia, ni inconsciencia. Es el Atman, el 

Espíritu mismo, que ni puede verse ni tocarse, que está por encima de todas las 

distinciones, más allá del pensamiento, y es inefable. En la unión con él reside 

la prueba suprema de su realidad. Es el fin de la evolución y de la 

indivisibilidad del uno.
340

 

 

Específicamente en el Chândgoya Upanishad  (VI, 13) se dice: 

 

Por esa esencia sutil es animado todo, ella es la única realidad, ella es el âtman 

y tú, Svetaketu, tú eres eso.
341

 (“Tú eres eso” en sánscrito: tat tvan asi.) 

 

Podemos entender al Atman como conciencia en sentido pasivo que se diferencia del 

intelecto activo y discriminativo que es buddhi. En palabras de Danielou, el Atman es lo 

                                                                                                                                                                                 
337

 Martín, Consuelo, Conciencia y realidad, estudio sobre la metafísica advaita, Trotta, Madrid, 1998, p. 72-

73. 
338

 Brihadâranyaka Upanishad, III, 7, 15 y 23. 
339

 Mandukya Upanishad, 1, 7. Trad. de: Danielou, Op. cit., p. 60. 
340

 Mandukya Upanishad, en: Los Upanishads. J. Mascaró y R. Crespo (eds.), Diana, México, 1973, pp. 67-

68. 
341

 Trad. de Mora, Op. cit., p. 124. 



78 

 

absoluto del hombre: para él no existe otra realidad trascendente. También se le ha llegado 

a traducir como el “Sí mismo” o Self.
342

 

 

No se llega al Sí mismo mediante las enseñanzas, la inteligencia o el saber. Lo 

alcanza quien se dedica a él. Sólo a éste revela el Sí mismo su forma. Quien no 

ha renunciado a la acción, quien no ha encontrado la paz, quien no sabe 

concentrarse, quien no ha reducido su pensamiento al silencio, no puede 

alcanzar el Sí mismo con la sola fuerza de la inteligencia.
343

 

 

La relación entre Brahman y el universo tiene dos posibilidades según la tradición india. La 

primera es la visión cósmica (saprapañca) según la cual, Brahman es el fundamento 

omnímodo del universo. La segunda es la visión no-cósmica (nisprapañca) para la cual 

Brahman es la realidad absoluta de la cual el universo no es más que una apariencia.
344

 

Estas visiones generan dos escuelas del vedanta: la teísta y la monista. Éstas son designadas 

como teísmo y absolutismo por Mahadevan.
345

 En el teísmo se afirma la existencia de una 

deidad personal mientras que en la otra posición se afirma a un absoluto impersonal. En 

ambos casos esto uno es inmanente al mundo a la vez que lo trasciende. Derivado de estas 

dos visiones hay también dos modos de concebir el universo en relación a Brahma: 

 

—Parinâmavâda o teoría de la transformación, según la cual el universo es una emanación 

de Brahman. Aquí el universo es real. 

—Vivarta-vâda o teoría de la transfiguración, según la cual el universo es una 

manifestación de Brahman
346

. Aquí el universo es irreal, pura apariencia: mâyâ. 

 

En el Rig-Veda se habla por primera vez de mâyâ  al decir que Indra asume muchas formas 

a través de sus ilusiones.
347

 Este concepto de mâyâ como ilusión vertebra toda la tradición 

hinduísta y lo encontramos en diversos textos.
348

 

 

Para resolver la contradicción entre las dos visiones de Brahman, Sankara postula dos 

puntos de vista: el absoluto (pâramârthika) y el relativo (vyâvahârika). Desde el punto de 

vista absoluto, Brahman es no dual y carece de cualquier relación; sólo él existe y no hay 

nada fuera de él. Desde el punto de vista relativo, que es el humano, Brahman se nos 

presenta como Dios, es decir como generador del mundo.
349

 

 

Mientras que en Occidente, Parménides es el ejemplo más destacado de defensa filosófica 

del monismo, en Oriente quizás lo sean los filósofos hindúes del siglo VIII Gaudapada y 

Sankara. A ellos se les califica como monistas porque admiten un único género de 

substancia, con lo cual queda descartada la dicotomía entre espíritu y materia. Su escuela es 

                                                           
342

 Danielou, Op. cit., p. 58. 
343

 Katha Upanishad, 2, 23-24. 
344

 Cf. Mahadevan, Op. cit., p. 45-46. 
345

 Idem,  p. 29-31. 
346

 Cf. Idem, p. 48-49.  
347

 Rig-Veda, VI, 47, 48; Mahadevan, T. M. P. Invitación a la Filosofía de la India, FCE, México, 1998,  p. 

51. 
348

  Por ejemplo en Svetâsvatara Upanishad, I, v, 3.  
349

 Cf. Mahadevan, Op. cit., p. 306. 



79 

 

denominada Vedanta-advaita, y para ella, Brahman, Principio Supremo, Absoluto, neutro, 

impersonal, carente de atributos, al margen del tiempo, del espacio y de la causalidad, 

impensable e inexpresable, constituye la única realidad verdaderamente existente, siendo 

todo lo demás mayâ, ilusión.
350

 

 

Uno de los textos más destacados del Vedanta Advaita y que resume su quintaesencia es 

Mândûkya-kârikâ de Gaudapâda. El cuarto capítulo de esta obra (Alâtashânti-prakarana) 

tiene claro paralelismo con la Alegoría de la Caverna de Platón.
351

 En su monismo a 

ultranza, Gaudapada, en las Kârikâ se afirma que sólo Brahman existe, que el universo por 

lo tanto no es real, y todo el proceso del devenir que percibe el ser humano es mayâ, 

ilusión.
352

 Dice Martín: 

 

Gaudapada no puede admitir que lo Uno fundamente lo múltiple, ni siquiera 

que lo Absoluto coexista con lo relativo.
353

 

 

El exégeta más destacado de esta escuela y su mayor exponente es Shankara (Aprox. 788-

820): 

 

Para Sankara, según su Kevalâdvaita, no hay otra realidad más que el Brahman 

y por tanto el mundo es una ilusión. El mundo es un sueño, afirmación que, 

como muchos señalaron, se acerca a ciertas doctrinas budistas. Sankara enseña 

la unicidad del Ser aislado, es decir, solo en su existencia, infinito y eterno, sin 

particularidad alguna, sin posibilidad de definición o calificación y aparte del 

mundo de las representaciones. El mundo sensible es para Sankara solamente 

mâyâ (ilusión) que engaña debido a la ignorancia (avidyâ).
354

 

 

Claro que la postura del Advaita-vedanta tiene sustento en la tradición de la que surge. Así 

en Brhadâranyaka Upanishad 
355

 se afirma la unidad de todo haciendo alusión al Rig-

Veda,
356

 e igualmente la tradición cuenta con la expresión visvam êkam que expresa la 

identidad entre lo uno y lo múltiple, y que aparece por primera vez en el Rig Veda III.54.8. 

Según los partidarios del Vedanta Advaita, la visión cósmica (saprapañca) es la versión 

exotérica para el vulgo de la verdad esotérica que constituye la nisprapañca o 

acosmismo.
357

 

 

Si bien se puede entender a Brahman como el ser universal, principio insondable de todas 

las formas de realidad,
358

 hay una distinción ulterior entre el Ser y Brahma. Según algunos 

                                                           
350

  Cf. Tola, Fernando. Vedismo, Brahmanismo, Hinduísmo, en: Cruz Hernández, Miguel, comp.  Filosofías 

no occidentales,  Trotta, Madrid, 1999, p. 131. 
351

 Cf. Mahadevan, Op. cit.,  p. 284.   
352

 Cf. Gaudapada, Kârikâ III, 48; Martín, Consuelo, Conciencia y realidad, estudio sobre la metafísica 

advaita, Trotta, Madrid, 1998, p. 62. 
353

 Martín, Consuelo, Conciencia y realidad, estudio sobre la metafísica advaita, Trotta, Madrid, 1998, p. 62. 
354

 Mora, Op. cit., p. 30. 
355

 Brhadâranyaka Upanishad, II, v, 19. 
356

 Rig-Veda, VI, 47, 48. 
357

 Cf. Hulin, Michel y Kapani, Lakshmi. Hinduísmo; en: Delumeau, Jean, El hecho religioso, una 

enciclopedia de las religiones hoy, Siglo XXI, México, 1997, p. 260. 
358

 Cf. Bréhier, Émile. La filosofía de Plotino, Sudamericana, Buenos Aires, 1953, p. 161. 



80 

 

autores, el concepto de lo Uno puede aplicarse estrictamente al Ser, más no a Brahma que 

está más allá del Ser. Lo Uno implica determinación y Brahma es completamente 

indeterminado. Por eso para el estudio de Brahma se usa un concepto negativo con el 

término advaita quiere decir sin dualidad. 

 

Hoy en día para muchos sâdhus (santos), gurús (maestros),  sannyasins (renunciantes o 

ascetas), y fieles del hinduismo, solo Brahman es. Todo lo demás es mâyâ: magia de las 

múltiples formas de un dios único. Y este es el juego divino, lilâ, el espectáculo 

manifestado (desplegado) por Isvara, el proyeccionista de nuestros sueños.
359

 

 

Respecto a Brahman no puede haber duda: éste es lo absoluto, el Uno del neoplatonismo, el 

Dios trascendente del cristianismo, origen de todo. 

 

 
5. LO UNO DE ANÁHUAC. 
 

Anáhuac es el nombre que los nahuas daban a toda la actual América del norte desde el 

remoto norte hasta el final de la zona maya en Nicaragua. Al sur de esto se encontraba el 

Tahuantisuyo, cuyo imperio más fuerte era el de los incas. Al Anáhuac, la civilización 

euro-occidental le ha llamado Mesoamérica. 

 

En Mesoamérica no encontramos un pensamiento abstracto como en la antigua Grecia y lo 

que le siguió. Aquí lo que hay es un pensamiento metafórico y simbólico relacionado 

siempre con cosas concretas y entroncado a una cosmovisión en la que lo divino siempre 

está presente. Por ello si hemos de encontrar el principio de unidad entre estas culturas 

jamás lo debemos buscar bajo el concepto de uno (ce en náhuatl; hun en maya). Sin 

embargo los estudiosos coinciden en que en la mentalidad de Mesoamérica existía la 

noción de unidad primigenia pero envuelta en un ropaje mítico y divinizante. 

 

Las civilizaciones de Mesoamérica creían en la simultaneidad del tiempo total en una 

dimensión no terrestre, es decir en el otro espacio.
360

 Como plantea López Austin
361

, la 

referencia a esta fusión divina se hace explícita en la fiesta del mes de tlacaxipehualiztli en 

la que cuatro hombres visten pieles de los sacrificados, representando cada uno de ellos a 

un dios correspondiente a cada uno de los cuatro rumbos de la tierra. Los cuatro hombres 

bailan asidos entre sí tirando cada uno hacia su propio rumbo. Hace constar Durán que esto 

era: 

 

para significar que todo era un poder y una unión, juntábanse todos estos dioses 

en uno y atábanles el pie derecho del uno con el pie izquierdo del otro, 

liándoles las piernas hasta la rodilla, y así atados unos con otros andaban todo 

aquel día, sustentándose los unos con los otros, en lo cual—como dije—daban 

                                                           
359

 Cf. Hulin y Kapani, Op. cit., p. 277. 
360

 López Austin, Alfredo. Los mitos del tlacuache: caminos de la mitología mesoamericana, Alianza 

Editorial Mexicana, México, 1990, p. 81. 
361

 Idem, p. 205-06. 



81 

 

a entender la igualdad y su conformidad y daban a entender su poder y 

unidad.
362

  

 
Así existían los dioses de cada uno de los cuatro puntos cardinales o rumbos del mundo que 

a la vez eran uno solo.
363

 Entre los nahuas esta conjunción divina de cuatro en uno era 

designada como Nappatecuhtli, Nauhyotécatl o Nauhyotecuhtli. 

 
Pero había aún una fusión superior de todos los dioses,  origen de la vida más allá del sol, 

nombrada Hunab Ku entre los mayas como lo refiere Diego López Cogolludo: 

 

Creían los indios de Yucatán que había un dios único, vivo y verdadero, que 

decían ser el mayor de los dioses, y que no tenía figura, ni se podía figurar por 

ser incorpóreo. A éste llamaban Hunab Ku.... De éste decían que procedían 

todas las cosas, y como a incorpóreo no le adoraban con imagen alguna, ni dél 

la tenían.
364

 

 

Entre los nahuas a ese dios superior y síntesis de los demás se le asignaban diversos 

nombres: Ometéotl, Tloque Nahuaque, Icnopiltzin, Moche, Moquequeloatzin, Titlacahuan, 

Moyocoyani.
365

 Algo similar ocurría entre los mayas: 

 

Los antiguos mayas concebían algunas de sus deidades no sólo como una 

entidad individual, sino como un ser de carácter complejo y múltiple. Hemos 

visto que Chaac era considerado como un solo dios, y al mismo tiempo como 

cuatro dioses. Lo mismo pasaba con los Oxlahuntikú, o trece dioses del mundo 

superior, que eran considerados como una sola deidad y al mismo tiempo como 

trece dioses separados; los Bolontikú o nueve dioses del mundo inferior 

también eran considerados bajo este carácter.
366

 

 

Tenemos entonces que en Mesoamérica se conocían planteamientos similares a los de 

Brahman y Tao en los que la lógica queda trascendida y la identidad alterada: 

 

De la misma manera en que los dioses pueden fundirse, como seres complejos, 

compuestos, pueden dividirse en advocaciones y en divinidades independientes 

que se reparten las características y quedan como divinidades piramidalmente 

derivadas de otra superior.
367

 

 

También apunta hacia lo Uno en Mesoamérica, el concepto maya de kinh, cuyo paralelismo 

con el concepto chino de Tao, es sorprendente, como lo plantea León Portilla.
368

 

 

                                                           
362

 Durán, D....Historia de las Indias.............V. I, p. 97. Tomado de: López Austin, Op. cit. 
363

 Cf. Thompson, J. E. S. Historia y religión de los mayas, Siglo XXI, México, 1975, p. 248. 
364

 López Cogolludo, Fray Diego. Historia de Yucatán, Academia literaria, México, 1957, V. I, p. 192. 
365

 Cf. López Austin, Op. cit., p. 206.  
366

 Morley, Sylvanus G. La civilización maya, FCE, México, 1972, p. 219. 
367

 López Austin, Op. cit., p. 207.   
368

 León Portilla, Miguel. Tiempo y realidad en el pensamiento maya, UNAM-IIH, México, 1986, p. 107. 



82 

 

Por otro lado, una de las simbolizaciones del principio de unidad del cosmos en la 

civilización maya es la serpiente, pues aparece representada como cuerda o lazo de unión 

entre el hombre y la naturaleza. 
369

 

 

Así, en Anáhuac, se aceptaba la existencia de un “dios supremo, ubicuo, dueño de todo lo 

existente, frecuentemente llamado Único”
370

. 

 
 
6. LO UNO COMO DIOS ÚNICO. 
 

El nivel de lo Uno se puede identificar y se ha identificado con el Dios absoluto. En 

Occidente, el primero de quien se tiene noticia formal que hizo esta identificación fue 

Jenófanes de Colofón hacia el siglo VI A. C., según nos informa Aristóteles
371

. Pero en la 

Grecia antigua, el concepto de Dios no era tan preciso y acotado como lo fue en los 

monoteísmos y se utilizaba indiferentemente el singular y el plural para referirse a lo 

divino, hablándose entonces tanto de "dios" como de "los dioses".
372

  Todo lo que estaba 

por encima de la esfera humana era theion (divino) o se atribuía a la intervención “del 

dios”. Los términos to theion, ho theos y theos eran equivalentes, de tal manera que se 

podía hablar indistintamente de dios o de lo divino, y cada uno de los pensadores le daba 

esta categoría a su principio supremo.
 373

 Así encontramos por ejemplo en el sistema 

plotiniano que el Alma de este mundo es Dios tanto como el Intelecto.
374

 También 

encontramos en la teoría de Plotino, igual que en la de Platón, que las almas humanas son 

dioses inferiores a los demás que en su origen estaban unidos al Alma igual que los otros 

dioses, pero fueron introducidos en el mundo sensible por apartarse de la contemplación del 

mundo ideal. 

 

Pero humanamente es imposible acceder al conocimiento del Dios absoluto que pertenece 

al nivel de lo Uno estando nosotros en el nivel de lo múltiple. Nosotros solo podemos 

acceder a dioses relativos, o a diferentes facetas de Dios: en cualquiera de los dos casos, 

definitivamente le llamamos a nuestra opción "Dios absoluto", pero no lo es. Por eso es que 

se habla en los textos de historia de la filosofía, del Dios de Anaxágoras, inteligencia que 

pone orden en la naturaleza; del Dios de Platón, el Bien que alterna con el demiurgo; del 

Dios de Descartes, que establece las leyes del movimiento; del Dios de Leibniz, concebido 

como un geómetra universal que, con sus cálculos, armoniza las acciones y las aparentes 

interacciones de las mónadas; del Dios de Malebranche que prescribe leyes generales según 

las cuales operarán las causas ocasionales; etc.
375

 Estos diferentes Dioses, es a lo que se 

refieren algunas tradiciones como atributos divinos o nombres divinos. 

 

                                                           
369

 Cf. De la Garza, Mercedes. El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, UNAM, México, 2003, p. 

151. De la Garza basa su argumento en la interpretación de las estelas 22, 25, 50 y 67 de Izapa.  
370

 López Austin, Op. cit., pp. 158. 
371

 Aristóteles. Metafísica  A 5, 986 b 21. 
372

 Cf. Crombie, I. M. Análisis de las doctrinas de Platón, T. I: El hombre y la sociedad, p. 385. 
373

 Cf. Düring, Ingemar. Op. cit., p. 338. 
374

 Plotino, Enéada I, 8, 5. 
375

 Cf. Wahl, Jean. Tratado de Metafísica, FCE, México, 1975, p. 566. 



83 

 

El Uno divino, que precede a todos los opuestos, carece de predicados y, en 

consecuencia, no se le puede nombrar. Toda nominación atañe al principio 

divino, no en su unidad indiferenciada y anterior a toda oposición, sino 

exclusivamente en el despliegue de la multiplicidad que de él se origina.
376

 

 

Por su carácter absoluto y trascendente, lo uno ha sido equiparado con dios único, es decir 

el dios de los monoteístas: 

 

Yahvé o el Padre o Allah no son un dios—el nuestro— , que se destaca entre 

los otros, como en el período henoteísta. Son el único  Dios real, ante quien los 

llamados “dioses” son tan “no Dios” como el resto de la realidad; una realidad 

que es, de suyo, nada, puesto Dios es su creador. Nada es concebible a la par 

de Dios; y ni siquiera es Dios integrable en el Universo: lo trasciende. Si se 

intenta comprender y expresar filosóficamente lo que quiere significar el 

término clave del monoteísmo resulta casi inevitable—en nuestras lenguas y en 

nuestro contexto cultural—el recurso a una noción del tipo de lo Absoluto.
377

 

 

Se considera a la Teología la disciplina encargada del estudio de Dios, pero a partir del 

siglo XII en Occidente se comenzó a aplicar el vocablo de Teología al estudio del dios 

postulado por el cristianismo y fue Pedro Abelardo el primero que dio esta connotación al 

término.
378

 

 
Una vez que se admite la existencia de lo Uno—llámesele o no Dios—, existen dos 

posibilidades en cuanto a su relación con el cosmos o con lo diverso: la inmanencia o la 

trascendencia y entre ambos polos de la oposición entre ellas hay un largo espacio para 

posiciones intermedias, matizadas y ambiguas. Hablemos de las posturas claramente 

opuestas con palabras de Herrero: 

 

La inmanencia total se expresa en el panteísmo que considera que Dios está en 

todos los elementos del cosmos, que forman parte de sus mismo ser: el creador 

no se separa de su creación sino que ésta es una mera extensión o forma de su 

ser que todo lo abarca. En el ámbito griego son los estoicos quienes con mayor 

decisión defienden esta visión panteísta inmanente. La trascendencia total 

supone una absoluta separación entre Dios y su creación, que es obra suya pero 

no parte de su ser, aun admitiendo que la crea, domina y abarca de principio a 

fin. El platonismo es la escuela filosófica más tendente a diferenciar el ser 

divino del cosmos, que emana en último término del Uno pero no se confunde 

con él. En el extremo, en una trascendencia aún más pura, estarían las visiones 

gnósticas que por encima del Dios creador sitúan a una divinidad superior cuya 

separación total del cosmos queda así aún más marcada.
379

 

 

                                                           
376

 Schaeffler, Richard. Filosofía de la Religión, Ed. Sígueme, Salamanca, 2003, p. 49; Heráclito, Fragmentos 

B 51 y B 67. 
377

 Gómez Caffarena, José. El enigma y el misterio. Una filosofía de la religión. Trotta, Madrid, 2007, p. 378. 
378

 Cf. Reale, Giovanni y Antiseri, Darío. Historia del pensamiento filosófico y científico, Herder, Barcelona, 

1988, T. I, p. 445. 
379

 Herrero de Jáuregui, Miguel. Tradición órfica y cristianismo antiguo, Trotta, España, 2007, p. 290. 



84 

 

Es importante distinguir entre monoteísmo y henoteísmo. En el primero se admite solo un 

Dios, mientras que en el segundo no hay exclusividad sino superioridad para un dios, y no 

niega la existencia de otros dioses. El henoteísmo tiene dos posibilidades: 

 

En líneas generales, el esquema politeísta se transforma en monista de dos 

formas: la primera es la jerarquización de los dioses, es decir, la subordinación 

de todos ellos a uno supremo cuyos designios se limitan a cumplir y que acaba 

siendo más divino que el resto; la segunda es el sincretismo, la identificación 

de unos dioses con otros hasta el punto de que todos son equivalentes y, por 

tanto, realmente uno solo, invocado bajo el nombre preferido por el fiel.
380

 

 

Por lo tanto algunas de las tradiciones estudiadas hasta aquí, como  el monismo teológico 

griego o el hinduismo es mejor designarlas con el término de henoteísmo que se deriva de 

la afirmación "uno es dios". En este concepto no hay exclusividad sino superioridad para un 

dios, y no niega la existencia de otros dioses. 

 
6. A. Los monoteísmos. 
 
En la categoría de monoteísmo normalmente se agrupan tres religiones: judaísmo, 

cristianismo e islamismo. Las tres aceptan como uno de sus antecedentes remotos a 

Abraham, por lo que también se denominan abrahámicas, no obstante tener un antecedente 

aún más remoto, pero no explícito, en Akhenatón, el único faraón monoteísta de Egipto.
381

 

Las tres postulan a Dios como creador del mundo. Las tres se fundamentan en una 

revelación de Dios al hombre y por lo tanto aceptan que existe contacto y comunicación 

entre Dios y el hombre. Así mismo las tres tienen un libro como base de sus enseñanzas, 

por lo que se les denomina religiones del Libro. En este último sentido constituyen una 

oposición y una superación de la ritualidad y el culto basados en la oralidad, a los cuales el 

monoteísmo substituye con el ejercicio intelectual de estudio, comprensión y práctica de la 

Escritura Sagrada.
382

 Al respecto ofrezco tres citas de Assman: 

 

La escritura no perpetúa el ritual, sino que lo substituye.
383

 

 

En último término, la escritura canonizada substituye al arte, a la vida 

pública, al mundo. El mundo como tal es explicado y desacreditado en tanto 

que objeto de idolatría. La oración que se dirige al Creador no debe 

confundirse con lo creado. La radical extamundanidad de dios corresponde a 

la radical escrituralidad de su revelación.
384

 

 

La Biblia y el Corán no se han desarrollado a partir de fórmulas cultuales, 

sino a partir de leyes e historias. Su normatividad no es teúrgica en su 

núcleo más originario, sino moral y jurídica. La Biblia y el Corán fundan 

                                                           
380

 Idem, p. 297. 
381

 Cf. Assman, Jan. La distinción mosaica o el precio del monoteísmo, Akal, España, 2006, p. 44-46 y 67-78. 
382

 Cf. Idem, pp. 121-26. 
383

 Idem, p. 124. 
384

 Idem, p. 125. 



85 

 

maneras de vivir, no ejecuciones cultuales. Su arte es la escritura, que se ha 

opuesto al culto y le ha puesto fin.
385

 

 
Esta transición de la religión cúltica de la oralidad a la religión reflexiva de la escritura 

también se observa en la India, donde los Vedas representan—aunque ya estén escritos—la 

primera opción, mientras que las Upanishads representan la segunda. 

 

Podemos decir que en los monoteísmos hay dos vertientes. Una que intenta personificar a 

Dios y otra que menciona a Dios como símbolo de una realidad inefable. En el primer caso 

está el cristianismo, en el segundo el islam. El judaísmo estaría a medio camino entre las 

dos posturas.
386

 

 
 
6. A. 1. El Dios creador. 
 

En el monoteísmo el papel de lo Uno lo ocupa Dios. Aunque la catalogación de 

monoteísmo podría ser discutible, tradicionalmente se acepta así y a ella pertenecen el 

judaísmo, el cristianismo y el Islam. 

 

Sin embargo en los llamados monoteísmos (judaísmo, cristianismo e islam), Dios no sólo 

incluye las características de lo Uno, entendiéndose como el punto de reconciliación de los 

contrarios,
387

 sino que va más allá y se convierte en persona:
388

  

 

Si la formulación filosófica del monismo judeocristiano y griego puede ser 

similar, la realidad religiosa es muy distinta. En formulaciones como la bíblica 

o islámica, el monoteísmo no sólo expresa la creencia en un único dios, sino 

que implica también la noción—no filosófica sino puramente religiosa—de que 

el Dios Único es un dios personal determinado, revelado de una manera 

específica, adorado de un modo concreto, con exclusión de cualquier otro. Esta 

concepción es prácticamente desconocida en el mundo griego.
389

 

 

Esta es la postura de la ortodoxia en las tres religiones y plantea que Dios siendo absoluto, 

contacta al ser humano. En el judaísmo este Dios se hace llamar “Yo soy” (Yahvé) pero se 

procura no pronunciar ese nombre. En el cristianismo este Dios es una Trinidad 

conformada por el Padre, el Hijo Jesucristo, y el Espíritu Santo. En el islam es simplemente 

Dios, Allah. En el judaísmo y en el islam Dios es diferente del hombre. En el cristianismo 

hay confusión por el planteamiento de que Dios se encarna en Jesucristo. Sin embargo 

existe también la postura de que Dios está más allá de una persona y no contacta 

directamente al hombre, siendo ésta la de los filósofos de la Falsafah islámica. Hay además 

una tercera opción que es la postura mística en la cual hay tendencia a la identificación del 

hombre con Dios y de Dios con el hombre. 

                                                           
385

 Assman, Jan. La distinción mosaica o el precio del monoteísmo, Akal, España, 2006, p. 126. 
386

 Cf. Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, p. 437. 
387

 Cf. Schaeffler, Richard. Filosofía de la Religión, Ed. Sígueme, Salamanca, 2003, p. 49. 
388

 Cf. Choza, Jacinto. Metamorfosis del cristianismo. Ensayo sobre la relación entre religión y cultura, 

Biblioteca Nueva, Madrid, 2003, pp. 63-75. 
389

 Herrero de Jáuregui, Miguel. Tradición órfica y cristianismo antiguo, Trotta, España, 2007, p. 296. 



86 

 

6. A. 2. Lo Uno del judaísmo. 
 

Los orígenes del judaísmo se pierden en la noche de los tiempos, aunque ellos postulan su 

línea directa de Dios a partir de la creación en el Génesis.
390

 Aunque muchos judíos lo 

niegan, el Génesis se sustenta en el Enuma Elish como muchos estudiosos han detectado.
391

 

 

El nombre que se le asigna a Dios desde el Génesis en adelante es Yahvhé, cuyo 

significado es “yo soy”, sobre el cual abundaré más adelante.
392

 

El Dios de Israel, que luego heredarán los cristianos, lleva en sí una paradoja, pues aunque 

es Dios de Israel, es al mismo tiempo el Dios de la humanidad, absoluto y omnipotente. En 

este sentido es un Dios exclusivista: 

 

Escucha Israel, Yahvéh es nuestro Dios, sólo Yahvéh. Amarás a Yahvéh tu 

Dios con todo tu corazón, con toda tu alma y con toda tu fuerza. Queden 

grabadas en tu corazón estas palabras que yo te mando hoy. Se las repetirás a 

tus hijos, se las dirás tanto si estás en casa como si vas de viaje, cuando te 

acuestes y cuando te levantes, las atarás a tu mano como una señal, como un 

recordatorio ante tus ojos. las escribirás en las jambas de tu casa y en tus 

puertas.
393

 

 

La anterior es una de las más fuertes afirmaciones del monoteísmo judaico, su expresión 

quintaesencial y se halla en el centro de la mayoría de las liturgias.
394

 Se hace referencia a 

ella simplemente por su primera palabra: Semá. 

 

Los judíos, más que hacer una teología, simplemente aceptan la existencia de Dios como 

algo misterioso y trascendente al grado de ni siquiera nombrarlo. Como dice Baeck, 

mientras que en el cristianismo, el sentido del misterio se vuelve visible y tangible a través 

del sacramento, en el judaísmo la idea del misterio adquiere una significación plena pues 

permanece en la esfera de lo ideal apuntando a lo incognoscible que pertenece a Dios y no 

al hombre.
395

 

 

El judaísmo habla de lo real, lo divino y lo eterno; ve todas las cosas de este 

mundo y de su historia como revelación de Dios, no como destino o 

mitología.
396

 

 

Al igual que lo hacían los primeros cristianos, los rabinos de la época posterior a la 

destrucción del templo de Jerusalén en 70 D. C., exhortaban a los judíos a considerarse 

como una comunidad unida con un solo cuerpo y una sola alma en la presencia de Yahvéh 

(la Shekinah).
397

 Esta es una postura que tiene alguna similitud con la del dogma del cuerpo 

                                                           
390

 Ver Apéndice, nota 2 para el cap. III. 
391

 Cf. Armstrong, Op. cit., p. 95-96. 
392

 Infra Cap. V,  apartado de “Lo Uno como Ser”, p. 159 
393

 Deuteronomio 6, 4-9. 
394

 Cf. Scholem, Gershom. La Cábala y su simbolismo, Siglo XXI, México, 2008, p. 144. 
395

 Baeck,  Leo. La Esencia del Judaísmo, Paidós, Buenos Aires, 1964,  p. 17 
396

 Idem,  p. 94. 
397

 Cf. Armstrong, Op. cit., p. 110; Mekita de Rabbí Simón sobre Éxodo 19, 6; Hechos de los Apóstoles 4, 32. 



87 

 

místico de Cristo.
398

 Sin embargo esta postura no es un dogma. El judaísmo, quizás por sus 

circunstancias históricas de diáspora no es una religión dogmática.
399

 Por lo tanto en el 

judaísmo encontramos también esta aproximación a lo Uno pero con una postura más 

intuitiva, mística, profética, que analítica.
400

 

 
Para la ortodoxia judía el valor primordial es el realce y afirmación de la pura unidad de 

Dios, y su consecuencia es el esfuerzo de preservar esta unidad de toda mezcla o confusión 

con elementos de pluralidad.
401

 Este afán purista se lleva a todos los ámbitos de la vida y de 

ahí el tremendo peso de la ley y la tradición para el pueblo judío. 

 
La doctrina de la creación del hombre a imagen de Dios que aparece al principio del 

Génesis, apunta hacia una sola humanidad: 

 

Cualquiera sea su diversidad y separación, las naciones están unificadas en su 

origen esencial. Así, en la antigüedad sólo Israel habla de la humanidad como 

un todo, como una gran familia sobre la tierra—una idea inherente al 

monoteísmo—. Mientras que la división de la humanidad en grupos separados 

corresponde a los múltiples dioses del politeísmo, la concepción monoteísta del 

Dios Único implica una sola humanidad.
402

 

 

Este postulado de una sola humanidad, lo encontramos también de forma más radical en el 

dogma cristiano de Cristo. 

 

Destaca dentro del judaísmo el movimiento místico esotérico de la Cábala. Mientras que la 

Tanaj constituye la ortodoxia en el judaísmo, la Cábala puede considerarse, si bien no una 

heterodoxia puesto que no niega a la Tanaj, sí una herejía por su fuertes ligas, no tanto 

históricas pero sí de contenido, con la gnosis.
403

 Aunque posee una antigüedad muy 

anterior, formalmente se habla de la Cábala a partir de los testimonios que datan del siglo 

XII en la comunidad sefaradí de Provenza y Cataluña, siendo Abraham Abulafia y Moisés 

de León dos de los más importantes cabalistas de aquella época. 

 

Los cabalistas se sirvieron de la distinción gnóstica y neoplatónica entre la esencia de Dios 

y el Dios que captamos en la revelación y en la creación. La esencia divina es 

incognoscible, inconcebible e impersonal, y a ésta la llaman En Sof; por lo tanto no es 

Yahvé.
404

 De En Sof surgen diez aspectos de la realidad divina o sefiroth por las cuales éste 

se manifiesta. Cada sefirah representa un estadio de la revelación progresiva de En Sof y 

representa todo el misterio de Dios pero considerado desde una perspectiva particular. Cada 

sefirah tiene su nombre, pero los diez nombres juntos forman el único gran Nombre de 

                                                           
398

 Cf. Cap. VII, apartado 4 del presente trabajo. 
399

 Cf. Baeck, Op. cit.,  p. 16-19. 
400

 Cf. Idem,  p. 103. 
401

 Cf. Scholem, Op. cit., p. 97. 
402

 Baeck, Op. cit.,  p. 153. 
403

 Cf. Scholem, Op. cit.. p. 107. 
404

 Cf. Zohar, ed. Gershom Scholem, p. 27; Cf. Armstrong, Op. cit., p. 309. Scholem, Gershom. La Cábala y 

su simbolismo, Siglo XXI, México, 2008. p. 113. 



88 

 

Dios desconocido para los hombres. Aquí se aprecia el mismo esquema emanacionista del 

neoplatonismo, del gnosticismo y de la fálsafa.
405

 

 

Ahora bien, mientras que para la ortodoxia de la Tanaj, Dios se convierte en una 

abstracción formal, para la Cábala, con su re-elaboración de la mitología gnóstica, la unidad 

de Dios se desvela como algo vivo, pleno y dinámico a través de sus potencias e 

hipóstasis.
406

 En este sentido cito a Scholem: 

 

El primitivo impulso religioso del judaísmo, que ha encontrado su expresión 

válida en el monoteísmo ético de los profetas israelitas y su formulación 

ideológica en la filosofía de la religión judía de la Edad Media, ha sido 

considerado desde siempre como una fuerza antitética al mundo del mito. 

(...) El culto sin imágenes del pueblo judío contenía —precisamente en esta 

postura— una clara negativa, incluso más, una repulsa polémica al sistema 

de imágenes y símbolos en el que halla su expresión el mundo del mito.
407

 

 

Una de las tantas diferencia entre el judaísmo ortodoxo y la Cábala está en el concepto de 

Shekhinah, pues mientras que para la ortodoxia talmúdica y rabínica, la Shekhinah es Dios 

mismo en su omnipresencia y actividad en el mundo y en su pueblo de Israel, para los 

cabalistas, la Shekhinah adquiere la cualidad una especie de hipóstasis, un aspecto de la 

divinidad, aspecto que además tiene carácter femenino.
408

 

 

6. A. 3. Lo Uno del cristianismo. 
 

El cristianismo comenzó después de la muerte de un profeta y rabino judío llamado Jesús 

de Nazareth y se fue constituyendo como  una reinterpretación de la enseñanza de este 

profeta,
409

 en una mezcla abigarrada de influencias entre las que destacaron dos: la judía y 

la griega, especialmente el platonismo, respecto a lo cual dice Gilson: 

 

Es un hecho conocido que prácticamente toda filosofía cristiana da cabida a la 

doctrina platónica de las Ideas; sólo que, puesto que el Dios cristiano es ser, las 

Ideas de Platón deben convertirse en las Ideas divinas. Hasta tal punto que, más 

que ser en Dios, son Dios. Por citar sólo unos pocos grandes nombres, San 

Agustín, San Anselmo, San Buenaventura, y Santo Tomás de Aquino, 

concuerdan todos ellos en este punto fundamental.
410

 

 

En el cristianismo se puede hablar de lo Uno desde tres fuentes: 

- desde la ortodoxia institucional, con sus diferentes devenires 

 - desde la heterodoxia 

- desde las expresiones filosóficas de la civilización cristiana. 

 

                                                           
405

 Cf. Armstrong, Op. cit., p. 336.  
406

 Cf. Scholem, Op. cit., p. 103.  
407

 Scholem, Op. cit.. p. 96. 
408

 Cf. Idem, p. 115. 
409

 Haight, Roger. Jesús, símbolo de Dios, Trotta, Madrid, 2007, p. 224-25. 
410

 Gilson, Etienne. El Ser y los filósofos, Pamplona, Universidad de Navarra, 1985, p. 71. 



89 

 

En este trabajo únicamente abordo la primera fuente. Respecto a la segunda fuente, solo 

haré la precisión de que hablar de heterodoxia en el cristianismo es en parte un 

anacronismo porque estamos aplicando una categoría que surgió después de sucedido el 

fenómeno. Y digo en parte, porque esto sólo es aplicable a todas las manifestaciones del 

cristianismo posteriores al inicio de la ortodoxia que puede fecharse en 325 con el Concilio 

de Nicea. A las manifestaciones divergentes posteriores es aplicable strictu sensu el término 

heterodoxia, aunque más comúnmente se usa el término “herejías”. La tercera fuente 

pertenece al cristianismo en un sentido ampliado y contiene la mitad o más de lo 

considerado tradicionalmente en Occidente como historia de la filosofía, ya que  la 

civilización occidental, después de dicho profeta, es intrínsecamente cristiana;
 411 

por lo que 

esta fuente no entra en el marco del presente trabajo. De modo que procederé a hablar del 

cristianismo desde la ortodoxia institucional, con sus diferentes devenires. 

 
Siendo judíos los primeros cristianos y su profeta, el Dios de éstos en la primera etapa era 

muy similar al Dios de los judíos. La similitud estaba en que para ambos era un Dios único, 

creador del mundo y en contacto con su pueblo exclusivo. La diferencia estaba en la 

cualidad de padre de ese Dios para Jesús y sus seguidores, con lo que desaparecía el 

aspecto terrible, tiránico y misterioso que tenía para los judíos. En el cristianismo Dios 

adquiere aún más cualidad de persona que en el judaísmo, y para los cristianos: 

 

Dios no es impersonal; la totalidad del mundo, la naturaleza y la realidad 

última no son en último término impersonales. La bóveda espacial, 

inimaginablemente enorme, un vacío lleno de rocas y fuego, no es todo lo que 

hay, sino que está lleno de una presencia e inteligencia personales y de una 

bondad moral.
412

 

 

De cualquier manera, el Dios cristiano sigue siendo un Dios exclusivista como entre los 

judíos,
 413

 con la salvedad de que ahora es el Dios cristiano, es “otro” Dios. 

 

Como he mencionado, podemos establecer que la ortodoxia cristiana comienza con el 

Concilio de Nicea en el año 325. No queda ahí establecida plenamente, pero a partir de ahí 

se va estructurando. El credo del obispo Atanasio que fue aceptado en su totalidad por el 

Concilio de Nicea reza así: 

 

Creemos en un solo Dios, Padre todopoderoso, creador de todo lo visible y lo invisible y en 

un solo Señor Jesucristo, el Hijo de Dios, el único engendrado por el Padre, es decir, de la 

substancia (ousia) del Padre, Dios de Dios, luz de luz, Dios verdadero de Dios verdadero, 

engendrado, no creado, de la misma substancia (homoousion) que el Padre, por quien todo 

fue hecho, lo que está en el cielo y lo que está en la tierra, que por nosotros y por nuestra 

salvación bajó del cielo y se hizo hombre, padeció, resucitó al tercer día, subió al cielo, y 

vendrá para juzgar a vivos y muertos. Y creemos en el Espíritu Santo.
414

 

                                                           
411

 Cf. Gómez Caffarena, Op. cit., p. 238-262; Tola, Fernando y Dragonetti, Carmen. Filosofía de la India. 

Del Veda al Vedanta. El Sistema Samkhya, Barcelona, Kairós, 2008, p. 206; Hünermann, Peter. Cristología, 

Herder, Barcelona, 1997, p. 413. 
412

 Haight, Op. cit., p. 129. 
413

 Idem, p. 130. 
414

 Tomado de: Armstrong, Op. cit., p. 153. 



90 

 

Es en el Dios cristiano en donde podemos encontrar en esta tradición al equivalente de lo 

Uno, como queda confirmado por diferentes autores clásicos cristianos entre los que 

destaca Pseudo Dionisio Areopagita, de quien ofrezco un trío de citas. Refiriéndose a la 

Deidad dice: 

 

Pues al entregarse a todos los seres y derramar sobre ellos las participaciones 

de todos los bienes, se diversifica conjuntamente, y se acrecienta singularmente 

y se multiplica indivisiblemente en su Unidad. Por cuanto Dios es 

supraesencialmente Ser, y da el ser a los seres y produce todas las esencias, se 

dice que ese Uno que se multiplica al crear Él muchos seres, sin que Él sufra 

menoscabo, y que permanece Uno en esa multiplicación, y unido en tal 

irradiación y completo en la distinción por estar de forma eminente por encima 

de todos los seres, y por su interés de unificar todo, y por la efusión que en 

nada le mengua de las no aminoradas participaciones de Él.
415

 

 

 Para lo cual, casi en todo tratado teológico, vemos que se celebra santamente a 

la Divinidad como Mónada y como Unidad, por la simplicidad y unidad de su 

indivisibilidad sobrenatural. Por Ella, como poder unificante, somos hechos 

uno y, reunidas nuestras diferencias particulares de forma extraordinaria, 

somos reunidos en una mónada parecida a la divina y en una unión semejante a 

la de Dios.
416

 

 

Por razones dogmáticas el anterior pasaje no podía dejar de continuar de la siguiente 

manera: 

 

Y también se la celebra como Trinidad por manifestarse en tres Personas su 

fecundidad supraesencial. 

 

La ortodoxia en su tremenda polémica para deslindarse de paganos, gnósticos y otros, 

renunció al concepto de lo Uno y a la palabra misma a secas, y optó por el Dios único pero 

trino, “tres personas en un solo Dios verdadero”,  pretendiendo con eso deslindarse por 

completo del neoplatonismo pagano, aunque,  como es sabido por los historiadores del 

cristianismo, el dogma trinitario está en relación directa de codependencia con dicho 

neoplatonismo. Transcribo: 

 

En el concilio de Constantinopla (año 381) se acuñaron fórmulas sobre el 

misterio central, la Santísima Trinidad, con términos de Plotino. Las tres 

hipóstasis: Uno, Bien-Inteligencia, Alma del mundo, corresponden a las tres 

Personas: el Padre, el Hijo y el Espíritu. No hay en ellas dependencia de 

inferioridad (Plotino), sino igualdad y simultaneidad (concilio).
417

 

 

                                                           
415

 Pseudo Dionisio Areopagita, Los Nombres de Dios, en: Obras completas, Biblioteca de autores cristianos, 

Madrid, 2007, p. 24. 
416

 Idem, p.8. 
417

 Martín, Teodoro H. Introducción a: Pseudo Dionisio Areopagita, Obras completas, Biblioteca de autores 

cristianos, Madrid, 2007, p. XXXII. 

 



91 

 

Al respecto cito a Caffarena: 

 

Las relaciones históricas de las escuelas neoplatónicas con los ámbitos 

cristianos y judíos más reflexivos fueron ambiguas. A veces, enemistad 

declarada, otras, reconocimiento de la afinidad. Podría tenerse al judío Filón 

como un antecesor en la comprensión de la afinidad metafísica del 

monoteísmo. En todo caso, el influjo ocurrió más bien en sentido inverso. 

Autores cristianos y judíos—algo después, también islámicos— incorporaron 

la aportación neoplatónica en su intento de profundizar y depurar la fe 

monoteísta. Percibieron, valga decir, que lo que los filósofos buscaban como lo 

“Uno”, más allá del ser y del pensar, era aquello mismo que ellos, en fuerza de 

su fe, invocaban como Dios.
418

 

 

Aunque Dios sea trino, no por eso deja de ser uno, pero esto Uno nunca se pregona a secas 

sino siempre en conjunción con la Trinidad. El dogma de la tri-unidad es producto 

exclusivo del cristianismo. La primera aproximación que se acepta históricamente a la 

trinidad divina, la realizó Filón de Alejandría, quien quiso aproximar al Dios aristotélico 

con el Yahvé judío. Entonces distinguió en Dios dos aspectos: su esencia (ousia) y sus 

poderes (dynameis o energeiai). De estos poderes, dos eran especialmente importantes: el 

poder regio y el creador. Es mediante sus poderes que Dios se manifiesta al hombre, pues 

su esencia siempre permanece en el misterio inalcanzable.
419

 

Por este énfasis en la Trinidad, lo Uno de Dios o Dios como Uno se fue desdibujando y 

quedó relegado sobre todo a partir del siglo XVIII.
420

 

 

El cristianismo omitió el concepto de lo Uno, porque éste desdibuja a su Dios erigiéndose 

como una categoría superior a éste, y por lo tanto en criterio de comparación con otros 

dioses. De ahí su insistencia en deslindarse paranoicamente de otros enfoques para los que 

dispone hábilmente de los términos de panteísmo y henoteísmo.
421

 

 

Como dice Jung,
422

 el Padre es la prima causa, el creador, el autor de las cosas que no 

puede ser otro que lo Uno, pero aquí con personalidad por lo que el infinitivo “lo” se 

cambia por “el” y entonces se le equipara con el Uno. Al respecto Jung abunda: 

 

La vida del Hombre-Dios descubre cosas que en el Padre, como lo uno, no 

podían ser reconocidas. Porque el Padre, como lo uno original, no era algo 

determinado o determinable y no podía propiamente todavía llamarse o ser 

“Padre”. Por medio de su encarnación en el Hijo se convierte en “Padre” y de 

de esa manera en determinado y determinable.
423

  

 

                                                           
418

 Gómez Caffarena, Op. cit., p. 397-98. 
419

 Cf. Armstrong, Op. cit., p. 102-03; .............Filón...??????? 
420

 Cf. Martín, Teodoro H. Op. cit., p. XXXVII. 
421

 Cf. Burckhardt, Titus. Esoterismo islámico. Una introducción a las doctrinas esotéricas del Islam, Taurus, 

Madrid, 1980, p. 33-36. 
422

 Jung C. G. Simbología del Espíritu, FCE, México, 1981, p. 249. 
423

 Idem, p. 251. 



92 

 

Como ya vimos el hinduísmo admite dos posibilidades: Dios—cosmos o Dios + cosmos. 

En la primera opción el universo es teofánico, es decir hay una fusión entre Dios y el 

cosmos. Esta opción es rechazada por el cristianismo y por su antecedente, el judaísmo, en 

los cuales se postula la segunda opción en la que de entrada existe Dios y como creación 

suya el cosmos.
424

 

 

De hecho el cristianismo también admite dos posibilidades para Dios aunque no explícitas. 

Son las de Dios como absoluto y Dios como Padre. Son diferentes porque en la opción de 

Dios como Absoluto, éste no tiene personalidad, no es una persona: es un absoluto. El 

Padre, en cambio, es una persona, alguien a quien invocar y que tiene a su lado a otras dos 

personas, Jesucristo y el Espíritu Santo. La teología cristiana clásica resolvió esta 

disyuntiva distinguiendo en Dios entre esencia y atributos. Pero en ambos casos, para la 

teología cristiana, Dios es completamente diferente del hombre, como lo muestra la 

siguiente cita de un exponente de la escuela tomista de Barcelona: 

 

Para el cristianismo Dios es una sustancia única, existente por sí misma, con 

ser propio. Todo lo demás no es Dios por tener el ser recibido. Por ello, entre 

Dios y lo que no es Dios hay una diferencia radical, no pertenecen al mismo 

género. Dios es totalmente trascendente al mundo. Más que una distancia 

infinita, como la que hay entre el Uno y la materia de Plotino, entre Dios y las 

criaturas hay un vacío, por pertenecer a órdenes distintos. Dios es así 

absolutamente trascendente por estar en otro orden.
425

 

 

Quien salva el vacío aludido es Jesucristo, el llamado “Verbo”. 

 

En estas dos visiones de Dios subyace el problema entre inmanencia y trascendencia. Existe 

sin embargo una vertiente teológica actual en el seno del cristianismo, no muy bien vista 

por la Congregación para la doctrina de la Fe, que acepta que Dios es tanto trascendente 

como inmanente al hombre.
426

 

 

Si hubiera que comparar, tendríamos al Dios como absoluto cristiano equiparable a 

Brahman hindú; y el Dios como Padre no es exactamente equiparable pero solo 

aproximativamente con Brahma, Ishvara, Vihnú o Shiva.
427

 

 
Si Dios es único, absoluto y completo como afirma el cristianismo, entonces este Dios lo 

primero que eliminará será al cristianismo en su afán definitorio y separatista con respecto a 

la figura de Dios. 

 

 
 
                                                           
424

 Cf. Clément , Olivier. El Cristo del credo; en: Delumeau, Jean, El hecho religioso, una enciclopedia de las 

religiones hoy, Siglo XXI, México, 1997, p. 8. 
425

 Forment, Edualdo. El problema de Dios en la Metafísica, Biblioteca universitaria de filosofía, Barcelona, 

1986, p. 77. 
426

 Cf. Haight, Op. cit., p. 209. Schillebeeckx, E., God among us: the Gospel proclaimed, Crossroad, New 

York, 1983, p. 93. 
427

 Cf. Gómez Caffarena, Op. cit., p. 378, 387 y 391. 



93 

 

VI. A. 4. LO UNO DEL ISLAM 
 

El Islam nace en Arabia en el siglo VII a partir de una serie de revelaciones de Allah a 

Mahoma (m. 632). Allah es la palabra con que se designa a Dios en árabe, específicamente 

al-ilah, desde antes del nacimiento de Mahoma. Dichas revelaciones fueron recibidas por 

Mahoma a través del Arcángel Gabriel y no directamente de Allah, aunque provienen de 

Él.
428

 Se considera el año concreto de surgimiento del Islam al año 622 del calendario 

gregoriano, en que sucede la hégira o emigración de Mahoma con su familia y otras setenta 

de La Meca a Medina, aunque las revelaciones habían comenzado a suceder más de diez 

años atrás. Estas revelaciones fueron expresadas verbalmente por Mahoma y los escribanos 

las copiaron en un texto que llegó a conocerse como el Corán. 

 

El rasgo central de la revelación de Mahoma es que Allah no es el “Alto Dios” superior a 

los demás dioses como en el llamado paganismo árabe, sino que es el único Dios. 

 

El Corán acepta la tradición abrahámica y ubica el mensaje islámico como continuador de 

dicha tradición
429

. Por esto queda emparentado con el judaísmo y el cristianismo, e 

identifica a Allah con Yahvé y con el Dios cristiano (pero sin la Trinidad). Además la 

tradición islámica considera a los profetas de la Torá y a Jesús llamado Cristo como parte 

de la misma cadena de actividad divina cuyo último profeta es Mahoma. 

 

Aunque el Islam pronto se dividió en corrientes, siendo dos las principales: sunita y 

chiíta.
430

 Pero más allá de cualquier división, todos los pertenecientes al Islam defienden la 

unicidad de Allah, la autoridad de Mahoma y del Corán, y aceptan los cinco pilares del 

Islam que son: 

 

- Shahada:  profesión de fe (lâ ilâha illa-Lâh) 

- Salat: oración 

- Zaqat: limosna o compartir 

- Siyam (saum): ayuno (Ramadán) 

- Hayy: peregrinación (a la Meca) 

 

Dado que en el Islam la estructura jerárquica no está organizada tan rígidamente como en el 

cristianismo, existe más variación en sus conceptos producto de la interpretación que se 

reconoce como válida, siempre referida al Corán y en parte a la Shariah (ley tradicional que 

manifiesta la voluntad de Allah). Sin embargo sí hay una postura más tradicional y cerrada 

que equivaldría a una ortodoxia y que algunos denominan tradicionismo.
431

 Por eso 

podemos dividir la exposición en: tradicionismo, Kalam, Fálsafa y Tassawuf, las cuatro 

referidas a la corriente sunita. En cuanto a la corriente chiíta ésta no tiene planteamientos 

diferentes de los sunitas en cuanto a lo Uno como Dios, tema del presente capítulo, por lo 

cual no aparece en esta exposición. Sin embargo destaca la síntesis que se realizó en los 

Rasâ il Ijwân al-safâ wa jillân al-wafâ (Enciclopedia de los Hermanos Sinceros), conjunto 

                                                           
428

 Cf. Waines, David. El Islam, Cambridge University Press, España, 1998, p. 19, 23. 
429

 Corán 6: 161; Cf. Waines, David. El Islam, Cambridge University Press, España, 1998, p. 26. 
430

 Ver apéndice nota 3 para el capítulo III. 
431

 Cf. Waines, Op. cit. 



94 

 

de textos del siglo X producto de un grupo cerrado de amigos de la gnosofía de raigambre 

iraquí, acaso de Basora,  en los que se integran conocimientos provenientes del 

neoplatonismo, del Islam, del gnosticismo.
 432

 

 
VI. A. 4. a. Tradicionismo. 
 
Los tradicionistas se apegan con fuerza a lo establecido en el Corán admitiendo la 

interpretación pero con muy pocas posibilidades, y derivan de ahí la ley o Shariah. 

 
Una de las afirmaciones fundantes del Islam, quizás la principal, y que vale tanto para los 

tradicionistas como para las demás corrientes, es la shahada o profesión de fe  que dice: 

lâ ilâha illa-Lâh, que se traduce como “no hay divinidad si no es la Divinidad” y que mal 

traducida se ha difundido como “no hay Dios salvo Allâh”.
433

 Esta afirmación será válida 

para todo el Islam, para todas sus corrientes y sus divisiones. 

 

Está entonces la doctrina que afirma la Unidad divina o Tawhid, pero paralelamente a esta 

verdad está la idea de la multitud indefinida de los grados de la existencia. Estas dos 

verdades son solidarias entre sí y no contradictorias.
 
Es una articulación entre lo uno y lo 

múltiple. Por eso a la postura islámica no se le puede caracterizar de monismo.
434

 

 

En el Islam en general y en especial entre los maestros sufíes se reconocen en Dios dos 

aspectos. No es que tenga dos caras sino que puede ser apreciado desde dos aspectos 

diferentes.  

 

El primer aspecto es el de la Unidad esencial indivisible (al-Ahadiyya) en la que cualquier 

diversidad se ahoga o se apaga. Esta Unidad no es humanamente cognoscible, está más allá 

de toda lógica y sólo es objeto del Conocimiento divino inmediato e indiferenciado. 

 

El otro es el de la calidad de único en medio del cosmos, es decir su Unicidad (al-

Wâhidiyya). Según este aspecto, Dios es correlativo al Universo. Aquí cada uno de las 

facetas del Universo que son innumerables revela a Dios porque son expresiones de la 

Esencia divina inmanente al mundo. De estas facetas surgen los noventa y nueve Nombres 

divinos que son promulgados por el Corán como medios de gracia susceptibles de ser 

invocados.
435

 

 

Si bien el Islam postula la unidad y la unicidad de Dios, esto no obsta para aplique este 

parámetro con un criterio amplio como lo demuestran los mencionados nombres de Dios 

que aparecen en el Corán y la aceptación de doctrinas ajenas al Islam que igualmente 

reconocen al Dios único.
436

 

 

                                                           
432

 Cf. Cruz Hernández, Miguel. Historia del pensamiento en el mundo islámico, Alianza Editorial, Madrid, 

2000, T. I, p. 80-82. 
433

 Cf. Burckhardt, Op. cit., p. 66; también: Waines, Op. cit., p. 110. 
434

 Cf. Burckhardt, Op. cit., p. 36. 
435

 Cf. Idem, p. 67-69. 
436

 Cf. Armstrong, Op. cit., p. 200-201. 



95 

 

Utilizando los términos que hasta ahora hemos venido manejando diremos que el primer 

aspecto es el de lo Uno en relación consigo mismo, y el segundo es el de lo Uno en relación 

con lo múltiple. En la exégesis coránica se toma en cuenta la distinción entre lo uno 

referido a Dios y lo múltiple de su creación. El Acto divino, que es uno, no tiene más que 

un solo y único objeto, de modo que desde el punto de vista divino la creación es un 

prototipo único. Se dice en el Corán: 

 

En verdad, Nosotros hemos contado toda cosa dentro de un prototipo (imâm) 

evidente.
437

 

 

En cambio desde el punto de vista de la creación, el Universo no puede ser más que 

múltiple, ya que se concibe como otro que Dios y sólo Dios es uno. El prototipo único (al-

Unmûday al-farid) se va diferenciando desde el punto de vista relativo, en polarizaciones 

sucesivas, como activo y pasivo, macrocosmos y microcosmos, especie e individuo, 

hombre y mujer. Estas polarizaciones cósmicas son evocadas con frecuencia al principio de 

las suras del Corán.
438

 Por ejemplo: 

 

¡Por la noche cuando cubre y por el día cuando descubre y por lo que creó al 

macho y a la hembra! En verdad vuestras tendencias son divergentes...
439

 

 

Burckhardt lo explica así: 

 

En relación con la Esencia, que es una, el universo es como un solo ser. La 

unidad esencial del mundo es lo más cierto al mismo tiempo que lo más oculto: 

cualquier conocimiento o percepción, sea cual sea su grado de adecuación, 

presupone la Unidad esencial de los seres y las cosas. Si los diversos seres 

perciben el Universo de modo diferente, según sus distintas perspectivas y de 

conformidad con sus grados de universalidad, no obstante lo perciben 

realmente, pues la realidad del universo apenas se disocia de la de su visión y 

esta realidad es una, aunque diversa según sus aspectos; está presente 

simultáneamente en los sujetos que conocen y en los objetos conocidos. Por 

otra parte, la naturaleza del mundo es dualidad y discontinuidad; ver el mundo 

es no ver la Esencia; contemplar la Esencia es no ver ya el mundo.
440

 

 

Los dos aspectos de Dios aludidos, los encontramos también en otras tradiciones pues son 

expresión de las cualidades de trascendencia e inmanencia. Así la tradición hinduísta 

distingue la visión cósmica (saprapañca) de la no-cósmica (nisprapañca).
441

 

 

 
 
 

                                                           
437

 Corán XXXVI, 11. 
438

 Cf. Burckhardt, Op. cit., p. 91. 
439

 Corán, Sura XCII, 1-4. 
440

 Cf. Burckhardt, Op. cit., p. 92. 
441

 Ver Supra p. 78. 



96 

 

VI. A. 4. b. Kalam 
 

Del tradicionismo surgió el Kalam, que es la teología especulativa islámica y surge de la 

mano de la mutazilá que es la aproximación racional a la divinidad. La mutazilá nace con 

Wasil-ben-Ata’ (699-749)
442

 probablemente en Basora.
443

 

 

Tanto la mutazilá como el kalam sostienen la doctrina de la Unidad divina que se denomina 

Tawhid. He aquí un testimoio de Asharí sobre  los mutazilíes, de los cuales él abjuró: 

 

Todos los mu’tazilíes están de acuerdo en que Allah es Uno (2:158), en que No 

existe nada semejante a Él (42:9), que Él es el Oyente, el Clarividente (17:1), y 

que no es una substancia, ni un objeto, ni un cuerpo... no se mueve ni descansa; 

tampoco está dividido. No tiene partes o átomos o extremidades o miembros... 

no está sujeto a las limitaciones del tiempo y el espacio... no deberá ser 

comparado con la humanidad, ni se establecerán semejanzas con sus criaturas 

de ninguna forma. Él es eternamente primero, antecedente, previo a los seres 

contingentes, existente antes de las cosas creadas. Él es eternamente Sabio, 

Poderoso y Viviente y, de este modo, Él continúa. Los ojos no le ven, ni la 

vista le alcanza.
444

 

 
 

VI. A. 4. c. Fálsafa. 
 

La Fálsafa, que surgió en el siglo IX, adquirió un carácter ecléctico y se nutrió de textos 

platónicos, aristotélicos y neoplatónicos con algo de influencia persa, hindú y gnóstica.
445

 

En ella, a diferencia de Occidente, hubo una gran integración entre filosofía y ciencia.
446

  

Los representantes de la Fálsafa pensaban que no había una contradicción entre la 

revelación y la ciencia, entre racionalismo y fe. Querían encontrar el núcleo de verdad que 

se halla en el corazón de todas las religiones históricas.
447

 

 

Según los estudiosos, el verdadero estructurador de la fálsafa es Al-Farabí quien tuvo como 

precursor a Al-Kindí y a Avempace como continuador.
448

 

 

Al-Kindí era de formación mutazilita, por lo que, aunque era muy racional, la filosofía para 

él siempre era sierva de la revelación y el conocimiento revelado era superior a la filosofía 

                                                           
442

 Cf. Cruz Hernández, Miguel. Introducción a la Filosofía de Avicena, en: Avicena, Sobre Metafísica 

(antología), Ed. Revista de Occidente, Madrid, 1950, p. 23. 
443

 Cf. Waines, Op. cit., p. 139-40. 
444

 Ash’arí. Maqalat al-islamiyyin wa-ijtilaf al-musallin, Ed. Hellmut Ritter, Franz Steiner Verlag, 

Wiesbaden, 1980, pp. 155-56. Traducción tomada de: Waines, Op. cit., p.143. (Los números entre corchetes 

son las citas del Corán). 
445

 Cf. Armstrong, Op. cit., p. 226. 
446

 Cf. Guerrero, Rafael Ramón. El pensamiento islámico oriental en la Edad Media, en: Cruz Hernández, 

Miguel, comp.  Filosofías no occidentales,  Trotta, Madrid, 1999, p. 224. 
447

 Cf. Armstrong, Op. cit., p. 226. 
448

 Cf. Cruz Hernández, Miguel. Historia del pensamiento en el mundo islámico, Alianza Editorial, Madrid, 

2000, T. I, p. 171. 



97 

 

racional. Al-Kindí sostiene la doctrina coránica de la creación ex nihilo junto con la 

aristotélica del motor inmóvil, mientras que la Fálsafa niega la idea de la creación ex nihilo. 

 

Al-Farabí sustituyó las ciencias religiosas islámicas por el análisis de las doctrinas sociales. 

En él no aparecen escritos más o menos religiosos del tipo de los visionarios o simbólicos 

de Avicena, ni teorizaciones sobre las coincidencias y diferencias entre la religión y la 

sabiduría como en Averroes.  

 

La figura de Al-Farabí (870-950) destaca por dejar sentado un acuerdo básico entre las 

doctrinas platónicas y aristotélicas que sirvió de fundamento para el desarrollo ulterior de la 

filosofía islámica. En su doctrina de las jerarquías cosmológicas entran en juego la 

enseñanza coránica de la creación, el dualismo aristotélico entre Dios y el mundo, el 

concepto jerárquico del neoplatonismo, y un concepto cíclico de involución-evolución que 

pudiera proceder de alguna infiltración estoica.
449

  

 

La Fálsafa admite con la ortodoxia islámica la existencia del Dios Uno, pero su originalidad 

reside en el planteamiento de las jerarquías específicas debajo de ese Dios. Del  Dios-uno 

proceden por tanto nueve inteligencias incorpóreas en orden descendente. 

 

Al-Farabí fue el primero en proponer la distinción entre ser necesario y ser posible, que se 

haría clásica en la metafísica posterior. Es necesario el ser que no puede no existir, mientras 

que los seres que pueden dejar de existir sin caer en contradicción o absurdo, son 

meramente posibles y dependen del primero. 

 

El Ser Necesario es el Uno plotiniano y, a la vez, el Primer Motor Inmóvil de la 

Física y el Intelecto de la Metafísica aristotélicas. Es Uno absoluto, perfecto 

autosuficiente, eterno, incausado, inmaterial y sin contrario; mueve por ser 

inteligible y amable. Por se intelecto, se piensa a sí mismo y, por la 

sobreabundancia de ser que posee, da lugar a un proceso de emanación por el 

que aparece la multiplicidad. Se trata de un proceso necesario, sin voluntad ni 

elección, que origina un primer intelecto en el que ya está presente la dualidad 

de sujeto que piensa y objeto de pensamiento. Este primer ser emanado al 

pensar el Ser Primero del que procede, genera un nuevo intelecto; al pensarse a 

sí mismo genera el primer cielo. A su vez, el segundo intelecto da lugar, por el 

mismo procedimiento de pensar, a un tercer intelecto y al segundo cielo, el de 

las estrellas fijas. Se generan así intelectos sucesivos hasta llegar al décimo y 

las esferas de Saturno, Júpiter, Marte, Sol, Venus, Mercurio y Luna. El décimo 

intelecto, identificado con el intelecto agente de la tradición aristotélica, genera 

la tierra, esto es, el mundo de la generación y de la corrupción.
450

 

 

La Fálsafa islámica considera que la ley depende de la religión y se asimila a ella, pero que 

la religión y la filosofía son cosas separadas y así deben permanecer. Esto es especialmente 

                                                           
449

 Fraile, Guillermo. Historia de la Filosofía, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1960, T. II, p. 627. 
450

 Guerrero, Rafael Ramón. El pensamiento islámico oriental en la Edad Media, en: Cruz Hernández, 

Miguel, comp.  Filosofías no occidentales,  Trotta, Madrid, 1999, p. 228. 



98 

 

claro en Al-Farabí, Averroes y Avempace. El mismo planteamiento aparece en 

Maimónides. 

 

 
VI. A. 4. d. Tasawwûf. 
 

La Tasawwûf se conoce también como sufismo,
451

 y surge dentro de la corriente sunita.  

Tasawwûf se traduce por lo general como “misticismo” o “mística”, lo cual es correcto 

siempre y cuando se considere que no es una mística libre, sino una vía contemplativa 

regular que incluye una doctrina esotérica y una transmisión de maestro a maestro. A un 

místico libre se le llama maydub y puede pertenecer a la Tasawwuf o no.
452

 

 

Al principio el sufismo giraba en torno a la figura de algún maestro en cuya casa se reunían 

unos cuantos discípulos para ahondar en la comprensión y práctica del islam. Practicaban 

vigilias nocturnas dedicadas a la oración, además de las cinco oraciones rituales diarias de 

todo musulmán, y estudiaban la exégesis del Corán bajo la dirección del maestro.
453

 Pero 

después los grupos se convirtieron en hermandades (tariqa) de mayor tamaño con una sede 

(janqa) que era como una logia o convento. La primera hermandad que contó con su sede 

data del siglo IX y tuvo como maestro a Muhammad ibn Karram.
454

 Las principales 

hermandades sufíes son: 

 

- Naqshibandiyya: origen en Bujara s. XIV; llegó a India a finales s. XVI. 

- Chishtiyya: origen en Chisht, Afganistán moderno. Fundador Mu’in al-Din 

- Shadiliyya: origen en Shadila, Túnez. Fundó Abu l-Hasan (m. 1258) doctor jurista 

maliklí por orden de su mentor ábd al Salam ibn Mashish (m. 1228). Se expandió 

por El Cairo, Siria, La Meca y al-Andalus. 

- Mawlawiyyah: derviches danzantes; fundada por Rumi (1027-1073) 

 

Durante los siglos XII y XIII el sufismo vio su esplendor expandiéndose por todo el mundo 

islámico. 

 

En relación con la cima del acercamiento entre el hombre y Allah, hay dos posturas en el 

sufismo. Una es la que plantea llegar a la unidad de visión (wahdat al-shuhud) en la cual 

mediante su actividad y voluntad el que ha salido en busca de Dios y Le contempla 

mantiene su identidad esencial aparte de la divina. La otra es la que plantea la unidad 

ontológica (wahdat al-wuyud) o fusión entre Dios y todo lo demás, es decir, que afirma que 

Dios es la única realidad. En este segundo planteamiento destacaron Muhyi l-Din ibn al-

‘Arabi (m. 1240)
 455

 y Mulla Sadra (Sadr al-Din Shirazi, 1571-1640).
456

 Se advierte aquí, 

como lo han hecho algunos estudiosos una infiltración de panteísmo y de monismo.
457

 

 

                                                           
451

 Cf. Burckhardt, Op. cit., p. 15. 
452

 Cf. Idem, p. 23. 
453

 Cf. Waines, Op. cit., p. 169. 
454

 Cf. Idem, p. 178. 
455

 Cf. Idem, p. 184. 
456

 Cf. Armstrong, Op. cit., p. 333. 
457

 Cf. Waines, Op. cit., p. 185. 



99 

 

Para el maestro sufí Al-Junayd de Bagdad (muerto en 910 D. C.), toda búsqueda sufí es 

como un regreso al estado primordial del hombre en el primer día de la creación y una 

inmersión en la Fuente del Ser. Para el sufismo, igual que para otras místicas, la experiencia 

de superación de la separación o alienación es central.
458

 

 

La Tasawwûf en su forma más completa acudió al sistema neoplatónico y asimiló muchos 

de sus postulados.
459

 Producto del sincretismo entre éstos y la tradición islámica, los 

maestros sufíes, aceptando que como se afirma en la Shahadah no hay más realidad que 

Dios (Allah), afirman que por lo tanto, los hombres son esencialmente divinos. El místico 

que ha recuperado su visión original de Dios ha redescubierto la imagen divina que está 

dentro de sí mismo tal como en el principio de la creación.
460

  

 

 
CONCLUSIÓN DEL CAPÍTULO. 
 
Es la unidad la que produce cosmos, pero no a solas sino en complemento o dialéctica con 

la multiplicidad. El universo sin unidad no podría existir: este es el sentido de la 

aseveración pitagórica —expresada en forma burda y primitiva— de que todo es número. 

 
En todas las grandes culturas

461
 aparece un principio eterno e inmutable, esencialmente 

distinto del mundo de la experiencia, invisible, la simplicidad absoluta que funda la 

multiplicidad. Pero la forma que adopta este principio en las culturas es diferente. En 

muchas toma la forma de un ser superior que todo lo abarca, perfecto, y en estos casos se le 

designa como Dios. En otras culturas se queda en forma abstracta como en el caso de la 

cultura china en donde se designa como Tao, aunque incluso en la tradición china hacia el 

siglo II D. C., al final de la dinastía Han, el Tao fue asimilado con Dios y el taoísmo se 

convirtió en religión en la que conviven los conceptos de Tao como principio primero por 

un lado, y de Tao como Dios por el otro.
462

 Otros nombres que este principio ha adquirido 

con ligeros cambios en su conceptualización son los de Brahman y Uno. 

 

La denominación de “Uno”, de origen griego aunque tiene connotación ontológica, está 

ligada a la lógica y a las matemáticas, no obstante tener “cualidades” que escapan a la 

lógica y a las matemáticas, por lo cual entra en el terreno de lo mítico,
463

 y por ende, de las 

religiones. 

 

Lo Uno ontológico, como quedó demostrado, aún con las inconsistencias lógicas, en el 

Parménides de Platón,  trasciende todas las posibilidades;  es una categoría que excluye el 

tiempo y el espacio, y nuestro acceso a saber de su ser es sólamente a través de la razón, 

pudiendo inclusive, ser exclusivo producto de la razón. Como dice Platón en la última 

                                                           
458

 Cf. Armstrong, Op. cit., p. 290. 
459

 Cf. Guerrero, Rafael Ramón. El pensamiento islámico oriental en la Edad Media, en: Cruz Hernández, 

Miguel, comp.  Filosofías no occidentales,  Trotta, Madrid, 1999, p. 213. 
460

 Es el caso de Al-Junayd, Al-Hallaj y Al-Ghazzali entre muchos otros. Cf. Armstrong, Karen. Una historia 

de Dios, Paidós, España, 2006, p. 292. 
461

 Grandes en extensión y difusión, no valorativamente. 
462

 Robinet, Isabelle. Lao Zi y el Tao, Olañeta, Barcelona, 1999, p. 63-64. 
463

 Cf. Kolakowski, Leszek. La presencia del mito, Amorrortu, Argentina, 2000, p. 130. 



100 

 

deducción de la Hipótesis 1 (141D- 142 A) de su Parménides, de ese Uno sólamente 

podemos saber de su ser, más no conocerlo. Pero lo que es imposible, es negarlo, pues esto 

significaría la total aniquilación del pensamiento.
464

 Ya lo dice Platón al final de ese 

Diálogo: "Si lo uno no es, nada es".
465

 

 

Se puede entender a lo Uno como un nivel, una realidad, un mundo y todo lo que no 

pertenece a éste, pertenecerá al nivel, mundo o realidad de lo múltiple, que estará siempre 

permeado por lo Uno y será dependiente de éste. 

 

En todas las traducciones alrededor del platonismo, el pitagorismo y sus derivados, aparece 

lo Uno precedido del artículo masculino “el”, cosa que de la que yo me abstengo, para 

substituir ese artículo gramatical por el neutro “lo”. Utilizar “lo” para referirse a lo Uno es 

lo más apropiado dado que en lo Uno no hay división ni género. Sin embargo ese error de 

la tradición occidental (el usar “el” para lo Uno), permaneció y contribuyó a la difusión de 

la imagen masculina y paternal de Dios. 

 

 

* * *  

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
                                                           
464

 Cf. Echandía, Guillermo R.. Introducción, en: Platón Parménides, Madrid, Alianza, p. 40 
465

 Platón, Parménides, 166 c. 



101 

 

CAPÍTULO IV 
EL PRINCIPIO PIRAMIDAL COMO BASE 

PARA UNA HERMENÉUTICA DE LO SAGRADO 
 

En este capítulo expongo la propuesta del principio piramidal, el cual se conforma como 

expresión y síntesis de la dialéctica entre lo uno y lo múltiple, que puede servir para el 

estudio de lo sagrado. 

 

 
1. JUSTIFICACIÓN DEL PRINCIPIO PIRAMIDAL. 
 

Para el ser humano siempre ha sido clara la existencia de niveles cósmicos que pueden 

tener diferentes denominaciones y clasificaciones según la época y el contexto cultural.  

 

En todas las culturas se reconoce que hay niveles de existencia, o de mundo, los cuales se 

resumen en tres: el arriba, el medio y el abajo. El medio siempre es el punto de referencia 

para los otros dos y es el punto de ubicación del ser humano. Estos tres niveles adquieren 

formas variadas de denominación. Una forma común es la de cielo, tierra e infierno. Por 

ejemplo en el mito sumerio de Inanna se habla del Gran Arriba y el Gran Abajo.
466

 

Igualmente todos los ritos iniciáticos dan por sentados estos niveles, pues incluyen un 

descenso y un ascenso.
467

 

 

La existencia cósmica de estos niveles, además se aplica a la sociedad humana tanto en su 

organización como en sus expresiones. Si nos enfocamos en los templos de las diferentes 

tradiciones,  veremos que muchos de ellos tienen cuando menos dos ámbitos: el primero de 

acceso general y el segundo de acceso restringido que era para los pocos que podían tener 

un contacto más cercano con la divinidad. Así sucedía en los templos judíos. Había para 

esta raza, además un tercer tipo de hombres que no tenían acceso en absoluto al templo, 

eran los gentiles. 

 

Los gnósticos sacaron esta partición del ámbito del templo y la aplicaron a la humanidad en 

general, hablando de hombres hylicos o sárkicos, psíquicos y pneumáticos.
468

 Esta 

clasificación es una derivación de la metafísica neopitagórica, para la cual el primer Uno 

está sobre todo ser y toda esencia; el segundo uno,  que realmente existe y es una naturaleza 

espiritual, es el mundo de las ideas; y el tercer uno es el mundo psíquico y participa tanto 

del Uno como de las ideas.
469

 

 

                                                           
466

 Cf. Wolkstein, Diane y Kramer, Samuel Noah. Inanna: reina del cielo y de la tierra, CONACULTA, 

México, 2010, p. 148. 
467

 Cf. Eliade, Mircea. Mitos, sueños y misterios, Grupo Libro, Madrid, 1991, p. 197-200. 
468

 Jonas, Hans. La religión gnóstica. El mensaje del Dios extraño y los comienzos del cristianismo, Siruela, 

España, 2000, p. 229. 
469

 Cf. Soto Rivera, Rubén. Lo Uno y la Díada Indefinida en Plotino: el Kairós como el momentum de la 

procesión plotiniana, Museo Casa Roig, Universidad de Puerto Rico, Humacao, 2001, p. 99. 



102 

 

La ternariedad
470

 del arriba, el medio y el abajo se refleja también en la construcción de las 

ciudades tradicionales porque se busca que éstas sean una imagen reducida del universo. Si 

tomamos el ejemplo griego tenemos el agros, campo de cultivo y cementerios; el ágora, 

espacio público de habitación e instituciones; y la acrópolis, espacio de los templos y del 

palacio real. Estos tres planos están separados por umbrales naturales y simbólicos a la vez. 

Entre el agros y el ágora se sitúan los cementerios como umbral de paso. Entre el ágora y la 

acrópolis está la subida al monte.
471

 

 

Ahora bien en las culturas en que se ha desarrollado más la reflexión filosófica, como la 

griega y la india, sin ser las únicas, se ha reconocido como anterior a esos tres niveles 

cósmicos, una partición más elemental, una dicotomía primordial que marca la existencia 

de dos niveles del ser, que son el nivel de lo Uno y el nivel de lo múltiple. Los tres niveles 

cósmicos mencionados (cielo, tierra, infierno o sus correlatos) pertenecen al segundo de los 

niveles primordiales, es decir al de lo múltiple. Esto es clarísimo en la doctrina hinduista en 

la que Brahman, (como ya se expuso en el capítulo 2) ocupa el papel de lo Uno y la 

Trimurti con todo lo demás, el de lo múltiple. 

 

Tenemos entonces dos niveles primordiales de realidad, el de lo Uno y el de lo múltiple, y 

en este último tenemos una partición básica ternaria. Antes de continuar desarrollando el 

tema de los tres niveles del mundo en lo que denominaremos “principio piramidal”, 

hagamos ciertas consideraciones generales sobre la ternariedad. 

 

 

- LA TRIADA. 
 

Considerando la exposición de los capítulos anteriores, podemos aseverar que existe lo Uno 

absoluto y también, derivado de éste lo Uno relativo. Además sin lugar a dudas podemos 

aseverar que existe la dualidad y a partir de ahí lo múltiple. Anteriormente se ha planteado 

que lo Uno y lo múltiple constituyen un patrón de dos niveles o dos órdenes de realidad, 

patrón que se reproduce constantemente. 

 

La expresión básica de lo múltiple es la dualidad, por lo que hablo de la existencia de la ley 

de dualidad, o ley de los contrarios que tanta posibilidad de reflexión religiosa, filosófica  y 

científica tiene, y de la cual ya Heráclito nos dejó noticia. Sin embargo para que los 

contrarios se opongan se requiere un tercer factor, y esto se hace patente en la geometría. 

La expresión más sencilla de lo uno, absoluto, lógico o aritmético es un punto. La expresión 

más sencilla de la dualidad, es un nuevo punto agregado al anterior. Sin importar lo cerca 

que estén estos dos puntos, si son dos, siempre habrá una distancia entre ellos. A partir de la 

dualidad surge la tercera parte como Armonía para que los contrarios no se destruyan entre 

sí, ni uno al otro.
472

 El tercer elemento es la unidad íntima y oculta que enlaza a los 

opuestos para que puedan oponerse. Aristóteles lo menciona: 

                                                           
470

 Uso este neologismo en lugar del término aceptado “trinidad” para evitar las connotaciones cristianas que 

con este último vienen automáticamente a la mente. 
471

 Cf. Schwarz, Fernando. Mitos, ritos, símbolos. Antropología de lo sagrado, Buenos Aires, Biblos, 2008, p. 

126. 
472

 Cf. Filolao, Frag. 6. 



103 

 

 

Todos los filósofos hacen surgir todas las cosas de contrarios, pero ni “todas las 

cosas” ni “a partir de contrarios” son correctos, como tampoco nos declaran 

cómo los contrarios han de surgir de contrarios. Pues los contarios no actúan 

recíprocamente. Para nosotros el problema se resuelve satisfactoriamente al 

admitir un tercer factor.
473

 

 

Lo que articula los opuestos dándoles coherencia es precisamente lo uno, la unidad, o una 

nueva unidad. En un sentido, el tres representa también la Unidad pues se trata de la 

conjunción del Uno y el Dos, y no sólo de su adición. Por lo tanto el Tres es reflejo de la 

Unidad como origen del Dos y del Dos en el sentido de que remite al Uno: el Tres es una 

nueva Unidad, fruto de la puesta en movimiento del Uno que produjo al Dos y luego fue 

más allá de él para completarse en tres.
474

  

 

La ley del ternario está igualmente expresada en la segunda hipótesis del Parménides de 

Platón, en la cual se habla del Uno que es, integrando por lo tanto tres elementos: el Uno, 

su ser y la diferencia entre ellos.
475

 Igualmente se alude a ella en el Timeo: 

 

Ciertamente, ahora necesitamos diferenciar conceptualmente tres géneros: lo 

que deviene, aquello en lo que deviene y aquello a través de cuya imitación 

nace lo que deviene. Y también se puede asemejar el recipiente a la madre, 

aquello que se imita, al padre, y la naturaleza intermedia al hijo...
476

 

 

Cornford lo plantea así: 

 

Si la Forma de la unidad (o cualquier otra) existe, "posee por su naturaleza 

peculiar (la unidad o la que sea) y también su existencia. Así participa de, o se 

combina con, una Forma diferente: la Existencia. Por tanto, si reconocemos a 

cualquier Forma como existente, tenemos que implicar, al menos, a tres 

Formas; y estos tres caracteres se combinan inseparablemente en cualquier 

Forma. Dada una Forma existente, tiene que ser siempre verdadero que: 1) la 

Forma es lo que es, tiene una naturaleza propia, 2) la Forma existe, y 3) su 

naturaleza es diferente de su existencia. Así la unidad en sí es una totalidad o 

compuesto con, al menos, tres partes o elementos.
477

 

 

Veamos lo anterior expresado en otras palabras y referido a la doctrina platónica esotérica: 

 

Si el ser, como sabemos, se identifica sobre todo con el mundo de las Ideas y, 

por tanto, con la pluralidad de los entes ideales (...), y si las Ideas son tales por 

ser generadas por una delimitación y determinación de una multiplicidad (la 

Díada indefinida) por obra del Uno, es decir, son una síntesis, o sea, una 

                                                           
473

 Aristóteles. Metafísica, XII, 10, 1075 a 27-31. 
474

 Cf. Robinet, Isabelle. Lao Zi y el Tao, Olañeta, Barcelona, 1999, p. 101. 
475

 Cf. Platón Parménides 143 a; Cap. II del presente trabajo, p. 43-44; Cornford, F. M. Op. cit., p. 216. 
476

 Platón. Timeo 50 d. Traducción de Ma. de los Ángeles Durán y Francisco Lisi, Gredos, España, 2008. 
477

 Cornford, F. M. Platón y Parménides, Visor Dis., Madrid, 1989, p. 216. 



104 

 

mezcla de dos Principios, entonces está claro que el Uno, que actúa 

precisamente como causa unificadora y limitadora de lo múltiple 

indeterminado, no ha de ser simplemente ousía, es decir, sustancia y ser (que 

implican estructuralmente una mezcla de ambos Principios), sino que debe 

situarse por encima del ser en cuanto no implica una síntesis y una mezcla, y ha 

de ser superior en dignidad y potencia porque , precisamente, es la causa que 

determina, delimita y unifica el principio opuesto, haciendo surgir todas las 

esencias y, por tanto, todo el ser.
478

 

 
Platón plantea la existencia de un mundo sensible subsidiario de un mundo inteligible, pero 

como dice Reale: "la relación entre las cosas y las ideas no puede concebirse como 

inmediata y por tanto hace falta un mediador, es decir, un principio que efectúe la 

imitación, asegura la participación, realice la presencia y fundamente la comunidad"
479

 de 

las cosas con las ideas y viceversa. Es en este punto en el que Platón hace surgir al 

Demiurgo, la Inteligencia ordenadora que es expuesta más claramente en el Timeo.
480

 

 

Proclo (410-485 d. C.), último gran exponente del neoplatonismo, presenta la ley del 

ternario que enuncia que toda realidad en todos los planos está constituida por tres aspectos. 

Dos de ellos son sus componentes y son el límite y lo ilimitado. La juntura de los anteriores 

en determinada proporción constituye el tercer aspecto. Esta ley del ternario era una tesis 

del Filebo de Platón
481

 y de las doctrinas no escritas de éste.
482

 

 

En el Timeo aparece una expresión derivada de la ley de tres relativa al devenir temporal: 

 

Ciertamente ahora necesitamos diferenciar conceptualmente tres géneros: lo 

que deviene, aquello en lo que deviene y aquello a través de cuya imitación 

nace lo que deviene.
483

 

 

Platón aquí toma el símil de la madre para el recipiente, el padre para aquello que se imita, 

y el hijo para la naturaleza intermedia.  

 

Posteriormente, en relación con el devenir, Proclo expone con harto detenimiento la ley 

triádica que rige la generación de todas las cosas cuyos momentos son: 

a) la manencia: el perdurar o permanecer en sí mismo del principio 

b) la procesión: el surgir desde el principio 

c) la conversión o retorno al principio. 

 

La tríada puede ser detectada igualmente en el plano epistemológico: sujeto—objeto—y lo 

que los une.
484

 

                                                           
478

 Reale, Giovanni, Por una nueva interpretación de Platón, Herder, Barcelona, 2003, p. 342; Cf. Platón 

República, VI, 509 B 9; Aristóteles, Metafísica, N 1, 1088 a 3-8. 
479

 Reale, Op. cit., p. 213. 
480

 Timeo 28 c -38 a. 
481

 Filebo 23 d – 26 c. 
482

 Cf. Reale, Giovanni y Antiseri, Darío. Historia del pensamiento filosófico y científico, Herder, Barcelona, 

1988, T. I, p. 312. 
483

 Timeo 50 d. 



105 

 

De acuerdo a la tradición hinduista, una vez que lo Uno pasó a lo múltiple, esto último (lo 

múltiple) adquirió forma ternaria. En palabras de Danielou: 

 

Cuando en la Inmensidad no diferenciada surge—mediante el poder de ilusión, 

que es su naturaleza—la primera tendencia, el primer movimiento, esto ya 

implica la existencia de tres elementos: dos fuerzas contrarias y su resultante. 

De ahí que, partiendo de lo no-dual, la manifestación sea necesariamente una 

tríada.
485

 

Esta configuración ternaria quedó plasmada en la doctrina de las tres gunas o cualidades de 

la Prakriti (Prakriti = existencia, materia o universo) postuladas originalmente por el 

sistema Samkhya.
486

 Estas tres gunas se designan como Sattva, Tamas y Rajas. 

 

Sattva representa lo ligero y luminoso, la fuerza centrípeta (âdâna). Tamas se refiere a lo 

pesado y obscuro, la fuerza centrífuga (ukrânti): es la tendencia a la dispersión, a la 

disolución, a la aniquilación de toda existencia determinada y cohesiva. Es el símbolo de la 

desintegración final de todo en el no-ser, en la Inmensidad supracausal y no-manifiesta 

(Brahman). Es la Díada Indefinida platónica. Busca disociar y dispersar. Está personificada 

por Rudra, destructor de mundos y por Shiva. Rajas  representa la mediación (pratisthâ) 

entre las dos anteriores, lo excitante y móvil, tendencia orbitante entre ambos extremos.
487

 

De Rajas procede todo movimiento, toda división rítmica de los continuos de espacio y 

tiempo, toda actividad mental, y por lo tanto de aquí viene la creación por lo que su 

correspondencia es Brahma. Aunque fundamentalmente distintas, las tres gunas no pueden 

existir por separado, son codependientes.
488

 

 

Para el sistema Samkhya, las gunas pueden estar equilibradas o en desequilibrio. El primer 

caso se da en la Prakriti no manifiesta (avyakta) que excluye toda diferenciación, toda 

multiplicidad, toda diversidad. El segundo se da en la Prakriti manifiesta (vyakta) y es aquí 

donde sucede toda la evolución de la materia, es decir el proceso de la Creación, para usar 

un concepto manido en Occidente.
489

 

 

Paralelamente se reconocen  en la misma tradición tres formas de la deidad: es la llamada 

Trimurti, de la que se nos da noticia en las epopeyas (Mahabharata y Ramayana) y en las 

Upanishad. La Trimurti consta del Dios creador Brahma, el Dios conservador Vishnú y el 

Dios destructor Shiva, con sus respectivas consortes Sarasvati, Lakshmi y Pârvatî.
490

 Estas 

tres formas son expresiones del Brahman o dios único.  

 

                                                                                                                                                                                 
484

 Cf. Navarro, Bernabé. El desarrollo fichteano del idealismo trascendental de Kant, FCE, UNAM, México, 

1975, pp. 172-73; Fichte, Sämmtliche Werke (Obras completas), Ed. de I. H. Fichte, Berlin, 1846, II, p. 474. 
485

 Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 2009, p. 62. 
486

 Ver Nota 1 Inciso D al Capítulo 3 en el Apéndice. Cf. Tola, Fernando y Dragonetti, Carmen. Filosofía de 

la India. Del Veda al Vedanta. El Sistema Samkhya, Barcelona, Kairós, 2008, p. 164. 
487

 Cf. Danielou, Op. cit., p. 62. 
488

 Cf. Idem, p. 63. 
489

 Tola, Fernando y Dragonetti, Carmen. Filosofía de la India. Del Veda al Vedanta. El Sistema Samkhya, 

Barcelona, Kairós, 2008, p. 565. 
490

 Cf. Román, Ma. Teresa. Sabidurías orientales de la antigüedad, Alianza Editorial, Madrid, 2004, p. 252. 



106 

 

Aunque en el sistema Samkhya, por ser ateo, las tres gunas se restringen al ámbito de la 

materia, en otras ramas de la tradición hinduista se aplican más ampliamente. Así, según se 

plantea en el Maitri Upanishad, estas tres formas de la divinidad están en correspondencia 

directa con las tres gunas: tamas, rajas, y sattwa,  correspondiéndole Shiva a Tamas, 

Brahma a Rajas y Vishnú a sattwa. 

 

La trimurti es entonces la expresión aplicada a lo divino de las tres cualidades primordiales 

de la existencia o gunas, cuya expresión también encontramos en la teoría yogui de las dos 

corrientes energéticas (Ida y Pingala) alrededor de un canal central (Shushumna) en la 

columna vertebral humana; y en la trinidad vedántica: Sat, Chit, Ananda,
491

 a la que se 

conoce como los tres continuos: espacio, conciencia y tiempo,
492

 y respecto de la cual dice 

Danielou: 

 

En cualquier criatura humana, animal, vegetal o mineral, la forma expresa Chit; 

la materia, Sat, y la extensión o el crecimiento Ananda. Es imposible sin 

embargo aislar una de estas dimensiones de la otra, porque 'operan' siempre en 

común: si la forma que distingue una flor de otra flor manifiesta el elemento 

'Conocimiento', Chit, no por ello deja de expresar, en el marco mismo de este 

elemento, el elemento 'Gozo', Ananda, y de ahí a la belleza de la flor.
493

 

 

Hay una imagen particularmente concreta del ternario vedántico que es el sol: 

el astro solar, como todas las estrellas fijas, es materia, forma e irradiación. La 

materia, o la masa-energía, manifiesta a Sat, el Ser-Poder; la forma equivale a 

Chit, la Conciencia o la Inteligencia; la irradiación corresponde a Ananda, la 

Beatitud o la Bondad. Ahora bien, la irradiación comprende tanto el calor como 

la luz, al igual que Ananda participa a la vez en Sat y en Chit, refiriéndose el 

calor a la Bondad y la luz a la Belleza; la luz transporta a lo lejos la imagen del 

sol, de la misma manera que la Belleza transmite la Verdad; "la Belleza es el 

esplendor de la Verdad". Según un simbolismo un poco diferente y no menos 

plausible, el sol se presenta a la experiencia humana como forma, luz y calor: 

Sat, Chit, Ananda; en este caso, la substancia constituye una unidad con la 

forma, que indica el Poder fundamental, mientras que la luz manifiesta la 

Inteligencia y el calor, la Bondad.
494

 

 

La trimurti hindú y las gunas, tienen su contraparte en la Trinidad cristiana: El Dios-creador 

Padre; el Dios-receptor Hijo; y el Dios-mediador Espíritu Santo.  

 

De este modo podemos tomar a la Trimurti,  a las gunas, y a la Santísima Trinidad cristiana 

como expresión de una ley cósmica: la ley de tres fuerzas, la cual ha tenido más 

expresiones en la historia. La encontramos en la tradición china a través de los trigramas 

del I Ching; en la Astrología occidental greco-babilónica a través de las triplicidades 

                                                           
491

 Cf. Schuon, Frithjof. El esoterismo como principio y como vía. Olañeta Editor, Barcelona, 2003. Cap. 

Números hipostáticos y cósmicos, págs. 86 y sigs. 
492

 Cf. Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 2009, p. 53. 
493

 Schuon, Frithjof. El esoterismo como principio y como vía. Olañeta Editor, Barcelona, 2003. Cap. 

Números hipostáticos y cósmicos, p. 89. 
494

 Idem, p. 89. 



107 

 

Cardinal, Fijo y Mutable; en la alquimia medieval a través de tres fuerzas postuladas por 

ella: la fuerza activa, la pasiva y la neutralizante; e incluso en la baraja (que es producto de 

la tradición esotérica del medioevo occidental) a través de las jerarquías superiores de cada 

palo: Sota, Caballo y Rey. En el Renacimiento occidental, para el ejercicio de la magia 

siempre es requerido el concurso de tres factores: del agente, de la materia y de la 

aplicación. El agente es la potencia activa, la materia es la potencia pasiva, y en cuanto a la 

aplicación debe ser apropiada en tiempo, lugar y otras cosas.
495

 

 

 

En el Islam también encontramos expresión de la ley del ternario. Así el sufi Ibn'Arabí 

(1165-1240), en el contexto aristotélico—neoplatónico de su época, propone un ternario en 

el origen de la creación. El primer elemento de éste es Dios, el segundo la nada y el tercero 

un intermediario entre ambos. 

 

La causa de que el intermediario, es decir, lo posible entre el ser y la nada, sea 

susceptible de esa doble relación positiva y negativa, no es otra cosa que el ser 

opuesto por su esencia misma a aquellas dos realidades. Más claro, la nada 

absoluta se presenta como si fuese un espejo ante el ser absoluto. Éste ve su 

forma propia en aquélla y esa forma es la esencia de lo posible; por esto tiene 

lo posible esencia positiva y realidad en su mismo estado de no-ser; por esto, 

también aparece lo posible bajo la misma forma del ser absoluto; por esto, en 

fin, lo posible se define por la ilimitación, pudiendo decirse de él que es 

infinito. A su vez, el ser absoluto es como un espejo para la nada absoluta. Ésta 

se contempla a sí misma en ese espejo de la verdad, y la forma que en él se ve 

es la esencia misma de la nada.
496

 

 

 
2. PLANTEAMIENTO O ENUNCIACIÓN. 
 

¿Qué podemos inferir de este repaso histórico que comenzó en el capítulo II cuando se 

hablaba de lo Uno? 

 

De lo Uno no se sigue inmediatamente lo múltiple y ya, sino que se va sucediendo una 

multipli-cación progresiva. No podría ser de otra manera. Así lo ha reconocido la mente 

humana que en las reflexiones acerca de la relación entre lo uno y lo múltiple llegó 

establecer lo que ha sido llamado “la escala del ser” compuesta por un inmenso o infinito 

número de eslabones en orden jerárquico.
497

  Este postulado estaba ya presente en la obra 

de Platón y en la de Aristóteles y se fue desarrollando a través de la cultura occidental, 

adoptando ligeras variaciones a través del tiempo.  

 

                                                           
495

 Cf. Bruno, Giordano. De la Magia, (Traducción de Ezequiel Gatto y Pablo Ires) Cactus, Buenos Aires, 

2007, p. 50. 
496

 Ibn ' Arabí. al-Futûhât al-Makkîya, El Cairo, 1876, Introducción, Risâlat al-ma' lûm. Trad. tomada de: 

Cruz Hernández, Miguel. Historia del pensamiento en el mundo islámico, Alianza Editorial, Madrid, 2000, T. 

II, p. 258-59. 
497

 Cf. Lovejoy, Arthur O. La gran cadena del ser, Icaria Editorial, Barcelona, 1983, p. 74. 



108 

 

Como ya se mencionó, la doctrina platónica consta de dos grandes rubros. El primero, 

exotérico, está expuesto en los Diálogos y es la Teoría de las Ideas. El segundo, esotérico, 

solamente insinuado en los Diálogos, es la Protología o Teoría de los primeros principios, 

los cuales son el Uno y la Díada. Esta última es una multiplicidad in-determinada que, 

actuando de substrato a la acción del Uno, produce la multiplicidad de las cosas en todas 

sus formas, y por tanto, como dice Reale,
498

 la Díada es Principio de pluralidad horizontal, 

y en su correlación con lo Uno es también Principio de la gradación jerárquica de lo real. 

Además ambos principios, el Uno y la Díada, son igualmente originarios: 

 

El Uno no tendría eficacia productiva sin la Díada, aunque jerárquicamente es 

superior a la Díada.
499

 

 

El Platón exotérico plantea la existencia de dos planos del ser: el del ser físico, sensible  y 

el del ser supra-físico, inteligible, siendo este último eterno y permanente,
500

 y decía que el 

alma debía seguir “un camino de ascenso hacia el ser”
501

 para poder ver “la realidad 

siempre existente y que no deambula sometida a la generación y a la corrupción”
502

. 

 

El principio piramidal constituye una síntesis entre estas dos tesis de Platón: la de los dos 

planos del ser, y la de la articulación entre lo Uno y la Díada. Esta síntesis se erige como 

una reelaboración más amplia de la teoría de las Ideas de Platón atendiendo a lo siguiente: 

 

Si las ideas se oponen a las cosas empíricas, como lo inteligible se opone a lo 

sensible, el ser al devenir, lo incorpóreo a lo corpóreo, lo inmóvil a lo móvil, lo 

absoluto a lo relativo y la unidad a la multiplicidad, entonces es evidente que 

representan una dimensión distinta a la realidad, un plano de la propia realidad 

nuevo y superior.
503

 

 

En el principio piramidal el plano nuevo y superior de la realidad se replica en varias 

ocasiones, sin pronunciarse acerca del número de réplicas. 

 

Hay una relación directa entre la tesis del principio piramidal y la tesis milenaria de la gran 

cadena del ser. La tesis de la gran cadena del ser quedó establecida contundentemente en la 

época helenística. Así, por ejemplo, lo encontramos en el neopitagorismo de Moderato de 

quien Simplicio dice: 

 

Él, de acuerdo con los pitagóricos, dice del primer Uno que está sobre todo ser 

y toda esencia; del segundo uno (el que realmente existe y es una naturaleza 

espiritual) dice que es el mundo de las ideas; del tercer uno, que es el mundo 

psíquico, que participa tanto del Uno como de las ideas y que la naturaleza 

última que es la de los seres sensibles, no participa de aquéllos, sino mejor, que 

                                                           
498

 Reale, Op. cit.  , p. 224. 
499

 Idem, p. 224. 
500

 Cf. Platón, Fedón 78 D 1 – 79 A 11; y Reale, Giovanni, Por una nueva interpretación de Platón, Herder, 

Barcelona, 2003, p. 175. 
501

 Platón. República, VII, 521 C 7. 
502

 Idem, VI, 485 B 1-3. 
503

 Reale, Op. cit., 2003, p. 192. 



109 

 

recibe su orden como un reflejo de ellos, puesto que la materia en las cosas 

sensibles es una sombra proyectada por el no ser primario que existe en la 

multiplicidad (de las formas), que ha descendido aún más y que deriva de 

ella.
504

 

 

Como plantea Lovejoy, durante siglos Occidente vivió con la convicción de la gran cadena 

del ser que es el orden general de las cosas e incluso la ciencia nació y en buena parte vive 

bajo este presupuesto.
505

 No solo en Occidente, sino también en Oriente y Anáhuac, en sus 

correspondientes contextos culturales, se hace patente la convicción de la gran cadena del 

ser. En el concepto de la gran cadena del ser hay tres principios que subyacentes que lo 

conforman. Estos principios son los de plenitud, continuidad y gradación.
506

 Los principios 

de continuidad y gradación forman parte estrictamente del concepto de la gran escala del 

ser. El principio de plenitud, sin formar parte estrictamente de este concepto, es un 

correlato muy cercano de él. 

 

El principio de gradación forma parte de la humanidad desde que ésta tiene uso de razón y 

es sustento de la propia razón porque le permite ordenar. 

 

El principio de continuidad fue formulado en Occidente por Aristóteles
507

, quien sostuvo 

que todas las cantidades deben ser continuas
508

. Claro que en Aristóteles esta tesis de 

continuidad no tiene la generalidad que después le fue asignada, pues él solo establece una 

scala naturae en relación a los animales según su grado de perfección
509

, más no afirma la 

existencia de una serie única y constante formada por todas las cosas, ni sostiene que todos 

los organismos puedan ordenarse en una secuencia de formas ascendentes, pero apunta 

hacia ello: 

Debemos considerar de qué manera se relaciona la naturaleza del universo con 

el bien y con lo más excelente: si las cosas existen separadamente, cada cual 

por sí misma, o bien si constituyen una ordenada composición, o bien si tienen 

ambas características, como un ejército...Todas las cosas están ordenadas de 

una determinada manera, pero no de la misma manera: los pájaros, las bestias y 

las plantas. No están dispuestas de tal modo que no haya nada que relacione 

unas con otras.
510

 

 

Lo que sí apunta es que los seres vivos se diferencian entre sí de muchas maneras 

cualitativas pudiendo ser superiores  en algunas cualidades o inferiores en otras,
511

 y que la 

naturaleza: 

 

                                                           
504

 Simplicio. In Physica, 230, 34 -231, 5. Trad. de García Bazán en Neoplatonismo y Vedanta. La doctrina de 

la materia en Plotino y Sankara,  Depalma, Buenos Aires, 1982, p. 95. 
505

 Cf. Lovejoy, Arthur O. La gran cadena del ser, Icaria Editorial, Barcelona, 1983, p. 7-8, 104. 
506

 Cf. Idem, p. 85 y 233. 
507

 Aristóteles, Metafísica, X, 1069 a, 5. 
508

 Aristóteles, De Categoriis, 4 b  20 -5a  5. 
509

 Aristóteles, De generatione animalium 732a 25 – 733b 16. 66 
509

 Aristóteles, Metafísica, II, 1003 a 2 y XI 1071 b 13; IX 1047 b 3 ss.  
510

 Aristóteles, Metafísica, XI, 1075a 10. 
511

 Cf. Lovejoy, Op. cit.  , p. 70-71. 



110 

 

pasa tan gradualmente de lo inanimado a lo animado que su continuidad hace 

indistinguibles las fronteras entre ambos; existe una clase intermedia que 

pertenece a ambos órdenes. Pues las plantas van inmediatamente después de 

los seres inanimados; y las plantas difieren entre sí por el grado en que parecen 

participar de la vida. Pues, tomada en conjunto, la clase parece, en 

comparación con otros cuerpos, estar sin ninguna duda animada; pero en 

comparación con los animales, resulta inanimada. Y la transición de las plantas 

a los animales es continua; pues cabe preguntarse si ciertas formas marinas son 

plantas o animales, puesto que muchas de ellas están pegadas a las rocas y 

perecen si se las separa.
512

 

 

Esta diferencia de cualidades en los seres animados queda mucho más clara cuando el 

filósofo plantea la clasificación jerárquica de las potencias del alma.
513

 

 

La tesis de continuidad se fundió posteriormente con la platónica de completud
514

 para 

conformar el principio de plenitud.
515

 La tesis de plenitud se refiere a la completa 

realización de todas las posibilidades conceptuales en la realidad, lo cual implica que el 

universo es un plenum formarum.
516

 Según Lovejoy, Platón sienta las bases del principio de 

plenitud cuando plantea la otredad del Bien con respecto a la esencia en la República.
517

 

 

A través de la historia la mente humana se acerca y se aleja de este principio. Para la forma 

que adquirió el principio de plenitud en la época medieval, contribuyó en mucho la doctrina 

aristotélica, no obstante que Aristóteles rechaza formalmente este principio cuando dice 

que: 

no es necesario que todo lo que es posible deba existir en la realidad”, y que 

“es posible que aquello que posee potencia no la realice.
518

 

Los mismos principios de continuidad y gradación no son patrimonio exclusivo de 

Occidente: se pueden encontrar también en otras tradiciones. Así en la tradición 

mesoamericana: 

 

Cada ser del mundo tiene su porción de fuerzas. Lo invisible (tanto lo 

específico como lo individual de origen y lo adquirido) forma la profundidad 

oculta de su historia. Cada ser participa de la energía cósmica; pero es una 

combinación  singular, peculiar y siempre cambiante, bañado día tras día por el 

tiempo que el Sol distribuye sobre la superficie de la tierra. En la total 

circulación de las fuerzas divinas, los dioses no quedan excluidos de la 

transformación en este mundo: ellos mismos son durante su paso por aquí 

                                                           
512

 Aristóteles, De animalibus historia, VIII, 1, 588b; Cf. De partibus animalium, IV, 5, 681a. 
513

 Aristóteles, De anima 414a 29 – 415a 13. 
514

 Cf. Platón. Timeo 30c, 33d,  39e, 42e, 51a, 92c . 
515

 Lovejoy, Op. cit., p. 69. 
516

 Cf. Idem, p. 65, 66 
517

 Platón, República 509b; Timeo 29-30. Cf. Lovejoy, Op. cit., p. 57-58. 
518

 Aristóteles, Metafísica, II, 1003 a 2 y XI 1071 b 13 ; IX 1047 b 3 ss.  



111 

 

combinaciones de fuerzas. Son procesos formados por procesos menores, y son 

parte de procesos más amplios.
519

 

 

Además de los tres principios mencionados que conforman la gran Cadena del Ser, hay un 

postulado básico sobre el que ésta se erige. Este postulado dicta que el mundo es una 

totalidad, que no existen entes completamente separados de los demás. Este postulado 

básico ha sido reconocido por muchas tradiciones incluso ajenas a Occidente como las de 

África.
520

 

 

Los principios de gradación y continuidad y el postulado del mundo como totalidad, 

pueden integrarse en un solo principio de orden superior, al que he llamado principio 

piramidal, y entonces diremos que el principio piramidal es lo que le da sustento a la gran 

Cadena del Ser. 

 

En lo que he llamado “Principio Piramidal” se integran 4 conceptos básicos: 

1. La dialéctica permanente entre lo uno y lo múltiple 

2. La interrelación de todo en un orden universal (la gran cadena del ser). 

3. La jerarquía universal 

4. El movimiento inter-jerárquico 

 

El principio de plenitud no está incluido en el Principio Piramidal. 

 

Los cuatro conceptos anteriores, que ya aparecen en Platón y Aristóteles, son bien 

articulados en un sistema estructural explícito en el neoplatonismo y se pueden integrar en 

la figura de la pirámide tomada como símbolo de ellos. Por eso el Principio Piramidal es un 

principio hermenéutico analógico del universo, y para este Principio se admiten ya no dos 

planos del ser como para Platón,
 
sino innumerables planos. La tesis del principio piramidal 

plantea que hay una concatenación de planos del ser se replican innumerables veces 

constituyendo una especie de pirámide. Así la realidad está conformada por capas, niveles,  

planos o mundos. Procederé ahora a explicar los cuatro conceptos básicos que integran al 

Principio Piramidal. 

 
a. La dialéctica permanente entre lo uno y lo múltiple. 
 

Lo uno y lo múltiple estarán presentes y coexistirán mientras exista el universo, y la 

relación entre lo uno y lo múltiple es de armonía, aunque ésta puede ser en diferentes 

grados. La armonía entre lo uno y lo múltiple queda sugerida en el pasaje del Génesis en 

donde Dios (que simboliza a lo Uno) mira su creación (lo múltiple) y afirma que ésta es 

buena. 

 

Tenemos entonces dos niveles básicos que conforman el Universo: el nivel de la unidad y 

el de la multiplicidad. La forma más sencilla de la multiplicidad es la dualidad. Por ello la 

                                                           
519

 López Austin, Alfredo. Los mitos del tlacuache: caminos de la mitología mesoamericana, Alianza 

Editorial Mexicana, México, 1990, p. 177. 
520

 Cf.  Kasanda, Albert. Las religiones africanas, en: Houtart, Francois (Coord). Religiones: sus conceptos 

fundamentales, México, Siglo XXI Eds., p. 145-47. 



112 

 

representación gráfica más sencilla del Universo desde esta perspectiva será a base de 

dibujar un punto para la mónada y dos para la dualidad. Colocaremos el punto solo no muy 

arriba de los otros dos a la misma distancia que existe entre estos últimos. Tendremos 

entonces un triángulo equilátero que es la representación más sencilla de lo existente. Es el 

triángulo el que da origen a la figura geométrica de la pirámide: de ahí la denominación de 

este principio como piramidal la cual además fue tomada como homenaje a las culturas de 

Anáhuac. La gráfica sería la siguiente: 

 

* 

*  * 

 

Del reconocimiento de estos dos niveles tenemos ya noticia en los llamados primeros 

filósofos de Occidente, los presocráticos, especialmente en Pitágoras: 

 

Al principio de la unidad, del ser idéntico e igual...lo llamaron Uno...En 

cambio, al principio de la diversidad y de la desigualdad, de todo lo que es 

divisible y mudable y se halla, ora en un estado, ora en otro, lo llamaron 

dualidad.
521

 

 

Pero aún antes, aparecen ambos niveles entre los órficos emparentados con los misterios 

egipcios, pues es un asunto de sentido común la existencia de la unidad en contraste con la 

multiplicidad. 

 

Platón también reconocía la existencia de dos niveles o mundos diferentes: el de las ideas y 

el de los sentidos. Y en el mundo de las ideas es donde se encuentra la unidad; en el de los 

sentidos, la multiplicidad. La ontología platónica es una ontología polar (o dualista), que se 

diferencia del monismo y del pluralismo. En esta concepción polar, toda realidad depende 

de los Principios de lo uno y lo múltiple simultáneamente.
522

 En el nivel de la Unidad no 

existe el tiempo, en el nivel de la multiplicidad sí. Platón lo planteaba así: 

 

“Ella (la idea) es por sí, para sí, consigo, siempre inmutable; y las otras 

cosas........participan de ella en tal forma, que aní donde ellas nacen y perecen, ella ni crece, 

ni disminuye ni sufre ningún otro cambio.”
523

 

 

Proclo, respecto a la relación necesaria entre lo uno y lo múltiple, ocho siglos después de 

muerto el Maestro, expone: 

 

Todo lo múltiple participa de algún modo de lo Uno, pues si no participase en 

absoluto, ni el todo sería uno, ni tampoco lo serían cada uno de los múltiples de 

los cuales resulta la multiplicidad.
524

 

 

                                                           
521

 Porfirio, Vita Pythagorae, 52. Trad. tomada de: Mondolfo, Rodolfo. El pensamiento antiguo, Tomo I, 

Losada, Buenos Aires, 2003, p. 55. 
522

 Cf. Reale, Op. cit., p. 385. 
523

 Platón. Banquete, XXIX, 211 b. Trad tomada de: Mondolfo, Rodolfo. El pensamiento antiguo, Tomo I, 

Losada, Buenos Aires, 2003, p. 247. 
524

 Proclo. Instituo Theologicae, I. Trad tomada de: Mondolfo, Op. cit., p. 297. 



113 

 

Cada múltiple es posterior a lo Uno, pues si lo múltiple fuese anterior a lo Uno, 

lo Uno participaría de lo múltiple, pero lo múltiple, siendo anterior a lo Uno, 

no participaría de lo Uno.... Pero es imposible que exista un múltiple que no 

participe de alguna manera de lo Uno... Entonces, existe lo Uno en sí, y todo 

múltiple deriva de lo Uno en sí.
525

  

 

La oposición codepediente entre lo uno y lo múltiple deriva en aquella entre la identidad y 

la diferencia, y en esta última oposición tenemos una constatación más de esta dialéctica 

permanente entre lo uno y lo múltiple: 

 

Todo el mundo sabe que la identidad carecería de significación independiente 

si en la mismidad no estuviera también implicada la diferencia. La identidad 

sin diferencia no sería absolutamente nada. Así, las determinaciones de la 

reflexión constituyen el más convincente de los argumentos en favor del 

recíproco encadenamiento de las ideas.
526

 

 

b. La gran cadena del Ser. 
 

El concepto de la gran cadena del Ser como diseño del Universo ha estado presente siempre 

en la mente humana unas veces más explícita, otras menos, unas veces más difundida, otras 

no tanto. El universo se considera una gran cadena del ser compuesta por un inmenso o 

infinito número de eslabones que ascienden en orden jerárquico desde la clase más ínfima 

de lo existente, pasando por todos los posibles grados, hasta el entre perfectísimo o ser 

supremo.
527

 Como dice Lovejoy,
528

 en la obra de Platón hay insinuaciones ocasionales de la 

cadena del ser pero no está explicitada. Aristóteles desarrolla más esta tesis con su 

propuesta de una scala naturae jerárquica con respecto a los animales.
529

 Pero cuando este 

concepto adquiere plena expresión formal es en el neoplatonismo, para el que la cadena del 

ser constituye una necesidad lógica.
530

 En la obra de Plotino se le enuncia con claridad: 

 

Hay, pues, como una vida larga extendida longitudinalmente; cada uno de los 

trozos consecutivos es distinto; mas el todo es continuo consigo mismo, pero 

siempre hay una parte nueva por su diversidad, sin que la anterior perezca en la 

siguiente.
531

 

 

Cicerón sintetiza la tesis de la escala del ser en este pasaje: 

 

Puesto que del Dios Supremo surge el Espíritu, y del Espíritu el Alma, y puesto 

que ésta a su vez crea todas las cosas posteriores y las completa a todas con la 

vida, y puesto que esta única radiación ilumina a todos y se refleja en todas las 

cosas, como una única cara se reflejaría en muchos espejos colocados en serie; 

                                                           
525

 Idem, I, 5. Trad tomada de: Mondolfo, Op. cit., p. 297. 
526

 Gadamer, H. G. La dialéctica de Hegel, Ed. Cátedra, Madrid, 1988, p. 82. 
527

 Cf. Lovejoy, Op. cit., p. 74-75. 
528

 Idem, p. 73. 
529

 Aristóteles, De generatione animalium 732a 25 – 733b 16.  
530

 Cf. Lovejoy, Op. cit., p. 80. 
531

 Plotino. Enéada V, libro 2, cap. 2, 26-28. 



114 

 

y puesto que todas las cosas se suceden según una sucesión continua, 

degenerando progresivamente hasta el último fondo de la serie, el observador 

atento descubrirá una conexión entre las partes, desde el Dios Supremo hasta 

las últimas escorias de las cosas, mutuamente ligadas entre sí y sin ninguna 

brecha.
532

 

 

Como se ha dicho, la tesis de la gran cadena del ser junto con los principios de plenitud, 

continuidad y gradación, fue una constante en la mente de los hombres cultivados de 

Occidente hasta que empezó a declinar alrededor del año 325 D. C. En esta declinación 

influyó la dogmatización que comenzó a darse en la Iglesia cristiana a partir del Concilio de 

Nicea en ese año. El tiro de gracia para el principio piramidal en Occidente fue la clausura 

de la Academia platónica y la prohibición de la enseñanza de la filosofía pagana en 529 por 

orden del emperador Justiniano. Entonces comenzó el esplendor del paradigma cristiano en 

el cual lo importante era la relación entre Dios y el hombre sin mundos mediáticos, ni 

Pleroma, ni una cadena ascencional del ser. El único mediador era Jesucristo y el medio de 

acceso a él era la Iglesia y su ordenamiento.
533

 Se aceptaban las jerarquías angélicas pero 

no en un esquema coherente con lo demás, como había sucedido en el paganismo. En ese 

año de 529, en que se construye la abadía de Monte Casino al norte de Italia dando 

comienzo la orden benedictina, se perfila un nuevo orden para Occidente.  

 

En el Renacimiento resurgió con fuerza el planteamiento de la Gran Cadena del Ser, y el 

paladín de este resurgimiento fue Giordano Bruno. En opinión de Lovejoy, Bruno es el más 

completo continuador de una cierta corriente de la metafísica platónica y de la teología 

medieval.
534

 Paralelamente se desarrolló en la Cábala judía. A decir de Scholem: 

 

en todas sus diferentes construcciones sistemáticas la Cábala nunca ha cesado 

de subrayar el estado de interdependencia de todos los mundos y grados 

existenciales que le son conocidos. Todo se halla mutuamente entrelazado y 

contenido en lo demás de la manera más increíble y, no obstante, precisa. Nada 

está privado de una profundidad infinita, y desde cualquier punto de mira 

puede ser enfocada eta profundidad del infinito.
535

 

 

Al respecto una cita de Nicolás de Cusa: 

 

Todas las cosas, por muy distintas que sean, están vinculadas entre sí. En los 

géneros de las cosas existe tal conexión entre el superior y el inferior que 

coinciden en un punto común; tal orden se consigue entre las especies que la 

especie superior de un género coincide con la inferior del género siguiente, con 

objeto de que el universo pueda ser uno, perfecto y continuo.
536

 

 

                                                           
532

 Cicerón. Comment. in Somnium Scipionis, I, 14, 15. Traducción tomada de: Lovejoy, Op. cit., p. 79. 
533

 Cf. Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, p. 150. 
534

 Lovejoy, Op. cit., p. 147. 
535

 Scholem, Gershom. La Cábala y su simbolismo, Siglo XXI, México, 2008. p. 134. 
536

 Cusa, Nicolás. De docta ignorantia, III, 1. 



115 

 

En la era moderna continuó vigente la propuesta de la gran cadena del ser. Esto se aprecia 

en la obra de diferentes científicos, literatos y filósofos, como Locke: 

 

En todo el mundo corpóreo y visible no vemos grietas ni lagunas. Desde 

nosotros, absolutamente todo desciende por escalones suaves y la serie 

continua que se alza en cada uno difiere muy poco del siguiente. Hay peces que 

tienen alas y no son extraños a las regiones aéreas; y hay unos pájaros que 

habitan en las aguas, cuya sangre es fría como las de los peces.... Hay animales 

que son parientes tan cercanos de los pájaros y de las bestias que ocupan un 

lugar intermedio entre ambos. Los animales anfibios encadenan a los terrestres 

con los acuáticos;... por no mencionar lo que se cuenta confidencialmente sobre 

sirenas y hombres marinos. Hay brutos que parecen tener tanta razón y 

conocimiento como algunos que se denominan hombres; y los reinos animal y 

vegetal están tan estrechamente ensamblados que, si se toma lo inferior del uno 

y lo superior del otro, casi no se percibirá ninguna diferencia importante entre 

ambos; y así sucesivamente, hasta alcanzar las zonas inferiores y más 

inorgánicas de la materia, en todas partes encontraremos que las distintas 

especies están entrelazadas y no se distinguen más que en grados casi 

imperceptibles. Y cuando consideramos el infinito poder y sabiduría del 

Hacedor, tenemos razones para pensar que es adecuado para la magnífica 

armonía del universo y para el gran plan y la infinita bondad del arquitecto que 

las especies de criaturas asciendan también, a grados moderados, desde 

nosotros hacia su infinita perfección, tal como hemos visto que descienden 

gradualmente desde nosotros hacia abajo.
537

 

 

En el mantenimiento de la vigencia de la gran cadena de ser durante la Ilustración destaca 

Leibniz, y en el idealismo alemán,
538

 Kant, Fichte y Schelling, pero con una óptica 

dinámica: 

 

La sucesión es en sí misma gradual, es decir, no puede darse en su integridad 

en ningún momento concreto. Pero cuanto más avanza la sucesión, más se 

despliega el universo.
539

 

 

También en el desarrollo de las ciencias naturales se mantuvo presente la tesis de la cadena 

del ser junto con los principios de plenitud, continuidad y gradación, y el postulado básico 

del mundo como totalidad.
 540

 

 

La idea, ya mencionada, de que todo está interrelacionado en un orden universal, idea  que 

sostiene la tesis de la gran cadena del ser, la encontramos también en culturas ajenas a la 

occidental. Así en la India: 

 

                                                           
537

 Cf. Locke, John. Ensayo sobre el Entendimiento Humano, III, Cap. vi, & 12. 
538

 Cf. Lovejoy, Op. cit., p. 412 
539

 Cf. Schelling. Sistema del Idealismo Trascendental, SW, I, Abt 3, 492. 
540

 Lovejoy, Op. cit., p. 233. 



116 

 

La idea de que el mundo constituye un todo en que sus partes están ligadas 

entre sí se halla implícita tanto en la doctrina de Brahman /Âtman como 

Espíritu Universal que rige todo desde adentro, que es el elemento sutil o la 

esencia de todo y que impone un orden al quehacer del mundo, cuanto en la 

teoría de las identificaciones y correspondencias...
541

 (entre el macrocosmos y 

el microcosmos en las Upanishads). 

 

Al respecto, Tola enfatiza: 

 

De acuerdo con esta doctrina, la totalidad de la realidad constituye un todo 

organizado en el cual componentes inferiores (como animales, plantas, piedras) 

están relacionados o vinculados con componentes superiores (Dioses, 

demonios). Y en virtud de esa relación o vinculación, los componentes 

inferiores poseen poderes similares a aquellos que poseen los componentes 

superiores, aunque en grado más o menos debilitado según la distancia que los 

separa a unos de otros.
542

 

 

El mismo planteamiento se encuentra en la simpatía universal del estoicismo, en Ficino, 

Agrippa, Bruno,  y en toda la tradición astrológica. 

 

Como dice Wahl
543

, en la historia espiritual de Occidente se ha mantenido presente la 

convicción de que hay un orden inmanente a las cosas y que les llega del universo que está 

organizado por Dios. Tal es la tónica del pensamiento de Platón y Aristóteles, así como de 

la cristiandad, con la reserva de los milagros que constituyen violaciones del propio Dios a 

las leyes que él ha impuesto. Desde el punto de vista del principio piramidal, no hay 

ninguna violación de la ley divina en el milagro pues el universo entero descansa sobre 

principios racionales pero en diferentes niveles, de modo que un milagro en un nivel de la 

pirámide no es más que la expresión en este nivel de leyes procedentes de otro nivel. Como 

ya se dijo, uno de los principios sobre los que está montado el concepto de la Cadena del 

Ser, es el principio de gradación, es decir de jerarquización. Por ello pasaremos ahora a 

hacer un escueto recorrido histórico por los planteamientos culminantes acerca de las 

jerarquías ya sea referidas al mundo o al universo. 

 
c.  Las jerarquías o niveles. 
 
El ser humano siempre en todas las culturas ha reconocido que el mundo existe a base de 

niveles, y entre ellos hay una relación de jerarquía, siendo sus extremos lo más alto y lo 

más bajo, correspondiendo a lo primero el cielo (físico y/o simbólico), donde, además, se 

ubica el centro y origen del universo, y a lo segundo tanto la tierra como el averno.
544

 Pero 

por lo general, lo más bajo en el imaginario cultural no es la tierra, sino el averno, 

                                                           
541

 Tola, Fernando y Dragonetti, Carmen. Filosofía de la India. Del Veda al Vedanta. El Sistema Samkhya, 

Barcelona, Kairós, 2008, p. 177. 
542

 Idem, p. 179. 
543

 Wahl, Jean. Tratado de Metafísica, FCE, México, 1975, p. 637. 
544

 Cf. Eliade, Mircea. Lo sagrado y lo profano, Guadarrama, Madrid, 1973, p. 103-104. 



117 

 

quedando entonces la tierra en medio de lo alto y lo bajo.
545

 Cielo e infierno se encuentran 

entonces situados más allá del mundo perceptible. Esta tricotomía es válida tanto para el 

mundo exterior al individuo como para su interior. El nivel de la tierra es el humano, y en 

todas las tradiciones religiosas, por encima de éste, está el nivel divino. Dentro del nivel 

divino puede haber jerarquías como en el panteón griego, o no, como en los monoteísmos. 

En un sistema no teísta como el budismo, tenemos de todos modos el nivel del iluminado 

que es superior al de la gente común. En el ámbito legal una ley constitucional tiene un 

nivel superior al de una ley reglamentaria. En el ámbito académico se admite el nivel de un 

doctor como superior al de un simple licenciado. En el ámbito natural está la clasificación 

biológica de los seres vivos cuya primera expresión formal occidental encontramos en 

Aristóteles. 

 

Al hablar de lo alto, lo medio y lo bajo, surge la idea del “centro”, la cual es algo constante 

en todas las culturas y en todas las personas. El centro no solo hace referencia a lo alto y lo 

bajo, sino también a lo de alrededor. Lo que varía entre las personas es el reconocimiento 

de dónde se encuentra el centro de cualquier cosa. Hay aspectos en los que todos los 

humanos están de acuerdo como en la cuestión del centro de un círculo geométrico, o del 

Sol como centro de nuestro sistema planetario. 

 

El principio piramidal es un principio de jerarquización de la realidad. La idea de 

jerarquización es tan antigua como la humanidad. Ya en la historia, la encontramos en 

muchos de los grandes pensadores referida a diferentes aspectos de la realidad o al universo 

entero. En Occidente la encontramos en Pitágoras para quien la jerarquía del ser tiene su 

correlato y base en la Geometría. Menciono al respecto solo una cita de Espeusipo, en la 

que hace referencia a los pitagóricos: 

 

En efecto, el Uno es un punto, el Dos una línea, el Tres un triángulo y el Cuatro 

una pirámide; y todos éstos son los primeros y principios de los que 

corresponden a cada clase. En ellos se ve la primera de las progresiones, que 

aumenta en forma igual y tiene como fin el Diez. En los (números) planos y 

sólidos los (elementos) primeros son éstos: punto, línea, triángulo y pirámide; y 

éstos contienen al número Diez y lo tienen como fin.
546

 

 

La encontramos posteriormente sistematizada en la doctrina de Platón y se continúa a 

través del neo-platonismo con Numenio de Apamea, Plotino, Porfirio y Proclo.
547

  

 

La encontramos igualmente en Aristóteles con su doctrina natural, en Pascal cuando habla 

del orden de los cuerpos, del orden de los espíritus y del orden de la caridad,  en Maine de 

Biran con un planteamiento similar al de Pascal, en Leibniz, etc.
548

 

 

                                                           
545

 Cf. De la Garza, Mercedes. El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, UNAM, México, 2003, p. 

49 ss. 
546

 Diels-Kranz. Fragmentos de los presocráticos, 44A 13, vol. 3  frag. 129. Cf. Soto Rivera, Rubén. Lo Uno 

y la Díada Indefinida en Plotino: el Kairós como el momentum de la procesión plotiniana, Museo Casa Roig, 

Universidad de Puerto Rico, Humacao, 2001, p. 54. 
547

 Cf. Toscano-Ancochea. Místicos neoplatónicos- Neoplatónicos místicos, Etnos, Madrid, 1998,  pp. 11-41. 
548

 Cf. Wahl, Jean. Tratado de Metafísica, FCE, México, 1975, p. 638. 



118 

 

La tradición cristiana reconoce las jerarquías con tres grados en cada una de ellas. Así lo 

expone Pseudo Dionisio: 

 

Pues en cada jerarquía ha establecido que existan tres grados de órdenes y 

poderes, primeros, medios y últimos, y que los más próximos a Dios instruyan 

a los menos cercanos y los guíen hasta la presencia de Dios, su iluminación y 

unión.
549

 

 

Si bien la división ternaria de lo alto, lo medio y lo bajo, es la más básica en la 

jerarquización, también hay patrones más complejos de división. Uno de ellos bastante 

difundido es el de la división septenaria que ha venido a parar en la semana universal actual 

de siete días. Así el Zigurat persa tenía 7 pisos simbolizando los 7 cielos.
550

 Lo mismo 

sucede con la héptada pitagórica (hebdómada) de la que ya da noticia Aristóteles.
551

 Platón 

también presenta la división septenaria en el Timeo
552

. 

 

Repito: el mundo existe siempre a base de niveles, y entre ellos hay una relación de 

jerarquía; y agrego: en los diferentes niveles jerárquicos se repite la misma dialéctica entre 

lo uno y lo múltiple. Esto último quiere decir que para un nivel jerárquico “X” existe un 

nivel superior a éste que funciona como lo uno respecto a éste. Es decir que la relación 

entre el nivel jerárquico “X” y lo Uno primigenio se desdibuja frente a la relación entre ese 

nivel “X” y su nivel inmediato superior de unidad. Para ser más explícito hago referencia a 

Plotino quien dice que en el Cielo de la Inteligencia (entiéndase la hipostática) “todo es 

todo y cada uno es todo”
553

. Pues bien, esta unificación no se da solamente en la 

Inteligencia que es inmediatamente inferior al Uno absoluto, sino que se da en diferentes 

niveles de la pirámide cósmica siempre con respecto a sus niveles inferiores. 

 

Procederé ahora a repasar más detalladamente el planteamiento jerárquico en algunas 

tradiciones.  

 
- Platón y Aristóteles. 
 

En el establecimiento de las relaciones entre lo Uno y el ser,
554

 mientras que Parménides 

adoptó una postura rígidamente exclusivista negando realidad a todo lo que no fuera el ser, 

Platón matizó esta postura e intentó mostrar que incluso en la apariencia hay algo de 

realidad, estableciendo entonces “grados del ser”.
555

 Esta gradación se estructura alrededor 

de una dicotomía básica en orden jerárquico: el mundo inteligible que se corresponde con la 

verdad y el mundo sensible que se corresponde con la opinión.
556

 Los entes del mundo 

                                                           
549

 Cf. Pseudo Dionisio Areopagita, La Jerarquía Celeste IV, 3 en: Obras completas, Biblioteca de autores 

cristianos, Madrid, 2007, p. 121. 
550

 Cf. Eliade, Mircea. Lo sagrado y lo profano, Guadarrama, Madrid, 1973, p. 41. 
551

 Cf. Soto Rivera, Rubén. Lo Uno y la Díada Indefinida en Plotino: el Kairós como el momentum de la 

procesión plotiniana, Museo Casa Roig, Universidad de Puerto Rico, Humacao, 2001, p. 16, 42 
552

 Timeo 35 d. 
553

 Plotino. Enéada V, 8, 4, 8; Cf. Ibidem V, 8, 9, 16 y V, 3, 15, 26. 
554

 Cf. Cap. V de este mismo trabajo, inciso sobre Lo Uno y el Ser, p. 155. 
555

 Cf. Gilson, Etienne. El Ser y los filósofos, Pamplona, Universidad de Navarra, 1985, p. 42. 
556

 Cf. Grondin, Jean. Introducción a la Metafísica, Herder, Barcelona, 2006, pp. 73-77 



119 

 

inteligible tienen como características predominantes la unidad, la inmutabilidad y la 

eternidad, mientras que los entes sensibles son múltiples, variables, engendrables y 

corruptibles. Ahora, dentro del mundo inteligible, las ideas constituyen una esfera 

jerárquica que desde abajo, asciende hacia ideas cada vez más generales, mientras que 

desde arriba desciende hacia ideas cada vez más particulares,
557

 constituyendo una especie 

de pirámide558
. Además de eso, Platón introduce la figura de la inteligencia ordenadora, el 

demiurgo, que es un dios creador, pero no absoluto, pues su creación se ajusta a los 

principios supremos que le preceden coronados por la Idea del Bien que es el Uno.
559

 

Reale: 

 

En efecto (...) la suprema medida de todas las cosas es el Uno y, por tanto, el 

Bien; y sin embargo, éste no es Dios, sino que es lo divino, la suprema regla a 

la que se atiene Dios (el Demiurgo). Dios es aquel que realiza la medida y el 

Uno de manera perfecta y, en este sentido, Él también es Medida, en una 

dimensión (diríamos nosotros) personal.
560

 

 

En la doctrina de Platón cada idea está colocada en una posición precisa en el mundo 

inteligible, de acuerdo a su mayor o menor universalidad y a la forma más o menos 

compleja de las relaciones que tiene con las otras ideas que están tanto por encima cuanto 

por debajo de ella. Se genera así una trama de relaciones que puede expresarse 

numéricamente en tanto que el número expresa relaciones (en especial para los antiguos 

griegos, a diferencia de la actualidad en que al número se le entiende en sí mismo). Estas 

relaciones se pueden entender tanto numérica como geométricamente.
561

 Como dice 

Reale
562

, estas relaciones numéricas y geométricas expresan la realidad ontológica: son 

aquello que permanece en la estabilidad del ser.  

 

De manera más precisa, sabemos por el Timeo
563

 y por la exposición de Aristóteles
564

, de 

las cuatro jerarquías de la realidad suprasensible que Platón propone: 

 

1. Los principios supremos de el Uno y la díada 

2. Números ideales 

3. Ideas o Formas 

4. Entes matemáticos. 

 

De esta manera los entes matemáticos son quienes intermedian entre el mundo sensible y 

las Ideas.  

 

                                                           
557

 Cf. Reale, Op. cit., p. 209; Platón Fedón, 104 B 6–105 D 12; Fedro, 265 C 8 – 266 B 7; Sofista, 253 D – E 

2. 
558

 Cf. Zucchi, Hernán. Introducción en: Aristóteles, Metafísica, Sudamericana, Buenos Aires, 2000, p. 32 
559

 Cf. Reale, Op. cit., p. 710. 
560

 Idem, p. 711. 
561

 Cf. Reale, Giovanni. Platón: en búsqueda de la sabiduría secreta, Herder, Barcelona, 2001, p. 203. 
562

 Idem, p. 203. 
563

 Platón, Timeo 41 a-c. 
564

 Cf. Aristóteles, Metafísica, I, 6, 987-988 ss.; Reale, Giovanni, Por una nueva interpretación de Platón, 

Herder, Barcelona, 2003, pp. 38-40. 



120 

 

Todo el sistema platónico está constituido por ordenamientos jerárquicos análogos. Así en 

La República tenemos la división cuatripartita en el alma, entre los hombres y en el 

Estado,
565

 tomada, según el mismo Platón confiesa, de Hesíodo.
566

 Igualmente la 

epistemología platónica sigue el patrón jerarquizante. Platón plantea dos formas de 

conocer: la episteme y la doxa. La episteme es conocimiento certero, la doxa es opinión. 

Cada una de ellas tiene a su vez dos grados distintos. La episteme se divide en dianoia que 

es conocimiento de orden medio relacionado con elementos visuales, y en noesis que es 

captación pura de ideas y del principio supremo y absoluto. La doxa se divide en eikasia y 

pistis. La primera se refiere a las sombras e imágenes sensibles de las cosas y la segunda a 

las cosas sensibles en sí mismas.
567

 

 

Como dice Gilson,
568

 el platonismo tiene dos características básicas: primero, ser y no ser 

son dos variables entre las cuales se pueden hallar innumerables grados de realidad; 

segundo, todas las relaciones entre el ser y el no-ser pueden y deben ser expresadas en 

relaciones de mismidad y alteridad. 

 

Como dice Reale,
569

 en Platón encontramos la tesis de la estructura jerárquica a diferentes 

niveles de la realidad, y esta tesis se impone realmente como una de las características 

emblemáticas del pensamiento platónico.
570

 Aristóteles también postula las jerarquías, pero, 

a diferencia de Platón: 

 

el Estagirita no admite la estructura jerárquica de lo inteligible, porque en 

general inmanentiza en lo sensible la estructura de lo inteligible; no obstante, 

admite la existencia de las inteligencias como sustancias trascendentes y acepta 

la estructura jerárquica de las propias inteligencias y la concepción de fondo 

que la sostiene.
571

 

 

Aristóteles admite tres niveles u órdenes de realidad: el primer motor, el cielo incorruptible 

y el mundo sublunar.
572

 

 
- Helenismo romano. 
 

Ya mencionamos en el capítulo I que durante la época del helenismo romano hubo una gran 

efervescencia de movimientos filosóficos y religiosos dentro de los cuales las fronteras 

entre magia, religión y filosofía no estaban bien delimitadas. Por lo tanto hay similitud 

entre los planteamientos de las diferentes corrientes de esta época entre las que están el 

platonismo medio, el neopitagorismo y el neoplatonismo. 

                                                           
565

 Platón. La República III, 415 a – c 
566

 Platón. La República VIII, 547 a. Hesíodo, Los trabajos y los días v. 108-201. 
567

 Cf. Reale, Gioavanni y Antiseri, Darío. Historia del pensamiento filosófico y científico, Herder, Barcelona, 

1988, T. I, p. 138. 
568

 Gilson, Etienne. El Ser y los filósofos, Pamplona, Universidad de Navarra, 1985, p. 43. 
569

 Reale. Por una nueva.., p. 540. 
570

 Cf. Idem, p. 702. 
571

 Idem, p. 705. 
572

 Por ejemplo en: Aristóteles. Metafísica, XII, 7, 1072 b 14. Cf. Ross Hernández, José Alberto. Dios, 

eternidad y movimiento en Aristóteles, Ed. Universidad de Navarra, España, 2007, p. 159. 



121 

 

En el platonismo medio que florece en el siglo II d. C. se aceptan las Ideas de los Diálogos 

como pensamientos-de-Dios-que-se-piensa-a-sí-mismo,
573

 y según se expone 

principalmente en el Didascálico de Albino (o Alcinoo), que está basado en el Timeo, se 

establecen tres niveles de la realidad suprasensible: 

1. Primer intelecto, o primer Dios; 

2. Segundo intelecto, o intelecto del Alma del Mundo; 

3. Alma del mundo. 

 

En general, para toda esta tradición en la que está inserto Plotino, el universo se presenta 

como una jerarquía de realidades subordinadas las unas a las otras, o como una sola y 

misma realidad percibida en niveles sucesivos, y esta jerarquía solidaria no puede ser sino 

eterna
574

. Plotino dice: 

 

Todas las cosas son, por tanto, como una Vida que se extiende en línea recta; 

cada uno de los puntos sucesivos de la línea es diferente; pero la línea entera es 

continua. Tiene puntos sin cesar diferentes; pero el punto anterior no 

desaparece en aquel que le sigue.
575

 

 

Hay una jerarquía ascendente según la cual cada realidad encuentra su bien en 

aquella que le precede inmediatamente.
576

  

 

Paralelamente tenemos la teoría estoica de la simpatía universal que plantea a ésta como 

una rigurosa dependencia mutua de las partes del mundo a partir de las semejanzas entre 

esas partes. Si se acentúa al máximo la teoría de la simpatía, llegamos a la unidad que 

constituye la Inteligencia.
577

 

 

Plotino recurrió al mito antiguo de la emanación para explicar la difusión de todo lo que 

existe a partir del Uno.
578

 Así, existen dos grandes corrientes de movimiento para los entes. 

Estas corrientes son el descenso desde lo uno o divino y el ascenso de regreso a ello. Del 

Uno surge lo demás como emanación o hipóstasis de éste. La primera emanación es la 

Inteligencia o Espíritu en donde se presenta la dualidad sujeto-objeto. Pero ella misma es a 

la vez sujeto inteligente y objeto inteligible: se contempla a sí misma. De ahí en proceso 

descendente se van generando todo. 

El Intelecto (primera emanación) tiene una doble actividad contemplativa, entiende al Uno 

y se entiende a sí mismo y en ambas depende del Uno. Del Intelecto emana el Alma del 

mundo y de ésta emana el mundo sensible. Por lo tanto el Intelecto plotiniano equivale al 

Demiurgo platónico. Tenemos, por lo tanto, en el neoplatonismo el desarrollo de una 

amplia gama de jerarquías del ser, que alcanza su culminación expositiva en Proclo.
579

 Cito 

a Plotino: 

 

                                                           
573

 Cf. Reale, Por una nueva..., pp. 45-46. 
574

 Plotino. Enéadas, II, 9, 3. 
575

 Idem, V, 2, 2, 25. 
576

 Idem, VI, 7, 25. 
577

 Cf. Bréhier, Émile. La filosofía de Plotino, Sudamericana, Buenos Aires, 1953, p. 121. 
578

 Cf. Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, p. 143. 
579

 Cf. Reale, Por una nueva..., p. 244. 



122 

 

Y así, todos los seres, tanto los inteligibles como los sensibles, forman por 

siempre una serie continua: los primeros existen por sí mismos mientras que 

los segundos reciben su existencia por siempre por participación en aquéllos, 

imitando en lo posible la naturaleza inteligible.
580

 

 

Respecto a esta tradición,  Puech precisa: 

 

Una creación, una modificación o un fin del universo son tan imposibles de 

concebir como un comienzo o una cesación en la procesión del Uno. De esta 

eternidad resulta la continua coexistencia entre sí de los grados de la realidad: 

su solidaridad recíproca es simultaneidad. Por ello —reciprocidad quiere decir 

aquí jerarquía—, habrá implicación permanente de lo inferior en lo superior y, 

a la vez, presencia perpetua de lo superior en lo inferior.
581

 

 

La realidad, entonces, puede compararse con una serie de esferas embutidas las unas en las 

otras diferentes en cuanto a su periferia, pero coincidentes en su centro.
582

 Por ello, otra 

forma común de presentación del esquema jerárquico era a base de las siete esferas 

celestes. Tanto en los misterios mitraicos
583

 como en el primer texto del Corpus 

Hermeticum, Poimandres, por mencionar solo dos ejemplos, encontramos este esquema 

referido a la evolución del alma, en cuyo caso es corriente la denominación de “ascensión 

de las esferas”.
584

 Al respecto cito: 

 

Según la cosmología ptolemaica, la simple dicotomía (“divisoria”) de cielo y 

tierra queda allí descompuesta en un sistema, astronómico y psicológico a la 

vez, de esferas interpuestas. El astrónomo antiguo se imaginaba que, entre la 

Estrella Polar y él, estaban las esferas transparentes de los siete planetas: la 

Luna, Mercurio, Venus, el Sol, Marte, Júpiter y Saturno. El filósofo hermético 

predicaba que había que cruzar éstas una por una, en la trayectoria ascendente 

igual que en la descendente: en cada esfera, uno tenía que dejar de lado las 

tendencias negativas dictaminadas por el planeta en cuestión.
585

 

 

Dicho esquema a base de las siete esferas continúa hasta nuestros días en la rueda zodiacal 

astrológica, es decir, en la Astrología de Occidente. 

 
El neoplatonismo que era en esencia pagano fue un movimiento de tal envergadura que 

afectó profundamente al cristianismo y también se habla de un neoplatonismo cristiano. 

Toda la dogmática del cristianismo está permeada de tesis neoplatónicas traducidas al 

contexto cristiano. Esto se hace especialmente patente e la obra de Pseudo Dionisio, sobre 

quien abundo más adelante. 

                                                           
580

 Plotino. Enéada IV, libro 8, cap. 6, 25. Gredos, España, 2006. 
581

 Puech, Henri Charles. En torno a la Gnosis, Taurus, Madrid, 1982, p. 107. 
582

 Cf. Idem, p. 108, y Mahnke, Dieterich, Unendliche sphäre und allmittelpunkt, Halle, 1937, pp. 215-27. 
583

 Ver Gran Papiro mágico de París en: Textos de magia en papiros griegos, Gredos, 1987, Ed. a cargo de 

José Luis Calvo Ramíres y Ma. Dolores Sánchez Romero. 
584

 Cf. Godwin, Jocelyn. El mito polar: el arquetipo de los polos en la ciencia, el simbolismo y el ocultismo, 

Girona, Atalanta, 2009, p. 228-29. 
585

 Idem, p. 230. 



123 

 

- Gnosis. 
 

Durante toda la antigüedad occidental persistió la concepción de un universo 

jerárquicamente escalonado en el que había diferentes órdenes de realidades.
586

 En el caso 

helénico, helenístico y romano, esta jerarquía iba de los seres celestes hasta las realidades 

terrenas y la revolución superior de los astros regulaba la marcha inferior de las cosas y los 

acontecimientos. Esto queda expresado diáfanamente también en el gran movimiento 

gnóstico que abarcó muchos siglos. Tomemos las palabras de Jonas: 

 

El universo, el dominio de los arcontes, es como una vasta prisión cuya celda 

más profunda fuera la tierra, el escenario en el que se desarrolla la vida del 

hombre. En torno a esta celda y por encima de ella, las esferas cósmicas la 

circundan dispuestas como cortezas concéntricas. La mayoría de las veces nos 

encontramos con las siete esferas de los planetas rodeadas por una octava, la de 

las estrellas fijas. Hubo, sin embargo, una tendencia a multiplicar las 

estructuras y a ampliar más y más este esquema
587

 

 

Los gnósticos, sobre todo en el modelo  siro-egipcio elaboran una complicada genealogía 

de degradaciones involutivas. La más larga cadena parece ser la de Basílides con 365 

cielos.
588

 

 

Aún en el seno de la divinidad, los gnósticos reconocían niveles, como se deja ver en su 

planteamiento de que el Demiurgo no reconoció su filiación de la Madre Sabiduría 

erigiéndose en el Dios absoluto y único del Antiguo Testamento, por lo cual ella le dejó 

solo y se retiró a regiones más elevadas de los cielos.
589

  

 

Posteriormente, en el caso cristiano, estaba Dios trinitario en la cúspide, después los 

ángeles, los santos, el hombre y la naturaleza. Pero con la Reforma protestante, al 

desentenderse de los santos, el hombre decidió borrar las jerarquías intermedias entre él y 

Dios, lo cual se expandió culturalmente, para, al final, hoy en día borrar inclusive a Dios y 

dejar al hombre como el amo supremo del mundo, con la consecuente desequilibrio . 

 
 
- Tradición judeo-cristiana primitiva. 
 

La tradición judeo-cristiana desde su inicio acepta la gran escala del ser, quedando Dios en 

la punta de la escala y debajo de Él toda una gama jerárquica,
590

 pero siempre deformada en 

el contexto de su propia dogmática. 

 

                                                           
586

 Cf. Wahl, Jean. Tratado de Metafísica, FCE, México, 1975, p. 623. 
587

 Jonas, Hans. La religión gnóstica. El mensaje del Dios extraño y los comienzos del cristianismo, Siruela, 

España, 2000, p. 77. 
588

 Cf. Idem, p. 16 4. 
589

 Cf. Hipólito Refutación de todas las herejías VI, 33, Ireneo Adversus Haereses, I, 5, 4 y 29, 4; Pagels, 

Elaine. Los Evangelios Gnósticos, Crítica, Barcelona, 1990, p. 102. 
590

 Pseudo Dionisio Areopagita, La Jerarquía Celeste V en: Obras completas, Biblioteca de autores 

cristianos, Madrid, 2007, p. 122. 



124 

 

En diferentes pasajes de la Biblia encontramos el planteamiento de la gran cadena del ser.  

Primeramente en el relato de la creación en el Génesis. Otro pasaje que destaca en este 

sentido es el del sueño que tuvo Jacob, nieto de Abraham, en el que el soñador vio una 

escalera que se extendía entre la tierra y el cielo, por la cual subían y bajaban ángeles.
591

 

 

En el siglo II d. C. una doctrina típica de Orígenes (185-253), considerado Padre de la 

Iglesia cristiana, es la que sostiene que existen una serie de mundos no contemporáneos 

sino sucesivos. Esta doctrina, como se sabe, fue tomada de los antiguos griegos.
592

 

 

La ortodoxia cristiana, en general, ha sido reacia a aceptar la gran cadena del ser y por 

consecuencia el Principio Piramidal. Con esta nueva denominación en especial dicha 

tradición se opondría con todas sus fuerzas, pues las pirámides evocan por un lado al 

“nefasto” Egipto del cual se separó Israel, aunque ya había abrevado de él, y por el otro a 

los “adoradores de ídolos” de América. Sin embargo hay indicios del Principio Piramidal 

ya en el Antiguo Testamento como se ha mencionado anteriormente. 

 

 
- Cristianismo medieval y renacentista. 
 

Durante toda la Edad Media y aún en la Edad Moderna, eran aceptados los cuatro niveles o 

mundos en que las almas podían vivir. Eran éstos infierno, purgatorio y paraíso; y 

paralelamente el limbo.  

 

Al inicio del medioevo ya estaba tipificada toda la jerarquía de seres espirituales de lo cual 

da testimonio la obra de Pseudo-Dionisio Areopagita.
593

 He aquí una cita al respecto: 

 

Tú, hijo mío, siguiendo las santas instrucciones de nuestra tradición 
jerárquica, escucha devotamente estos razonamientos sagrados e inspirados y 

te iluminará esta doctrina
594

 

 

La exposición de pseudo-Dionisio es una exposición ortodoxa sistemática del cristianismo, 

encuadra la doctrina cristiana dentro de un esquema general procedente del neoplatonismo 

de Proclo. Así como la obra de este último constituye una síntesis del neoplatonismo 

anterior, es la de Dionisio síntesis del pensamiento cristiano que tuvo fuerte influencia 

durante toda la Edad Media. 

 

Pseudo-Dionisio conserva la imagen clásica del universo griego, concebido como una serie 

de esferas superpuestas, a las cuales corresponden los grados de perfección de los seres que 

en ellas habitan y completa esta imagen jerárquica con el concepto de un Dios trascendente, 

                                                           
591

 Génesis 28:12. 
592

 Cf. Reale y Antiseri, Op. cit., T. I, p. 364. 
593

 Las obras de pseudo-Dionisio Areopagita que se conservan son: De divinis nominibus, De mystica 

theologia, De caelesti hierarchia, De ecclesiastica hierarchia y diez cartas. 
594

 Pseudo Dionisio Areopagita, La Jerarquía Celeste, en: Obras completas, Biblioteca de autores cristianos, 

Madrid, 2007, p. 114. 



125 

 

que penetra todo el universo con los rayos de su presencia y de su bondad a manera del sol, 

cuya luz se difunde por igual en todas direcciones.
595

 

 

El mundo celeste se compone de tres jerarquías angélicas que se subdividen en tres niveles 

cada una: 

1. Los que sólo contemplan a Dios: serafines, querubines y tronos 

2. Los que cuidan del mundo: dominaciones, virtudes y potestades 

3. Los que cuidan de los hombres: principados, arcángeles y ángeles. 

 

Precisemos que: 

 

el ángel es una escala, intercala o intercalación: una cala en el Ser, un calado 

en la urdimbre de la vida, un reflujo o condensación de la energía 

bioespiritual.
596

 

 

Pseudo-Dionisio ordena el mundo terrestre siguiendo el mismo patrón que el del celeste: 

 

Y, no sin razón, podríamos añadir además esto: que cada inteligencia, celeste o 

humana, posee en sí misma sus propios órdenes y poderes primeros, medios e 

ínfimos...
597

 

 

Pero la obra dionisiana no era completamente del agrado de la ortodoxia por sus 

reminiscencias paganas. Al respecto cito: 

 

En su afán de reconciliar ese platonismo orientalizante con una versión de 

cristianismo que se acerca al nestorianismo, Dionisio es el último representante 

de un neoplatonismo truncado que pronto, precisamente debido al duro trabajo 

de sus comentaristas y traductores, se disolverá en la escolástica aristotelizante; 

ya en Erígena, el primer traductor de Dionisio, se nota el esfuerzo exegético 

que culminará en los comentarios de Alberto Magno, y Tomás de Aquino 

quienes con la implacable armazón del método (escolástico) reducirán la 

escritura inspirada del Seudo-Areopagita a tratados secos al estilo de las 

Sumas, extirpando con el tiempo todo vestigio de paganismo.
598

 

 

Una exposición original de la gran cadena del ser, ya apuntando al principio piramidal, la 

encontramos en Hugo de San Víctor (1096-1141) para quien existe una escala ascendente 

de realidades o grados de lo real que pueden irse dominando progresivamente mediante la 

razón y la fe. Existen cosas esencialmente racionales como las relativas a la matemática, la 

                                                           
595

 Cf. Dionisio Areopagita De divinis nominibus, V 6: PG 3,821; Fraile, G. Historia de la Filosofía, 

Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1960, p. 173. 
596

 Ortiz-Osés, Andrés. Metafísica del sentido: una filosofía de la implicación, Universidad de Deusto, Bilbao, 

1989, p. 115. 
597

 Pseudo Dionisio Areopagita, La Jerarquía Celeste X, 3 en: Obras completas, Biblioteca de autores 

cristianos, Madrid, 2007, p. 143. 
598

 Kerkhoff, Manfred. KAIROS. Exploraciones ocasionales en torno a tiempo y destiempo, Universidad de 

Puerto Rico, Puerto Rico, 1997, p. 160. 



126 

 

lógica y la dialéctica; cosas secundum rationem, verdades probables como las históricas en 

que la razón se auxilia de la fe; y cosas supra rationem objeto único y específico de la fe.
599

 

 

Por su parte, para los cabalistas nuestro mundo de impresiones sensoriales es la última 

cáscara y más exterior de la realidad divina.
600

 

 

Durante la época del Renacimiento europeo se conserva la tesis de las jerarquías del 

universo. Encontramos una exposición emblemática de éstas en la Divina Comedia de 

Dante. En esta egregia obra, basado en la cosmología aristotélico-ptolemaica, Dante plantea 

una serie de esferas elementales que envuelven progresivamente a la Tierra central para 

culminar en el trono de Dios, las cuales tienen su imagen invertida en los círculos del 

Infierno que terminan en el centro de la Tierra. Así la Divina Comedia describe toda la 

cadena del ser sobre un substrato cristiano arrancando en Satanás y el Infierno, pasando 

luego por el monte del Purgatorio, para llegar, a través de sucesivos ejércitos de ángeles, al 

Dios supremo en el Paraíso.
601

 

 
Sin embargo la ortodoxia cristiana introdujo un vacío en la gran escala del ser, pues de no 

existir este vacío habría continuidad entre Dios y el hombre al grado de poderse hablar de 

panteísmo, y la Iglesia cristiana se afiliaba al dogma creacionista del Génesis. La 

aceptación de la gran escala del ser implicaba acceder al emanacionismo inaceptable para 

esa iglesia. Por ello solo aceptaron explícitamente la escala del ser en relación a los ángeles; 

el resto de la escala simplemente lo pasaron por alto. No obstante, en el seno del 

cristianismo nunca faltaron mentes lúcidas que comprendían la continuidad de la creación 

como Nicolás de Cusa, quien se expresa así respecto a la gran cadena del ser: 

 

Todas las cosas, por muy distintas que sean, están vinculadas entre sí.  En los 

géneros de las cosas existe tal conexión entre el superior y el inferior que 

coinciden en un punto común; tal orden se consigue entre las especies que la 

especie superior de un género coincide con la inferior del género siguiente, con 

objeto de que el universo pueda ser uno, perfecto y contínuo.
602

 

 
Hemos de mencionar también entre los principales defensores renacentistas de la gran 

escala del ser a Ficino y Pico della Mirandola, ambos inspirados en el Pseudo-Dionisio; así 

como a Giordano Bruno y Campanella. 

 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
599

 Cf. Reale, y Antiseri, Op. cit., T. I, p. 442. 
600

 Cf. Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, p. 313. 
601

 Cf. Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 253. 
602

 Cusa, Nicolás. De docta ignorantia, III, 1. 



127 

 

- Islam. 
 

El Islam desde siempre ha sido mucho más abierto al reconocimiento de la gran cadena del 

ser. Entre los diferentes pensadores y corrientes encontraremos divergencias de 

clasificaciones, pero nunca la negación de la cadena, la cual queda plasmada tanto en el 

Corán,
603

 como en diversos dichos de la tradición (hadith), uno de los cuales dice: 

 

Dios tiene 70,000 velos de luz y tinieblas; si los levantara, los resplandores de 

su Rostro quemarían todo lo que encontrara su mirada.
604

 

 

Estos velos, que en diferentes versiones varían desde 18,000 hasta 360,000, representan, 

como dice Corbin, todos los universos sensibles y suprasensibles (molk y malakût, 

shahâdat y ghaybat). 

 

Toda la Fálsafa islámica reconoce el orden jerárquico de los mundos gracias a la síntesis 

que realizó entre la teoría aristotélica sobre el movimiento de las esferas celestes y la teoría 

neoplatónica de la emanación y unión hipostática.
605

 

 

La figura de Al-Farabí (870-950) destaca por dejar sentado un acuerdo básico entre las 

doctrinas platónicas y aristotélicas que sirvió de fundamento para el desarrollo ulterior de la 

filosofía islámica. En su doctrina de las jerarquías cosmológicas entran en juego la 

enseñanza coránica de la creación, el dualismo aristotélico entre Dios y el mundo, el 

concepto jerárquico del neoplatonismo, y un concepto cíclico de involución-evolución que 

pudiera proceder de alguna infiltración estoica.
606

 Según la jerarquía ontológica planteada 

por Al-Farabí
607

 todas las cosas en la creación se ordenan en este sentido: 

 

1. El Ser único, principio divino y causa primera de todas las cosas 

2. Las causas segundas o inteligencias de las esferas 

3. El entendimiento agente 

4. El alma 

5. La forma 

6. La materia. 

 

Los tres primeros ni son cuerpos ni se relacionan con cosas corporales, y los tres últimos no 

son cuerpos, pero están unidos a lo corporal. 

 

El orden de las causas segundas o inteligencias  es el siguiente: 

1. Dios, primer principio, lo uno 

2. Inteligencia primera 

3. Inteligencia poder 

                                                           
603

 Corán 78,12, donde se dice que Dios ha creado siete cielos. 
604

 Tomado de: Corbin, Henri. El hombre de luz en el sufismo iranio, Siruela, Madrid, 2000, p. 122. 
605

 Cf. Cruz Hernández, Miguel. Introducción a la Filosofía de Avicena, en: Avicena, Sobre Metafísica 

(antología), Ed. Revista de Occidente, Madrid, 1950, p. 30. 
606

 Fraile, Guillermo. Historia de la Filosofía, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1960, T. II, p. 627. 
607

 Cf. Cruz Hernández, Miguel. Historia del pensamiento en el mundo islámico, Alianza Editorial, Madrid, 

2000, T. I, p. 194. 



128 

 

4. Inteligencia y esfera de Saturno 

5. Inteligencia y esfera de Júpiter 

6. Inteligencia y esfera de Marte 

7. Inteligencia y esfera del Sol 

8. Inteligencia y esfera de Venus 

9. Inteligencia y esfera de Mercurio 

10. Inteligencia y esfera de la Luna. 

 

El mundo sublunar está igualmente ordenado jerárquicamente. 

1. Cuerpo de las esferas celestes 

2. Animal racional 

3. Animal irracional 

4. Vegetal 

5. Mineral 

6. Los cuatro elementos 

 

Contemporáneo de Al-Farabí, Ibn Masarra en al-Ándalus describe el descenso del orden del 

ser desde dios y su ascenso detallado de vuelta a él.
608

 

 

En el siglo XI Avicena propone igual que Al-Farabí, un encadenamiento descendente de 

inteligencias desde Dios, siendo su principal obra en este sentido el Kitab al-Nayat o Libro 

de la Salvación. Dios produce la primera Inteligencia, ésta a la segunda y así sucesivamente 

hasta llegar a la décima que no genera una nueva realidad, sino que actúa sobre el mundo 

terreno en dos sentidos: ontológico y gnoseológico. En sentido ontológico, esta décima 

inteligencia, estructura el mundo sublunar según la forma y la materia. Esta última es 

principio de cambio y multiplicidad y por tanto de individualidad. En sentido gnoseológico, 

la décima inteligencia hace que el intelecto posible o pasivo de cada hombre individual 

pase de la potencia al acto mediante la irradiación de los primeros principios y de los 

conceptos universales abstractos. El intelecto individual tiene la posibilidad de elevarse 

hasta el intelecto agente supremo, aunque solo muy pocos lo logran.
609

 

 

Igualmente Averroes en el siglo XII concibe el cosmos como un conjunto permanente de 

respectividad potencial y actual, pero nunca inerte, sino vivo y por ende cambiante, 

formando todos los seres físicos una escala de potencialidad y actualidad graduales, que se 

mueve desde el acto puro a la estricta potencia.
610

 Para Averroes la unidad absoluta que los 

teólogos predican de Dios consiste en la existencia unitaria de todas las formas de los seres 

individuales. En Dios la causa es una y única; fuera de Él va diversificándose de modo 

peculiar, tanto en el mundo celeste como en el terrenal; primero se multiplica a través de 

los medios, después por los instrumentos y finalmente por la actualización de la materia, 

abriéndose en forma de abanico al modo de los rayos de luz saliendo de un foco.
611

 

 

                                                           
608

 Cf. Idem, T. II, p. 27-30. 
609

 Reale, Giovanni y Antiseri, Darío. Historia del pensamiento filosófico y científico, Herder, Barcelona, 

1988, T. I, p. 465. 
610

 Cruz Hernández, Historia..., T. II, p. 193. 
611

 Cf. Idem, T. II, p. 202. 



129 

 

El sufi Ibn’Arabí (1165-1240), en el contexto aristotélico—neoplatónico de su época, 

admite la sucesión indefinida de los mundos: 

 

También es evidente que cada parte del mundo puede llegar a ser causa de la 

existencia de otro mundo, no más perfecto, pero sí semejante a aquél, y esto 

indefinidamente. En efecto, la línea de la circunferencia está formada de puntos 

tan próximos entre sí que es imposible exista entre dos de ellos (...) un tercero, 

a causa de que los espacios por ellos ocupados están inmediatamente 

contiguos. Ahora bien, cada uno de esos puntos (de una circunferencia) es 

capaz de engendrar una nueva circunferencia (si se les toma como centro); de 

la cual (circunferencia), a su vez, podrá afirmarse lo mismo que de la primera y 

así indefinidamente, puesto que no cabe admitir término ni límite en el 

mundo.
612

 

 

Dentro de la tónica general del neoplatonismo, Ibn’Arabí distingue cuatro elementos 

cosmológicos de orden universal:
 613

  

1) el entendimiento primero que es el modo primario y original de la manifestación ad extra 

de la esencia divina, identificado con el espíritu es inmutable, eterno e increado, pero como 

principio de desarrollo de la creación es creado respecto de Dios; 

2) la materia prima, principio pasivo o receptáculo de la manifestación del cosmos, es 

increada en cuanto contrapunto del entendimiento primero, pero creada en cuanto se 

concreta en la serie de entes que componen el mundo creado; 

3) el alma universal, animador del cosmos en la conjunción del entendimiento primero y la 

materia prima; 

4) la naturaleza universal, que es el ser mismo del cosmos y es creada. 

Estos principios universales dan lugar a cuatro o cinco niveles o categorías entitativas, que 

también son designadas como Hadarât (Presencias) o como Tanazzolât (Descensos), pues 

se les considera determinaciones o condiciones de la Ipseidad divina en las formas de sus 

Nombres, que actúan sobre los receptáculos que sufren su influjo y los manifiestan.
614

  : 

1) el mundo del estricto ser o naturaleza divina que es Dios, llamado mundo de la luz 

2) el mundo de la estricta existencia espiritual o de los arquetipos 

3) el mundo de la existencia formalizada y abstraída de los lazos materiales que constituye 

las formas de nuestra mente 

4) el mundo de las formas corpóreas.
 
 

 

El tercer nivel, del mundo de las formas, tiene dos ramificaciones: de ahí que también se 

hable de cinco categorías entitativas en lugar de cuatro. 

 

En cada uno de estos cuatro/cinco niveles se repite la misma relación Creador-criatura 

(Haqq-Khalq), desdoblando y polarizando una unitotalidad o biunidad cuyos dos términos 

están en relación de acción y pasión, relación que corresponde a la de esotérico-exotérico, 

oculto-manifiesto, bâtin-zâhir. Por este motivo, cada una de estas Hâdarat o Descensos es 

                                                           
612

 Ibn ' Arabí. al-Futûhât al-Makkîya, El Cairo, 1876. Trad. tomada de: Cruz Hernández, Miguel. Historia 

del pensamiento en el mundo islámico, Alianza Editorial, Madrid, 2000, T. II, p. 260. 
613

 Cf. Cruz Hernández, Historia..., T. II, p. 263-64. 
614

 Cf. Corbin, Henri. La imaginación creadora en el sufismo de Ibn’Arabí, Destino, Barcelona, 1993, p. 261. 



130 

 

designada también como “unión nupcial” (nikâh), cuyo fruto es la Presencia o  Hadra que 

le sigue en la jerarquía descendente. Cada Presencia es imagen y correspondencia (mithâl), 

reflejo y espejo de la inmediatamente superior, es decir de su generatriz. Así, todo lo que 

existe en el mundo sensible es reflejo de lo que existe en el mundo inmediatamente superior 

y así sucesivamente hasta la misma Esencia Divina.
615

 

 

Por su parte, Sohravardí quien lleva el sistema aviceniano a mayor profundidad mística, 

postula que de la primera luz proceden el cosmos y el orden del ser mediante complicadas 

uniones hipostáticas que pueden simplificarse en cuatro mundos: 

1.  inteligencias puras (ýabarût) o luces angélicas de los dos rangos superiores; 

2   luces gobernadoras de los cuerpos (malakût); 

3. esferas celestes y mundo elemental (mulk), representantes del doble intermediario  

(barzaj); 

4. mundo imaginal (mitâl) equidistante medio entre el estricto cosmos inteligible y el 

mundo sensible. 

 

Para Sohravardí no existe una diferencia esencial entre el mundo formal y el material: sólo 

hay una diferencia de grado en el orden del ser, sutil el celeste, pesado el terrestre. Así para 

varios shaykhs (maestros) sufis, entre los que destaca Sohravardí, la realidad no es sino luz 

en distintos grados de intensidad, y la condición ontológica de todos los seres está 

determinada por su mayor o menor aproximación a la Luz de luces.
616

 La aceptación de 

planos jerárquicos del ser es algo generalizado en toda la tradición sufi.
617

 

 

India. 
 
En una tradición tan amplia y multifacética como el hinduísmo, los ejemplos de 

jerarquización son vastos e incluyen la jerarquía ontológica que adopta múltiples formas 

por la variedad del panteón hindú. En la siguiente cita encontramos un simple ejemplo de 

esa jerarquía: 

 

En verdad, del Atman nació el Éter; del Éter, el aire, del Aire, el Fuego; del 

Fuego, el Agua; del Agua, la Tierra, de la Tierra, las Hierbas; de las Hierbas, el 

Alimento; del Alimento, el Hombre.
618

 

 

Mencionaré además tres ejemplos relevantes de las jerarquías en India: tattvas, castas y los 

cuerpos del hombre. 

 

Las tattvas son aspectos de la realidad o planos de existencia, que aparecen bastante 

desarrolladas en el sistema Samkhya, pero no exclusivamente en éste. En el pancaratra, 

que la tradición que rinde culto a Narayana como divinidad suprema, encontramos la 

doctrina de las vyuhas o emanaciones por las que se manifiesta el Absoluto. El esquema 

                                                           
615

 Cf. idem, p. 262. 
616

 Cf. Corbin, Henri. El hombre de luz en el sufismo iranio, Siruela, Madrid, 2000, p. 11. 
617

 Cf. Corbin, Henri. La imaginación creadora en el sufismo de Ibn’Arabí, Destino, Barcelona, 1993, p. 261. 
618

 Taittiriya Upanishad 2, 1, 1. Traducción tomada de: Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, 

España, 2009, p. 328. 



131 

 

consta de tres partes: creación pura, creación mixta y creación impura. La primera parte 

consta de cuatro vyuhas; las otras dos partes constan de un número amplio de tattvas.
619

 

 

En la escuela del shivaismo de Cachemira o tradición pratyabhijña, se postula una doctrina 

cosmológica de emanación en la que a partir del uno, la conciencia se va manifestando por 

diversos niveles de vibración (spanda) como sujeto y objeto de conocimiento en una 

secuencia jerárquica descendente.
620

 

 

El otro ejemplo relevante y por demás polémico es el sistema de castas. Además la 

interpretación que ofrezco con respecto a éste será un tanto “original”. 

Sabemos que existen cuatro castas en la India tradicional y un quinto grupo que son los 

descastados o parias. Las cuatro castas son, en orden descendente: brahmanes, chatryas, 

vaisyas y sudras, las cuales se encargan, respectivamente, de: 

- filosofía y culto,  

- la guerra,  

- producción (comercio e industria),  

- y el servicio. 

 

En primer lugar encontramos un enorme y claro paralelismo entre las castas y los cuatro 

tipos de hombre que Platón plantea en su República: de oro, plata, hierro y bronce,
621

 y que 

toma de Hesíodo.
622

 

 

En segundo lugar encontramos igual paralelismo entre las castas y la doctrina aristotélica 

de las facultades del alma: la racional, la volitiva y la apetitiva, doctrina ésta que a su vez es 

el correlato del planteamiento platónico recién referido. 

 

Las castas pueden entenderse, por lo tanto, como la expresión socializada de la estructura 

del universo, a diferencia de  lo que hacen la mayoría de los analistas, sobre todo los de 

formación científica o cientificista,  que las entienden como una simple forma astuta de 

perpetuar las desigualdades sociales. Al respecto abundaré en el último capítulo al hablar de 

las trampas de lo uno y lo múltiple. 

 

Ya en el Rig Veda
623

 se aceptaba la existencia del Atman como diferente del cuerpo, pero 

en las Upanishads se recalca esta diferencia. En Taittiriya Upanishad encontramos la 

distinción entre prana (principio vital), manas (conciencia), buddhi (intelecto o raciocionio) 

y âtman (espíritu puro). Así, como dice Raju,
624

 el hombre tal como existe, es una unidad 

integral de todos estos estratos o cuerpos, que pueden interpretarse como diversos niveles 

de realidad postulados por las Upanishads. 

 
 

 
                                                           
619

 Cf. Flood, Gavin. El hinduismo, Cambridge University Press, España, 1998, p. 141. 
620

 Cf. Idem, p. 266. 
621

 República 415 a – c. 
622

 Hesíodo, Los trabajos y los días v. 108-201. 
623

 Rig Veda X, 16, 3. 
624

 Radhakrishnan, S. y Raju, P. T. El concepto del hombre, FCE, México, 1982, p. 284. 



132 

 

3. SOBRE LA NOMENCLATURA  
Y LOS SÍMBOLOS DEL PRINCIPIO PIRAMIDAL. 
 

La mejor representación de la unidad y de lo Uno es un punto simple. Después del punto 

simple, la simbolización más apropiada para el nivel del Uno es el círculo, en el que ningún 

punto se opone a otro a menos que tracemos una diagonal imaginaria y en el que no hay 

comienzo. Aristóteles plantea muy bien la circularidad del mundo del Uno en esta 

sentencia: 

 

En consecuencia, el infinito es lo contrario de lo que afirman: porque el infinito 

no es aquello más allá de lo cual no hay más nada, sino fuera del cual hay algo 

siempre...Ahora bien, aquello que no tiene nada fuera de él, éste es perfecto y 

entero.... pero aquel fuera del cual existe algo de lo que él carece, no es entero, 

sea lo que fuere lo que a él le falte.
625

 

 

Es evidente que el cuerpo que recorre una recta finita, no tiene movimiento 

continuo, porque debe volver sobre sí mismo; y volviendo en línea recta se 

mueve por movimientos contrarios... Entonces, no puede haber movimiento 

continuo y eterno sobre la recta (...recorrer el infinito...es imposible en acto, 

posible sólo en potencia...)... Solamente el movimiento circular será único y 

continuo porque es un movimiento que procede de sí mismo hacia sí mismo, 

mientras que el rectilíneo procede de sí mismo hacia otro..., no reúne el 

término con el principio. En cambio, el circular los une y él solo es perfecto.
626

 

 

Ahora bien, para simbolizar la dialéctica entre lo Uno y lo múltiple, la forma más sencilla 

es la de un punto encima de dos por debajo de él en forma de triángulo equilátero, como se 

muestra en la siguiente figura: 

* 

*  * 

 

Al ser el principio piramidal la expresión de la dialéctica entre lo Uno y lo múltiple, dicha 

representación simbólica de tres puntos, es igualmente la forma más sencilla de 

representación del Principio piramidal. Si se unen con líneas los espacios entre los tres 

puntos tendremos el triángulo que es igualmente un símbolo del principio piramidal y de la 

dialéctica entre lo Uno y lo múltiple. Ese triángulo representa el orden perfecto del mundo, 

el equilibrio entre lo uno y lo múltiple. Si se invierte el triángulo dejando la punta hacia 

abajo, ello representa que la multiplicidad se encuentra por encima de la unidad: es una 

inversión del orden original del mundo, es el mundo invertido, es el infierno. Así tenemos, 

por ejemplo, en la cosmología medieval, como dice Jung, que el tetraedro —que es el 

triángulo llevado a la tercera dimensión, es decir como pirámide— con la punta hacia arriba 

representa el mundo del espíritu o la metafísica, mientras que el de la punta hacia abajo 

representa el mundo sublunar, particularmente la disposición instintiva humana, la “carne”, 

que tiene sus raíces en el reino animal, siendo el nadir de este reino, el vertebrado de sangre 

                                                           
625

 Aristóteles. Física, III, 9, 207. 
626

 Idem, VIII, 12, 263-65. Trad. tomada de: Mondolfo, Rodolfo. El pensamiento antiguo, Losada, Buenos 

Aires, 2003, T. II, p. 57. 



133 

 

fría, la serpiente.
627

 Existe también el símbolo de los dos triángulos invertidos superpuestos, 

pero ahí el simbolismo mucho más amplio y no abundaremos al respecto. 

 

Este símbolo primario de tres puntos como aparece en la figura anterior, era utilizado por 

los propios pitagóricos con cierto agregado. Se tiene constancia del supremo valor que para 

ellos tenía la sagrada tetraktys, que no era más que la suma de los cuatro primeros dígitos, 

1 + 2 + 3 + 4, cuyo resultado da 10. El valor de la tetraktys estaba en íntima relación de 

codependencia con las armonías de la música sonora, cuyos intervalos guardaban la 

siguiente proporción: el de octava de 2 a 1, el de quinta de 3 a 2, y el de cuarta de 4 a 3. La 

representación geométrica de la tetraktys se da a base de colocar puntos en el orden 

indicado uno abajo de otro, según  arrojando la siguiente figura: 

 

* 

*   * 

*   *   * 

*   *   *   * 

 

La tetraktys era, como dice Soto, la summa ontologica de la metafísica pitagórica.
628

 El 

número cuaternario contiene la fuente y raíz de la naturaleza eterna. La plenitud y la 

perfección se encuentran potencialmente en el 4 y activamente en el 10; y la totalidad en el 

número 3. Y esto se sintetiza en el esquema anterior que conforma un triángulo equilátero, 

cuyos niveles van del 1 al 4, y que tiene en total diez puntos. 

 

Posteriormente el neopitagórico por Macrobio diseñó un artilugio hermenéutico llamado 

“Diagrama Lambda”, que sobre el diagrama de la tetraktys colocaba en vez de puntos, los 

números múltiplos de dos por un lado del triángulo y múltiplos de tres por el otro, 

quedando el uno solo en la cúspide según el esquema que plantea Platón para la 

conformación del Alma del mundo.
629

 Por ello para Macrobio el diagrama Lambda era una 

representación del Alma del mundo.
 630

 En el diagrama Lambda quedan eliminados los tres 

puntos interiores del diagrama de la tetraktys, quedando como una A mayúscula sin tilde, y 

quedando entonces el diagrama Lambda como un conjunto de siete puntos en referencia 

una vez más a Platón, ya que éste asienta que el Alma del mundo se generó del número 

siete.
631

 

 

Sabemos por testimonio de Proclo
632

 que los pitagóricos asignaban simbólicamente el 

punto a la mónada, la línea a la díada, la superficie a la tríada, el volumen a la tétrada, el 

cuerpo hecho a la péntada, el cuerpo animado a la héxada, y el ente dotado de inteligencia a 

la héptada o hebdómada. 

 

                                                           
627

 Jung, C. G. Aion, Paidós,  Barcelona, 2003, p. 244. 
628

 Soto Rivera, Rubén. Lo Uno y la Díada Indefinida en Plotino: el Kairós como el momentum de la 

procesión plotiniana, Museo Casa Roig, Universidad de Puerto Rico, Humacao, 2001, p. 201. 
629

 Platón. Timeo 35 b. 
630

 Macrobio. In Somnium Scipionis 1, 6, 45-48. Cf. Soto Rivera, Op. cit., p. 198-201. 
631

 Platón. Timeo 35 b. 
632

 Proclo. In Platonis Timaeum 2, 270. Cf. Soto Rivera, Op. cit., p. 56. 



134 

 

Regresando al triángulo, si ensamblamos triángulos en un espacio de tres dimensiones, 

tendremos la pirámide que conserva el mismo simbolismo básico del triángulo, pero si 

ensamblamos triángulos sobre una base cuadrada (que es el diseño típico de las pirámides 

arquitectónicas), entonces el simbolismo ternario se enriquece por el cuaternario. La 

cuaternidad, como dice Jung,
633

 representa un sistema de coordenadas que se aplica 

universalmente para dividir y organizar una multiplicidad caótica como la superficie visible 

de la Tierra, el curso del año, los asentamientos humanos (cuarteles o cuatro barrios), los 

temperamentos, los elementos griegos, los colores alquímicos, etc. Así, con la combinación 

de la tríada y la tétrada tenemos el símbolo completo del universo igual que en la tetraktys 

pitagórica. 

 

Es por lo anterior que he elegido la pirámide como símbolo y denominación de este 

principio de comprensión de la realidad que involucra la dialéctica entre lo uno y lo 

múltiple, llamándole entonces principio piramidal. La pirámide tomada como símbolo 

puede entenderse, como cualquier símbolo, de muchas maneras y tener diferentes niveles 

de significación. Y es precisamente por ello que escojo la pirámide que expresa diferentes 

niveles de la base a la punta, los cuales quedaron arquitectónicamente plasmados de manera 

magistral por las culturas anahuacas a través de los escalones en sus pirámides, en las 

cuales habitan los dioses: 

 

Las pirámides truncas con cuerpos superpuestos y un santuario en la parte más 

alta, pueden ser, como algunos investigadores han sostenido, otro reflejo de los 

pisos celestes en que moran los dioses.
634

 

 

El Principio Piramidal debe entenderse como principio en el sentido que apunta Aristóteles: 

 

En fin, el punto de partida del conocimiento de una cosa se dice que también es 

el principio de la cosa. Por ejemplo, las premisas son los principios de las 

demostraciones. Las causas tienen tantas acepciones como los principios, pues 

todas las causas son principios. El rasgo común de todos los principios es el 

hecho de ser lo primero desde donde algo es, se engendra o se conoce.
635

 

 

Por otro lado, en diferentes momentos de la historia del conocimiento, la figura de la 

pirámide ha sido utilizada para estructurar o sintetizar ideas. Para los pitagóricos, la 

pirámide era la que constituía las partículas del fuego, y Aristóteles reconoce a la pirámide 

como el sólido mínimo y el átomo ígneo.
636

 

 

Recientemente sobresale la Pirámide de Maslow en la que este psicólogo plasma las 

necesidades del ser humano en forma jerárquica. Otro ejemplo es el planteado por José Luis 

Díaz
637

 en el que sintetiza los diferentes niveles de realidad que constituyen al ser humano 

desde el atómico hasta la conciencia. Este último ejemplo apunta directamente a lo que aquí 

                                                           
633

 Jung, C. G. Aion, Paidós,  Barcelona, 2003, p. 253-54. 
634

 León Portilla. Tiempo y realidad en el pensamiento maya, UNAM-IIH, México, 1986, p. 77. 
635

 Aristóteles Metafísica 1013 a 17 y ss. Ed. Sudamericana, Buenos Aires, 2000. 
636

 Aristóteles De caelo III, 5. 
637

 Díaz, José Luis. Op. cit. 



135 

 

se entiende por "principio piramidal", el cual es un símbolo tanto hermenéutico como 

ontológico, la expresión simbólica de los diferentes niveles del ser o de la realidad. 

 

Los tres principios cósmicos que aquí agrupo bajo el concepto de “principio piramidal” 

admiten diversas simbolizaciones. En el espacio de tres dimensiones la representación 

simbólica de dicho principio más afortunada y difundida es la de la pirámide. Pero en el 

espacio de dos dimensiones, es decir en el papel, la representación más afortunada es la de 

una serie de círculos concéntricos, donde la mayor excentricidad correspondería con el 

mayor perímetro de la pirámide, es decir, con su base, y el punto central del círculo, con la 

punta de la pirámide.  

 

Es a esta representación circular a la que acude Aristóteles, y a la que también alude 

Plotino: 

 

Más si comparáramos al Bien con un centro, a la Inteligencia la compararíamos 

con un círculo inmóvil, y al Alma con un círculo en movimiento pero movido 

por el deseo.
638

 

 

La realidad, entonces, puede compararse con una serie de esferas embutidas las unas en las 

otras diferentes en cuanto a su periferia, pero coincidentes en su centro,
639

 como se trasluce 

en la siguiente cita de Macrobio: 

 

Al mirar hacia abajo desde la cima más alta y la luz perpetua, y después de 

haber contemplado con secreto anhelo la apetencia del cuerpo y su vida, 

llamada así en la tierra, el alma, por el mismo peso de esto, hunde 

gradualmente su pensamiento terrenal en el mundo inferior... A cada esfera 

(que pasa) se viste con una capa etérea, de modo que gracias a éstas se 

reconcilia con la compañía de ese vestido terrenal por etapas. Y así atraviesa 

tantas muertes como esferas cruza hacia lo que aquí, en la tierra, recibe el 

nombre de vida.
640

 

 

En la representación por círculos concéntricos, el punto central representaría  a lo Uno y lo 

demás a la diversidad, siendo, que a la vez, el círculo más exterior que contiene a los 

demás, también simboliza lo Uno. Es decir que lo Uno está muy antes y muy después de 

todo lo demás, es lo que lo origina y lo que lo incluye. 

 

Otra forma, muy similar a la de la pirámide, podría ser la del cono, pues tiene una base 

circular sobre la que se erige su cuerpo cuyo diámetro va disminuyendo hasta terminar en 

punta. Tanto el cono como la pirámide son figuras que han sido ya utilizadas en el sentido 

que se les da en el presente trabajo. Menciono el caso del discípulo de Duns Escoto, Vital 

                                                           
638

 Plotino. Enéada IV, libro 4, cap. 16, 20. Gredos, España, 2006. 
639

 Cf. Puech, Henri Charles. En torno a la Gnosis, Taurus, Madrid, 1982, p. 108, y Mahnke, Dieterich, 

Unendliche sphäre und allmittelpunkt, Halle, 1937, pp. 215-27. 
640

 Macrobio. Comentario al Sueño de Escipión de Cicerón, II, 11. Trad. tomada de: Jonas, Hans. La religión 

gnóstica. El mensaje del Dios extraño y los comienzos del cristianismo, Siruela, España, 2000, p. 186. 



136 

 

du Four, quien en un texto atribuido anteriormente a su maestro, refiriéndose al orden del 

universo expuesto por Dionisio Areopagita, dice: 

 

Tal hecho significa que la perfección del universo arranca de una base muy 

ancha y se desarrolla en forma de cono ascendente hasta terminar en el punto 

de unión del Verbo de Dios con la naturaleza humana.
641

  

 

Otro ejemplo mucho más reciente de la utilización de las figuras del cono y la pirámide es 

el de Teilhard de Chardin.
642

 

 
Por otro lado, para expresar el contenido del Principio Piramidal, la pirámide no es el único 

símbolo: existen varios otros. En la antigua Babilonia se eligió para este caso el Zigurat. 

Sobre esto transcribo un comentario de Corbin: 

 

Los célebres ziqqûrât de Babilonia representaban la montaña cósmica de siete 

pisos, con los colores respectivos de los siete cielos; por ellos era posible la 

ascensión ritual hasta la cima, es decir, hasta el punto culminante que es el 

norte cósmico, el polo en torno al cual da vueltas el mundo.
643

 

 
Otro símbolo parcial del principio piramidal es la escalera. Este símbolo se refiere 

específicamente a uno de los aspectos del principio piramidal que es la gran escala del ser. 

Aparece este símbolo en el sueño de Jacob,
644

 y por citar uno entre muchos ejemplos, en el 

pórtico de Notre Dame de París, donde hay una dama sentada con una escalera en su seno. 

 

Uno de los símbolos más extraordinarios del principio piramidal es el de la cábala, no sólo 

el esquema en sí, sino todo el sistema cabalístico que va concatenando símbolos. La cábala, 

como toda la tradición judía, parte de la Torá. Pero la cábala considera a la Torá como un 

organismo místico, como se plantea en el Zohar, aunque esta idea ya aparecía en la secta 

judía de los Terapeutas de Egipto según lo atestigua Filón de Alejandría.
645

 

 

En el Zohar se consideran tanto al cuerpo humano, como al mundo, como a la Torá como 

organismos, cada uno ordenado jerárquicamente en su interior.
646

 Así Moisés de León 

escribe: 

 

Porque la Torá es denominada Árbol de la Vida... Al igual que éste se compone 

de ramas, hojas, corteza, médula y raíces, y cada uno de estos elementos 

componentes puede ser llamado parte constituyente del árbol, sin que formen 

realidades sustancialmente separadas unas de otras, también verás que la Torá 

contiene muchas cosas interiores y exteriores y todas forman una sola Torá y 

                                                           
641

 Vital du Four. De rerum principio, q. 10, a 4, n 380.  Traducción tomada de: Boff, Leonardo. Evangelio 

del Cristo Cósmico: hacia una nueva conciencia planetaria, Trotta, Madrid, 2009, p. 81. 
642

 Teilhard de Chardin. Esbozo de una dialéctica del Espíritu, Oeuvres VII, 1947, p. 156. 
643

 Corbin, Henri. El hombre de luz en el sufismo iranio, Siruela, Madrid, 2000, p. 57. 
644

 Génesis 28, 11-19. 
645

 Filón, De vita contemplativa; dato tomado de: Scholem, Gershom. La Cábala y su simbolismo, Siglo XXI, 

México, 2008, p. 50. 
646

 Cf. Scholem, Gershom. La Cábala y su simbolismo, Siglo XXI, México, 2008, p. 50. 



137 

 

un solo árbol, sin que se den diferencias... Y aunque se encuentra en las 

palabras de los sabios del Talmud que el uno prohíbe lo que el otro autoriza, 

que el uno explica como virtualmente puro lo que el otro tiene por no 

permitido, que el uno dice esto y el otro aquello, es necesario saber que todo 

constituye una unidad.
647

 

 

Además de los símbolos anteriormente mencionados, que tienen factura humana, existen 

símbolos naturales del principio piramidal. Quizás el más obvio sea la montaña, que tiene 

una figura geométrica de cono. La montaña siempre ha sido reconocida como lugar de 

residencia de lo divino uno o múltiple, y la montaña y punto de encuentro entre la 

humanidad y la divinidad. Recordemos el Monte Olimpo, el Sinaí de Moisés, el Monte de 

los Olivos y el Monte Calvario de Jesús, la montaña de Qâf del sufismo,
648

 aunque la lista 

podría ser extensísima. 

 

Otro símbolo natural muy interesante es el del árbol. Un árbol está compuesto de un tronco 

con raíces hacia abajo y dos arborescencias hacia arriba que se desarrollan mediante 

bifurcaciones sucesivas desarrollando hojas, flores y frutos. El árbol se ordena respecto a 

un eje vertical (arriba/abajo, cielo/tierra) y sigue una doble simetría: radial por la que el 

tronco crece mediante círculos concéntricos, y bilateral por la cual raíces, ramas y hojas se 

despliegan alrededor de su tallo. Así mismo con respecto a la dimensión temporal el árbol 

representa la continuidad con su tronco y la mutabilidad con el brote y caída anuales de 

hojas, flores y frutos.
649

 Así en la tradición hinduísta, se equipara a la Trimurti con el árbol 

en los siguientes términos: 

 

Me prosterno ante la higuera sagrada, ante Brahma en su raíz, Visnu en su 

tronco y Siva en sus hojas.
650

 

 

No puedo dejar de mencionar un símbolo que, si bien no lo es del principio piramidal, sí lo 

es de lo que está en la base de dicho principio, es decir la dialéctica entre lo uno y lo 

múltiple. El símbolo en cuestión es el de una línea recta arriba o debajo de una línea 

partida, de la siguiente manera: —  — . Es claro que la línea entera simboliza lo uno, 

mientras que la partida simboliza lo múltiple en su expresión primigenia, la dualidad. Este 

es un símbolo chino en el que se duplica una de las dos opciones, la recta o la partida, 

teniendo entonces un trigrama. Encima de éste se escribe otro trigrama dándonos un 

hexagrama, basado en el cual se desarrolla el I Ching o Libro de las mutaciones. 

 

Entre la simbolización por líneas al estilo chino, y la simbolización por puntos de 

raigambre pitagórica, encontramos una importante diferencia de sentido, que tiene 

incidencia axiológica, pues en la de líneas, lo uno puede estar abajo o arriba de lo múltiple 

                                                           
647

 Moisés de León, Séfer haRimmón f. 100 b. Traducción tomada de: Scholem, Gershom. La Cábala y su 

simbolismo, Siglo XXI, México, 2008, p. 51. 
648

 Cf. Corbin, Henri. El hombre de luz en el sufismo iranio, Siruela, Madrid, 2000, p. 59. 
649

 Cf. Bossi, Laura.  Historia natural del alma, A. Machado Libros, Madrid, 2008, p. 185. 
650

 Asvattha-stotra, 16. Traducción tomada de: Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 

2009, p. 69. 

 



138 

 

y ninguno de los dos casos es mejor que el otro; mientras que en la de puntos, lo uno está 

arriba de lo múltiple siendo eso lo mejor. 

 

He tomado a la pirámide para nombrar al principio piramidal, tanto de la interrelación de 

tres puntos estudiada por los pitagóricos, como de la cultura anahuaca, cuya principal y más 

perenne construcción fue la pirámide, que seguramente sintetizaba su cosmovisión. En este 

sentido, la pirámide se erige como un símbolo que “conjuga y mantiene unidos todos los 

elementos en que se diversifica y jerarquiza el cosmos”
651

 

 
 
4. HERMENÉUTICA DEL PRINCIPIO PIRAMIDAL. 
 

Como se sabe después de Einstein, los conceptos de materia y de fuerza son co- relativos. 

Desde este punto de vista, el mundo está hecho de movimientos ondulatorios y materia, es 

decir, de materia en un estado de vibración, de materia vibratoria. La velocidad de las 

vibraciones está en razón inversa a la densidad de la materia. El principio piramidal, que es 

un "principio puramente metafísico, que no subiste en sí como cosificado, sino sólo en su 

función informante"
652

, propone que todo en nuestro universo se da a diferentes niveles 

yendo de un nivel bajo  de gran amplitud material y baja frecuencia vibratoria hasta un 

nivel más alto de dimensiones muy reducidas y alta frecuencia vibratoria, pasando por una 

serie de etapas en las cuales, de abajo hacia arriba, cada vez se van reduciendo más las 

dimensiones y aumentando la frecuencia, por lo que se ha escogido la figura de la pirámide 

para simbolizarlo y denominarlo echando para ello mano de la hermenéutica analógica.  

 

La parte más baja y amplia de la pirámide se analoga con la mayor materialidad es decir 

con la menor frecuencia vibratoria y la parte más alta, lo hace con la mayor frecuencia 

vibratoria y la menor materialidad. Es por ello que en vez de dimensiones podemos hablar 

de vibraciones, en cuyo caso el principio piramidal está claramente expresado a través del 

sonido en forma de escala musical en la que los sonidos pueden ir de una baja frecuencia 

vibratoria a una alta o más sencillamente de lo grave a lo agudo, o viceversa. Para nuestra 

civilización occidental, fue el gran griego Pitágoras instruido en la tradición órfica que a su 

vez tuvo su origen en el antiguo Egipto,
653

quien transmitió dicho conocimiento dentro del 

concepto de la escala de 7 sonidos después del último de los cuales, musicalmente se dice 

que se repite el primero, completando con el octavo un ciclo, al que se le denomina octava. 

De ahí que a cualquier ciclo o proceso se le denomine octava y según la variación en las 

vibraciones de baja a alta frecuencia o viceversa, podemos hablar de octavas ascendentes o 

descendentes: a las primeras les podemos llamar también unitivas, y a las segundas 

separativas.  

 

El principio piramidal puede tomarse en tres sentidos: 

a) como principio metafísico 

b) como principio de interpretación, es decir, hermenéutico 

c) como principio físico 

                                                           
651

 Trías, Eugenio. La edad del espíritu, Madrid, Destino, 2000, p. 79. 
652

 Coreth, Emerith. ¿Qué es el hombre? Ed. Herder, Barcelona, 1985. Pág. 202. 
653

 Russell, Bertrand. Historia de la Filosofía Occidental. Espasa Calpe, Madrid, 1984. Págs. 36-38. 



139 

 

 

Es importante hacer notar que estos tres sentidos no son excluyentes entre sí, sino 

complementarios. Los aspectos metafísico y físico han sido desarrollados ampliamente en 

la tesis medieval y renacentista de la gran cadena del ser, y ya fueron tratados en este 

trabajo. En este apartado me avoco solamente al aspecto hermenéutico. Es cierto que el 

hombre interpreta y lo interpreta todo, pero ¿sobre qué patrones? , ¿o su interpretación está 

regida por el azar? La propuesta que se hace en el presente trabajo es que la interpretación 

está regida por un principio de hermenéutica universal, que aquí se denomina "principio 

piramidal". 

 

El principio piramidal es un principio no solo ontológico, sino también hermenéutico, es 

decir un principio de interpretación, pero no en el sentido tradicional de la hermenéutica 

como interpretación de un texto situándolo en su contexto, sino en un sentido mucho más 

amplio como una teoría que da cuenta en general del fenómeno de la interpretación. Está 

basado en la premisa admitida universalmente de forma más o menos explícita, de que el 

ser humano interpreta siempre el mundo, como versa el dicho popular: "Cada cabeza es un 

mundo". Al respecto cito: 

 

Positivistas y empiristas radicales, formuladores de nuevas doctrinas religiosas 

e investigadores de la lógica de la ciencia, evolucionistas y tipos modernos de 

místicos se encuentran a menudo inconscientemente de acuerdo debajo de sus 

diferencias más acentuadas. Y ese punto en que convienen, consiste en la idea 

de que nuestro mundo no es simplemente dado a nosotros desde fuera, sino que 

es interpretado desde adentro, más o menos idealizado por nosotros, o sea, 

interpretado en términos de nuestra razón, aún cuando nos resolvamos mucho a 

ser pasivos y a aceptar los hechos inflexibles como los encontramos.
654

 

 

Por lo tanto cuando aplicamos al análisis el principio piramidal podemos hablar de una 

hermenéutica piramidal, la cual puede ubicarse metodológicamente en el ámbito de la 

hermenéutica analógica sobre la que tan ampliamente ha teorizado Mauricio Beuchot.  

 

Según el Principio Piramidal los límites para la interpretación solo se dan en cualquier nivel 

determinado de la pirámide y están marcados por dicho nivel. Fuera de ese nivel la 

interpretación aparece ilimitada. Desde esta perspectiva toda la discusión entre univocismo 

y equivocismo y el grado en que este último se pueda dar o sea pertinente, dicha discusión 

adquiere un sentido muy diferente. 

 

También adquiere un sentido muy diferente esa lapidaria frase de Protágoras de que "el 

hombre es la medida de todas las cosas"
655

, concepto que, por cierto, está en la base de la 

hermenéutica, nos lleva a preguntarnos: ¿y, en qué medida es esto?, ¿en qué medida el 

hombre es la medida de todas las cosas? La teoría del Principio Piramidal ofrece una 

respuesta a esta pregunta. 

 

                                                           
654

 Royce, Joshua. Citado en: Farré, Luis. Antropología filosófica. Ed. Guadarrama, S. A. Madrid, 1968. Pág. 

114. 
655

 Cf. Platón. Teetetetos, 151-152. 



140 

 

Aparentemente la postura de Platón se opone a la de Protágoras. En la República, Platón 

dice que el hombre debe practicar la justicia y la virtud y, en la medida que le sea posible, 

debe "hacerse semejante a Dios"
656

. También en el Teeteto plantea lo mismo y agrega que 

esa semejanza a Dios es justicia y santidad, según sabiduría
657

. En las Leyes dice: 

 

Para nosotros, Dios debería ser la medida de todas las cosas; mucho más aún 

que, como dicen algunos, un hombre. Es necesario, por tanto, que el que ha de 

llegar a ser querido por él se convierta lo más posible también él en un ser de 

esas características.
658

 

 

En la frase de Protágoras, el término “hombre” puede entenderse en tres sentidos: como 

individuo, como comunidad, o como género, y cada uno de estos sentidos a diferentes 

niveles de la pirámide cósmica, desde cuya perspectiva el conflicto entre estas dos posturas 

desaparece si consideramos que lo humano y lo divino son dos dimensiones de lo mismo.  

Ese es el sentido de la divinización del profeta Jesús de Nazareth. 

 

Dios en quien pone énfasis Platón y el hombre en quien pone énfasis Protágoras son 

solamente dos niveles de la pirámide cósmica y son niveles movibles,  

 
El pensamiento se erige sobre el postulado básico de la realidad. ¿Cuántas realidades 

existen? ¿Existe una sola realidad? En diferentes tradiciones encontramos una respuesta 

negativa a esta pregunta. Recordemos solamente el concepto de Mayá en el hinduismo y la 

Alegoría de la caverna de Platón. 

 

Habitualmente se cree que hay una realidad, pero no, de acuerdo a toda la argumentación 

anterior, lo que hay son niveles de realidad. Lo que comúnmente llamamos realidad no es 

más que un nivel de realidad. Aún dentro del nivel de la dualidad, seguramente hay varios 

niveles de realidad, y aquí juega un papel crucial el lenguaje: 

 

el lenguaje es creación incesante de muchos paralelos. El poder plástico de la 

palabra no conoce límites (...). Toda lengua ofrece su propia refutación del 

determinismo. Cada una afirma que el mundo puede ser de otra manera. La 

ambigüedad, la polisemia, la oscuridad, los atentados contra las secuencias 

lógicas y gramaticales, la incomprensión recíproca, la facultad de mentir no 

son enfermedades del lenguaje; son las mismas raíces de su genio. Sin ellas, el 

individuo y toda la especie completa habrían degenerado.
659

 

 

El Principio Piramidal hace que la realidad no sea más que la dialéctica permanente entre lo 

uno y lo múltiple en diferentes niveles, y derivado de ello hace que la realidad dependa del 

punto de vista de quien la percibe / observa / vive. Y ese punto de vista depende de la 

colocación del observador en la pirámide análoga del Cosmos.
660

  

                                                           
656

 Platón, República, X, 613 B 1. 
657

 Platón, Teeteteto, 176 B 1-3. 
658

 Platón, Leyes, IV, 716, C 4 – D 1; Traducción tomada de: Reale, Giovanni, Por una nueva interpretación 

de Platón, Herder, Barcelona, 2003, p. 711. 
659

 Steiner, George. Después de Babel, FCE, México, 1981, p. 269-70 
660

 Así en la enseñanza de Gurdjieff se reconoce la correspondencia entre el nivel de ser y el nivel de saber. 



141 

 

Paradigmas. 
 

El concepto contemporáneo de paradigma tan brillantemente expuesto por Kuhn en la 

década de los sesentas del siglo XX, tiene aplicación en muchos otros campos además del 

científico, y entre ellos, a pesar de las ortodoxias, en el campo religioso, y está en íntima 

conexión con la hermenéutica. .
661

 Unas décadas antes de Kuhn, decía Lovejoy: 

 

Concretamente, se puede descubrir que buena parte del pensamiento de un 

individuo, de una escuela, e incluso de una generación está dominado y 

determinado por uno y otro sesgo del razonamiento, por una trampa lógica o 

presupuesto metodológico, que de presentarse explícitamente supondría una 

grande, importante y quizá muy discutible proposición lógica o metafísica.
662

 

 

Desde la perspectiva del principio piramidal se pueden entender los cambios de paradigma 

estudiados por Kuhn, como el ascenso y descenso del conocimiento por la pirámide 

cósmica. Al respecto dice Tarnas: 

 

Cada paradigma es una fase en una secuencia revolucionaria en constante 

despliegue, y cuando el paradigma ha cumplido su finalidad, cuando se ha 

desarrollado y explotado al máximo, pierde su halo divino, deja de estar 

libidinalmente cargado, se vuelve opresivo, limitante, opaco, algo a superar, 

mientras que el nuevo paradigma que surge se siente como el liberador 

nacimiento a un universo nuevo y de luminosa inteligibilidad.
663

 

 

Cuando en la conciencia cultural cambia la Gestalt interior, hace su aparición 

una nueva evidencia empírica, se desentierran de repente escritos antiguos 

pertinentes, se formulan justificaciones epistemológicas adecuadas, tienen 

lugar cambios sociológicos que sirven de nuevo sostén, se dispone de nuevas 

tecnologías, se inventa el telescopio y éste cae de inmediato en manos de 

Galileo. A medida que de la mentalidad colectiva y, al mismo tiempo, del 

interior de muchas conciencias individuales, surgen nuevas predisposiciones 

psicológicas y supuestos metafísicos, unas y otros se ven acompañados y 

estimulados por el advenimiento sincrónico de nuevos datos, nuevos contextos 

sociales, nuevas metodologías, nuevas herramientas que completan la Gestalt 

arquetípica emergente.
664

 

 

De modo que el principio piramidal se acerca a la aseveración de  Nietzsche, famosa al 

menos en los círculos filosóficos, de que No hay hechos, sólo interpretaciones, premisa, 

por cierto, que no le es exclusiva y puede rastrearse a través del tiempo tanto antes como 

después de Nietzsche. De cualquier manera, hay perspectivismo tanto en la postura 

                                                                                                                                                                                 
Cf. Ouspensky, P. D. Fragmentos de una enseñanza desconocida: en busca de lo milagroso, Argentina, 

Hachette, 7ª. Edición, p. 99-100. 
661

 Cf. Gómez Caffarena, José. El enigma y el misterio. Una filosofía de la religión. Trotta, Madrid, 2007, p. 

282; Tarnas, Richard. Cosmos y Psique, España, Atalanta, 2006, p. 630. 
662

 Lovejoy, Arthur O. La gran cadena del ser, Icaria Editorial, Barcelona, 1983, p. 18. 
663

 Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 551. 
664

 Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 551. 



142 

 

nietzschiana como en el principio piramidal: en ambos existe una pluralidad de perspectivas 

a través de las cuales se puede interpretar el mundo; pero mientras que en Nietzsche el 

perspectivismo es radical, ya que ningún criterio puede determinar la supremacía de una 

interpretación sobre las otras, en el principio piramidal no lo es, pues se admiten jerarquías. 

 
Cualquier cosa puede ser enfocada desde el paradigma en que esté el sujeto. Á partir de un 

paradigma se puede construir y se construye una completa cosmovisión. Tenemos por un 

lado la cosmovisión científica y por otro la trascendental. Ambas pueden ser integradas en 

la cosmovisión piramidal. 

 

 
5. OCTAVAS. EL PRINCIPIO PIRAMIDAL COMO PROCESO. 
 

En cuanto al movimiento, tenemos tres posibilidades primarias a partir de un punto fijo: ir, 

regresar, mantenerse. En el mantenerse existen dos posibilidades, la estática y la dinámica. 

En este último caso tenemos el movimiento circular. Estas tres posibilidades primarias del 

movimiento están en relación directa con las tres cualidades de la existencia postuladas por 

el sistema samkhya y aceptadas por toda la tradición hindú: Rajas (para ir), Sattva (para 

regresar) y Tamas (para mantenerse), y, dicho sea de paso, de éstas son el antecedente 

ancestral los tres regímenes del imaginario de Durand:
665

 

 

 - ascenso — postural  

 - descenso — digestivo 

 - cíclico — copulativo o sintético 

 

Si centramos la atención en el “mantenerse”, tendremos modelos más o menos estáticos 

(según si el mantenerse genera circularidad o no); si la centramos en las otras dos opciones, 

tendremos modelos dinámicos. Si se centra la atención en el aspecto circular del 

“mantenerse”, dependerá del observador qué tan estático o dinámico será el modelo que 

adopte. 

 

Derivado de lo anterior tenemos la doble direccionalidad del movimiento del Universo: 

involutiva—evolutiva, que están en relación directa con el ir y regresar, y con las 

polaridades introversión-extroversión,
666

  e inspiración-expiración de la vida animal. Es el 

proceso que el neoplatonismo hizo clásico con los términos Prodrós-Epistrophé. La 

involución es el regreso al centro prístino y la evolución el alejamiento de éste. Estas dos 

cualidades o tendencias han simbolizado circularmente, pero en mayor medida 

verticalmente. En relación con la vertical la introversión o regreso se corresponde con el 

arriba y la extroversión con el abajo.
667

 Una clara expresión simbólica de este proceso la 

encontramos en el cuerpo humano que conforma un eje vertical sobre dos patas. El extremo 

inferior del cuerpo es dual mientras que el superior, la cúpula del cráneo es uno.
668

 

                                                           
665

 Durand, Gilbert. Las estructuras antropológicas del imaginario: introducción a la arquetipología general, 

Madrid, FCE, 2005. 
666

 Cf. Bachelard, Gastón. La Tierra y los ensueños de la voluntad, FCE, México, 1996, p. 43. 
667

 Cf. Apartado 1 del presente Cap.  
668

 Cf. Godwin, Jocelyn. El mito polar: el arquetipo de los polos en la ciencia, el simbolismo y el ocultismo, 

Girona, Atalanta, 2009, pp. 209-10. 



143 

 

 

Cuando se adoptan modelos dinámicos, las oposiciones estrictas desaparecen o se 

desdibujan. Así la razón deja de excluir a la imaginación, el logos al mythos, etc., y 

llegamos a la coincidentia oppositorum.
669

 Los modelos estáticos tienden al monismo, 

mientras que los dinámicos tienden al dualismo.  

 

Los modelos dinámicos llevan implícito el tomar en cuenta la procesualidad. La tesis de la 

procesualidad la encontramos ya en el neoplatonismo aunque viene de mucho antes. Para 

Plotino y Proclo todo desciende de Dios por grados y todo asciende a él por grados.
670

 En la 

materia, que es negación absoluta, el descenso de los seres encuentra su último límite y se 

detiene, comenzando el retorno.  Si en los seres individuales el alma pierde la conciencia de 

la unidad universal y cae en el pecado del orgullo de su individualidad, se convierte en 

prisionera de la materia (que precisamente es negación de la unidad), y así ella en la 

hombre se condena a la serie de las transmigraciones en los cuerpos que es su pena en la 

cual expía su pecado y se purifica hasta que vuelve a entrar en sí misma reconociendo la 

vanidad de la vida terrena que es sombra y apariencia inconsistente, y percatándose de su 

íntima naturaleza divina. El camino a la elevación se realiza por tres vías: contemplación de 

la armonía (música), de la belleza espiritual (amor), o de la verdad inteligible (filosofía). La 

procesualidad es complementaria de la primacía de lo Uno, pues como decíamos en el 

capítulo II, en la doctrina plotiniana, lo Uno puede tomarse como el principio siempre 

presente, infinitamente fecundo de los actos de la Inteligencia, y en este sentido, lo Uno 

significa no solo el principio estático de la unión de los seres, sino también el principio 

dinámico de la Inteligencia.
671

 

 

Para la gnosis igualmente existe un camino descendente del alma a partir de Dios y un 

camino ascendente de aquella hacia éste.
672

 En este punto coincide con el sistema 

plotiniano aunque en otros puntos difiera.
673

 

 

Al oponerse a la gnosis, el cristianismo evitó al máximo la doctrina del camino 

descendente, pero no evitó el tema de elevarse hacia Dios, deformando con esto 

completamente el panorama del cosmos. 

 

Pues bien, el principio piramidal puede entenderse igualmente de forma estática o de forma 

dinámica. El modelo estático de la pirámide fue vigente durante la Edad Media por la 

propia mentalidad estatizante de ella. El modelo dinámico, en cambio, es característico, 

aunque no exclusivo, de la era científica desde el siglo XVI, destacando aquí Leibniz.
 674

 Al 

respecto dice Lovejoy: 

 

                                                           
669

 Cf. Schwarz, Fernando. Mitos, ritos, símbolos. Antropología de lo sagrado, Buenos Aires, Biblos, 2008, p. 

19-23. 
670

 Cf. Plotino. Enéadas V, 1º., 6; y VI, 7º., 25. Cf. Mondolfo, Rodolfo. El pensamiento antiguo, Tomo II, 

Losada, Buenos Aires, 2003, p. 378. 
671

 Ver Cap. III, p. 65-67. 
672

 Jonas, Hans. La religión gnóstica. El mensaje del Dios extraño y los comienzos del cristianismo, Siruela, 

España, 2000, p. 85 y 140. 
673

 Idem, p. 191. 
674

 Cf. Lovejoy, Arthur O. La gran cadena del ser, Icaria Editorial, Barcelona, 1983, p. 341. 



144 

 

Una de las principales ocurrencias del pensamiento del siglo XVIII fue la 

temporalización de la Cadena del Ser. El plenum formarum pasó a ser 

concebido, por algunos, no como un inventario, sino como un programa de la 

naturaleza, que se va llevando adelante de manera gradual y lentísima a lo 

largo de la historia cósmica.
675

 

 

En el desarrollo de las ciencias naturales, en el evolucionismo darwiniano, en la 

naturphilosophie cuyos exponentes principales son Schelling, Herder y Goethe, y en 

muchos filósofos posteriores como Teilhard de Chardin, está presente el modelo dinámico 

del principio piramidal. De ahí surge el concepto tan popular en el siglo XX del “eslabón 

perdido”
676

. 

 

Pero en la modernidad occidental, la concepción dinámica convivió con la concepción 

estática del principio piramidal. Esta última se basaba en la creencia en la racionalidad, la 

perfección, el orden y la coherencia de la realidad en una completud estática.
677

 

 

En la exposición culminante del Principio Piramidal que encontramos en Plotino y después, 

sintetizada, en Proclo, aparece la polaridad Prodrós-Epistrophé
678

 que implica un 

movimiento que partiendo de lo Uno se aleja hacia cada vez mayor multiplicidad, para 

llegado a un punto emprender el regreso a lo Uno. Esto constituye una concepción 

dinámica. 

 

Para el plotinismo, la esencia eterna de todas las cosas ha emanado del Uno y es por lo 

tanto divina, y todo cuanto existe ansía volver a su fuente divina y ser reabsorbido por el 

Uno. Trascendiendo el neoplatonismo Guénon lo plantea con una simplicidad preclara: 

 

Es el proceso de la manifestación universal: todo parte de la unidad y vuelve a 

la unidad, en cuyo intervalo se produce la dualidad, división o diferenciación 

de la que resulta la fase de existencia manifestada.
679

 

 

Al respecto cito a Soto. Aunque la cita se refiere a las hipóstasis plotinianas, es 

perfectamente aplicable al principio piramidal por la similitud entre éste y dichas 

hipóstasis: 

 

La noción tradicional de “emanación”, para caracterizar las interrelaciones de 

los órdenes de la jerarquía ontológica, propende a auspiciar una interpretación 

espacializante de lo inteligible plotiniano. El vocablo “emanación” es poético, 

y sus acuñamiento se basa en la imagen del desbordamiento  del agua para 

expresar la sobreabundacia del poder de lo Uno. La Hipóstasis plotinianas bajo 

esta imagen quedarían como unas especies de canales o diques por los que 

fluiría la corriente del Ser. Desde esta perspectiva, los planos hipostáticos 

                                                           
675

 Idem, p. 318. 
676

 Cf. Bossi, Laura.  Historia natural del alma, A. Machado Libros, Madrid, 2008,  p.  116-17. 
677

 Cf. Lovejoy, Op. cit., p. 375. 
678

 Respecto a procesión y reversión, cf. Plotino, Enéada V, 2, 1-2 y 4, 1. 
679

 Guénon, René. El simbolismo de la cruz, Ediciones Obelisco, España, 1997, p. 82. 



145 

 

quedarían simplemente yuxtapuestos y cualquier deducción lógica, a partir de 

una hipóstasis superior hacia otra inferior, resultaría falaz. Lo Uno, la 

Inteligencia y el Alma del mundo serían tres órdenes cuasi arquitectónicos...
680

 

 

Ante este panorama, Soto propone una consideración temporalizante de las tres hipóstasis, 

con tres momentos de un único proceso: 

 

Así, en vez de emanación, sería más apropiado hablar de iluminación o 

irradiación, y en lugar de planos, niveles, arquitectura, sería mejor hablar de 

momentos, instantes, ocasiones. Además nos atreveríamos a sustituir el 

vocablo hipóstasis por el de instancia.
681

 

 

El “único proceso” a que se refiere Soto, está simbolizado en mi propuesta por el principio 

piramidal. ...no siendo mejor el regreso que la ida, ni la ida que el regreso. Son estos dos 

simplemente aspectos complementarios de la realidad o pirámide cósmica. Decir que es 

mejor el regreso es darle preeminencia a lo Uno, decir lo contrario es dársela a lo múltiple. 

 

En la pirámide de la realidad hay movimiento, un constante fluir de lo Uno a lo Múltiple y 

viceversa.
682

 El modelo dinámico está presente también en culturas diferentes a la 

occidental. Menciono solo tres casos. 

 

El primero es el taoísmo en el que igualmente está presente el planteamiento del retorno de 

la multiplicidad a la unidad:
683

 

 

"Purifica tu cuerpo y regresa al Aliento Uno, 

Purifica tu aliento y regresa al Vacío, 

Entonces estarás unido al Tao, 

Desaparecerás en lo Sin-Forma maravilloso, 

Te transformarás indefinidamente, 

Estarás oculto o manifestado de forma insondable, 

Y serás un Hombre verdadero."
684

 

 

El segundo es el de los nahuas, quienes aceptaban  la existencia de tres niveles cósmicos: el 

celeste, el terrestre y el inframundo. Cada uno de ellos tenía subniveles. Al terrestre 

corresponde el espacio y tiempo como los conocemos y a los otros, otro espacio-tiempo. 

Pero ellos creían en un flujo comunicativo entre este espacio-tiempo de aquí y el otro. Para 

efectos de este flujo: 

 

Las vías de los dioses son los árboles cósmicos. Por el interior de sus troncos 

suben o bajan en movimiento helicoidal. Así caminan los dioses, formando con 

las dos corrientes, descendente y caliente una, ascendente y fría la otra, la 

                                                           
680

 Soto Rivera, Op. cit., p. 275. 
681

 Idem, p. 276. 
682

 Cf. Proclo, Institutio Teologicae, 27-32. 
683

 Cf. Robinet, Isabelle. Lao Zi y el Tao, Olañeta, Barcelona, 1999, p. 85. 
684

 Dz. 1067.5.4b; Traducción tomada de: Cf. Robinet, Isabelle. Lao Zi y el Tao, Olañeta, Barcelona, 1999, p. 

86. 



146 

 

figura que entre los antiguos nahuas se conocía con el nombre de malinalli. 

Este proceso, como ya se ha visto, queda englobado en la idea del mítico 

Tammoanchan.
685

 

 

El tercero es el del jainismo hindú, respecto al cual cito: 

 

Según la cosmología jaina, el universo es un organismo vivo, animado en todas 

sus partes por mónadas vitales que circulan por sus miembros y esferas. Este 

organismo es inmortal y nosotros—es decir, las mónadas vitales que 

constituyen la sustancia misma del gran cuerpo imperecedero—también somos 

imperecederos. Ascendemos y descendemos pasando por diversos estados del 

ser, ora humano, ora divino, ora animal; y los cuerpos parecen morir y nacer, 

pero la cadena es continua, las transformaciones infinitas, y todo lo que 

hacemos es pasar de un estado al siguiente. La visión interior del santo y 

vidente jaina que ha sido iluminado percibe la manera como las indestructibles 

mónadas vitales circulan por el universo.
686

 

 

El modelo dinámico de la existencia, es decir su carácter de procesualidad fue enfatizado en 

el siglo XX, entre otros pensadores, por Bergson y Heidegger, pero ellos consideraron el 

proceso y nada más, no su superación. Se quedaron con el tiempo y desecharon la 

eternidad. Tanto Bergson y Heidegger como Schelling y Teilhard de Chardin ponen énfasis 

en la dynamis pero no forzosamente en el principio piramidal. 

 

Volvemos a encontrar la perspectiva dinámica desde una base disciplinaria diferente en el 

siglo XX, con la práctica psicológica-clínica de terapia regresiva de Sanislav Grof, de la 

cual Tarnas extrae la siguiente conclusión:
687

 

 

En primer lugar, la secuencia arquetípica de los fenómenos perinatales desde el 

vientre materno y el canal del parto hasta el nacimiento fue experimentada, por 

encima de todo, como una poderosa dialéctica restauradora de la unidad inicial 

en un nuevo nivel en el que se preservaba la plena realización de la trayectoria 

total. Esta dialéctica pasaba de un estado inicial de unidad indiferenciada a un 

estado problemático de constricción, conflicto y contradicción, con un sentido 

concomitante de separación, dualidad y alienación, y finalmente pasaba por 

una fase de completa aniquilación hacia una inesperada liberación redentora 

que, al mismo tiempo, superaba y consumaba plenamente el estado alienado 

intermedio.
688

 

 

En el modelo dinámico hay dos opciones: la del progreso ininterrumpido (Leibniz) y la del 

movimiento con progresiones y regresiones por las que al final hay un estatismo de la 

pirámide pero de orden superior a aquel en donde hay ausencia de movimiento. 

                                                           
685

 López Austin, Alfredo. Los mitos del tlacuache: caminos de la mitología mesoamericana, Alianza 

Editorial Mexicana, México, 1990, p. 92. 
686

 Zimmer, Heinrich. Filosofías de la India, España, Sexto Piso, 2010, p. 247. 
687

 Tarnas describe sintéticamente la práctica psicoterapéutica de Groff (pp. 534-540) 
688

 Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 538. 



147 

 

Las dos posibilidades de enfoque del principio piramidal, la estática y la dinámica, están en 

relación con otros dos enfoques respecto al principio aristotélico de continuidad,
689

 el cual 

puede ser abordado pensando en conceptos discretos y bien definidos, es decir en cada 

escalón o nivel del continuum, o pensando en términos de sombreados infinitamente 

matizados que atraviesan el continuum.
690

 Lo más sencillo es pensar en escalones definidos 

—de ahí el término “escala”—, y en este caso la humanidad ha preferido ciertos números 

específicos de escalones. Destacan el siete, el doce y el trece, los cuales han quedado 

plasmados en diferentes aspectos de la cultura, destacando la cuenta del tiempo. Es así que 

tenemos la semana de siete días y el año de doce meses. El mismo patrón septenario y 

dodecanario se aplicó en la música occidental. Así tenemos sucesiones sonoras llamadas 

escalas que constan de 7 sonidos, y en total el sistema musical de Occidente se compone de 

doce sonidos. Tanto los grupos de siete como los de doce se repiten cíclicamente. En el 

caso de la escala de siete sonidos, se considera ésta concluida cuando después del séptimo 

llega un sonido con el doble de vibración que el primero, al cual se le llama octava con 

respecto al primer sonido, pues le antecede una cuenta de siete. Tenemos entonces que 

tanto el calendario como el sistema musical son expresiones del principio piramidal. Es por 

eso que a la versión dinámica de dicho principio también podemos referirnos simplemente 

como “octavas”. El descubridor y quizá el revelador para Occidente de la teoría de octavas 

fue Pitágoras.
691

 

 

Tomemos el principio hermético de “como es arriba es abajo”, para postular que el 

principio piramidal se puede aplicar a la gran cadena del ser, pero también a pequeñas 

cadenas parciales dentro de esa gran cadena. Es decir, tenemos el gran proceso cósmico y 

una serie enorme de pequeños procesos que lo conforman, pero todo regido por el mismo 

principio piramidal. 

 

Si atendemos a la historia del pensamiento tendremos que decantarnos por el modelo 

dinámico del principio piramidal y de la existencia entera, pues en dicha historia, como dice 

Wahl
692

, nos enfrentamos a un proceso dialéctico por el cual lo contrario engendra lo 

contrario: 

 

Ya que, porque el espíritu humano quiere agarrarse de lo real, y porque lo real 

no es fácilmente clasificable en conceptos, o explicable por teorías, este 

espíritu humano pasa a menudo de una teoría a la contraria, para volver en 

seguida a la primera, sin duda frecuentemente con progresos, con 

ahondamientos.
693

 

 

Una de las ironías instructivas de la historia de las ideas es que en los 

principios introducidos por una generación al servicio de una corriente o ánimo 

filosófico, tendente a ella, suele contener, a la postre, inopinadamente, el 

                                                           
689

 Explicado anteriormente en la página  5 ????  de este capítulo. 
690

 Cf. Lovejoy, Arthur O. La gran cadena del ser, Icaria Editorial, Barcelona, 1983, p. 72. 
691

 Trías hace referencia implícita a las octavas en su La edad del espíritu, Madrid, Destino, 2000, p. 30, 35. 
692

 Wahl, Jean. Tratado de Metafísica, FCE, México, 1975, p. 27 
693

 Idem, p. 657. 



148 

 

germen de la corriente contraria; suele ser, en virtud de sus implicaciones 

ocultas, el destructor de ese Zeitgeist al que trataba de prestar apoyo.
694

   

 

Ejemplos de esta polarización encontramos muchos en la historia de las ideas. Sócrates 

representa la escéptica e interminable búsqueda de la verdad y esta postura tuvo un 

desenlace paradójico en la visión de las Ideas eternas (Bien, Verdad y Belleza absolutas) 

por parte de su discípulo Platón.
695

 Siglos después  tuvo que  existir  un Hegel que difiriera 

de un Schelling, que a su vez difiriera de un Fichte, que a su vez difiriera de un Kant. Este 

último, por su parte, apuntó que las cuestiones de la metafísica y de la religión no se han 

podido resolver con argumentos a lo largo de los siglos y persisten diferentes líneas 

argumentativas que defienden diferentes realidades.
696

 Dos siglos después de esta 

aseveración el panorama no ha cambiado, y en el mismo sentido  pero de manera más 

radical, se han pronunciado los neopositivistas (Schlick, Carnap, Neurath, etc.), quienes 

concluyen de esto que la metafísica y la religión son un conjunto de pseudocuestiones 

basadas en un cúmulo de pseudoproposiciones constituidas por una enormidad de 

pseudoconceptos, ya que en ellos no encontramos ni tautologías lógico-matemáticas ni 

proposiciones susceptibles de comprobación factual, que son ambas las únicas 

posibilidades de conocimiento.
697

  

 

¿Quién de ellos tiene la verdad? ¿O la verdad está en todos por partes? ¿O la verdad no 

existe? ¿O existe pero es inalcanzable para el hombre, o quizás para el individuo? Son 

precisamente estas vicisitudes de la metafísica a través de la historia las que muchas veces 

han sido utilizadas como argumento en contra de ella.
698

 Pero si tomamos como criterio de 

comprensión y análisis al principio piramidal en su faceta dinámica, la verdad adquiere otro 

sentido, pues deja de ser inamovible. 

 

Por otro lado, y de forma paralela a los modelos estático y dinámico, en el concepto del 

principio piramidal se puede poner el acento en lo uno o en lo múltiple. En el primer caso 

hay una sintonía con lo estático y en el segundo con lo dinámico, pero no son exactamente 

equiparables ambas dicotomías: estático—uno y dinámico—múltiple. 

 

Ya se expuso que el símbolo más sencillo del principio piramidal es un esquema de tres 

puntos dispuestos de tal manera que al unirlos con líneas obtenemos un triángulo.
699

 

También se expuso que el principio piramidal se puede tomar de forma estática o dinámica, 

y que en este último caso tenemos la prodrós y la epistrophé, que se entienden como ir y 

regresar, y a estas dos posibilidades agregamos una tercera: el mantenerse.
700

 

 

Pues bien, el mismo triángulo también sirve para representar el aspecto dinámico del 

principio piramidal con sus tres facetas. Así la base del triángulo representa el mantenerse, 

                                                           
694

 Lovejoy, Arthur O. La gran cadena del ser, Icaria Editorial, Barcelona, 1983, p. 375. 
695

 Cf. Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 65. 
696

 Cf. Kant, I. Crítica de la Razón Pura A VII s. 
697

 Cf. Schaeffler, Richard. Filosofía de la Religión, Ed. Sígueme, Salamanca, 2003, p. 128 ss. 
698

 Cf. Waelhens, A. La filosofía de Martin Heidegger, México, Universidad Autónoma de Puebla, 1986, p. 

271. 
699

 Ver supra p. 136. 
700

 Cf. supra p. 147. 



149 

 

que, como también ya se expuso se personifica en Shiva. Las dos líneas del triángulo que se 

elevan sobre la base representan indistintamente la prodrós que equivale a Brahma, y la  

epistrophé que equivale a Vishnú. De esta manera en el mismo triángulo, símbolo del 

principio piramidal, tenemos la simbolización de la Trimurti hindú. Pero sabemos que la 

Trimurti surge del gran Brahman. Brahman está simbolizado por el triángulo completo. 

 

El cristianismo heredó el conocimiento de las tres posibilidades de la dynamis y de alguna 

manera, las convirtió en las tres personas de la trinidad en la que el Padre equivale a 

Brahma, el hijo a Shiva y el Espíritu Santo a Vishnú. En el cristianismo estas tres personas 

juntas conforman a Dios, y ese Dios es el equivalente de Brahman. Pero en el cristianismo 

se generó cierta confusión entre Dios Padre y Dios absoluto. Esta confusión generó la 

fuerte reacción que cristalizó en el surgimiento del Islam. 

 
 
6. CUATRO EJEMPLOS DE EXPRESIÓN TEÓRICA DEL PRINCIPIO 
PIRAMIDAL EN EL SIGLO XX. 
 

El principio piramidal es una intuición que reaparece constantemente en la mente de los 

hombres a través de las edades. Lo encontramos en forma implícita o con alguna 

explicitación más o menos desarrollada en diferentes ámbitos del saber y la vida humanos. 

Así, por ejemplo, Alexander
701

 se representa un ordenamiento jerárquico de cualidades a 

partir de la realidad más fundamental y más baja, el espacio-tiempo. A partir del espacio-

tiempo se desarrollan las cualidades segundas, la vida, el alma, toda una serie de realidades 

que llama cualidades, hasta que nos formamos la idea de una cualidad más alta que todas 

las que podamos concebir y es a ella a la que damos el nombre de Dios. 

 

Otro ejemplo la siguiente cita del jesuita del siglo XX Brunner: 

 

En el hombre existen diversos estratos del ser, espíritu, vida, materia, que 

concurren para formar un principio único de las operaciones. 

Consiguientemente, la actividad humana no se puede explicar sólo por el 

espíritu, por la vida o—mucho menos—por la pura materia inanimada. 

Además, la íntima unión da lugar a grados intermedios, como lo anímico, en 

que tienen parte el espíritu y la vida. De donde se deduce que la realidad 

humana acusa siempre una multiplicidad de estratos y de factores íntimamente 

ligados entre sí. A esto se añade que el hombre se halla ante una realidad que 

es independiente de él y con la que tiene necesariamente que enfrentarse. Esta 

misma realidad es también multiforme y está compuesta de múltiples estratos. 

Conforme a su posición respecto a los diversos estratos de su propio ser, 

también en el mundo topa el hombre de preferencia con alguno de ellos; ante 

éste pasan los otros al segundo término; con frecuencia ni siquiera se les presta 

atención.
702

 

 

                                                           
701

 Alexander, Samuel, Space, time and deity, London, Macmillan and Co. LTD., 1920. Cf. Wahl, Jean. 

Tratado de Metafísica, FCE, México, 1975, p. 569. 
702

 Brunner, August. La religión, Herder, Barcelona, 1963, p. 16. 



150 

 

Un ejemplo más de aproximación al principio piramidal es el de Panikkar, quien propone 

un principio de estructuración de lo real al que denomina cosmoteándrico. Para la 

enunciación de este principio, Pannikar toma como punto de referencia al hombre, pero el 

principio no se aplica exclusivamente al hombre, pretende ser válido para todo lo real: 

 

El principio cosmoteándrico podría formularse diciendo que lo divino, lo 

humano y lo terreno—o como quiera que prefiramos llamarlo—son las tres 

dimensiones irreductibles que constituye lo real, es decir cualquier realidad en 

la medida en que es real. (...) Lo que esta intuición subraya es que las tres 

dimensiones de la realidad no son ni tres modos de una realidad monolítica 

indiferenciada, ni tres elementos de un sistema pluralista. Hay una relación, 

aunque intrínsecamente triple, que manifiesta la constitución última de la 

realidad. Todo lo que existe, cualquier ser real, presenta esta constitución trina 

expresada en las tres dimensiones.
703

 

 

La visión cosmoteándrica supera la dialéctica porque descubre la estructura 

trinitaria de todo, y esa tercera dimensión, lo divino, no es una 'tercera' 

oposición, sino precisamente el mysterium coniuctionis. La verdad, por 

ejemplo, no es lo opuesto al error, como si sólo existieran estos dos extremos. 

Un continuum va del uno al otro. Todas las cosas son, por decirlo así, 

andróginas y ambivalentes, debido a que son, en realidad, trinitarias.
704

 

 

Aún otro ejemplo que he de mencionar es el de Coreth, quien, igualmente, se ciñe 

implícitamente al principio piramidal en referencia a la constitución humana: 

 

Así como el ser material está penetrado y conformado por el proceso de la vida 

vegetativa, así la vida sensitiva queda incardinada a la conciencia espiritual. 

Jamás tenemos un conocimiento puramente sensitivo; siempre está transido y 

superado por lo consciente y espiritual. Tampoco tenemos unos instintos 

puramente sensibles, sino que siempre están elevados a la responsabilidad de la 

autodisposición libre. Los estratos más bajos del ser y de la vida vienen 

elevados y superados en la respectiva dimensión superior; están al servicio del 

todo, que constituye una totalidad estructural con sentido. Más también se 

pueden invertir los términos y decir que todo estrato inferior condiciona al 

superior. La vida corporal sólo es posible en un cuerpo material, y la vida 

espiritual que experimentamos sólo es posible sobre el supuesto de una vida 

corporal y sensible. Se trata de una relación condicionante en que lo uno 

supone lo otro, sin que por ello se reduzca a lo otro para su explicación. Por lo 

mismo todos los elementos estructurales de la totalidad humana están en una 

relación de mutuo condicionamiento.
705

 

 

A esa totalidad estructural mencionada por Coreth aquí le llamamos analógicamente 

"pirámide", y es así como hablamos de un principio piramidal. 

                                                           
703

 Pannikar, Raimon. La intuición cosmoteándrica, Trotta, Madrid, 1999, p. 81. 
704

 Idem, pp. 82. 
705

 Coreth, Emerith. ¿Qué es el hombre? Ed. Herder, Barcelona, 1985. Pág. 198-99. 



151 

 

CONCLUSIÓN. 
 

El principio piramidal constituye una continuación y una evolución de la tesis de la gran 

escala del Ser en el marco de una hermenéutica universal. Está integrado por cuatro tesis 

básicas: 

 

1. La dialéctica permanente entre lo uno y lo múltiple 

2. La interrelación de todo en un orden universal (la gran cadena del ser). 

3. La jerarquía universal 

4. El movimiento inter-jerárquico. 

 

Las tesis que aquí englobo bajo el concepto de principio piramidal, han sido objeto de 

diversas elaboraciones a través de la historia de la humanidad. En Occidente a partir, 

cuando menos de Platón, el principio piramidal fue una constante en la mente de los 

hombres cultivados hasta que empezó a declinar alrededor del año 325 D. C. sin borrarse 

nunca del todo. En esta declinación influyó la dogmatización que comenzó a darse en la 

Iglesia cristiana a partir del Concilio de Nicea en ese año. El tiro de gracia para el principio 

piramidal fue la clausura de la Academia platónica y la prohibición de la enseñanza de la 

filosofía pagana en 529 por orden del emperador Justiniano. Entonces comenzó el 

esplendor del paradigma cristiano en el cual lo importante era la relación entre Dios y el 

hombre sin mundos mediáticos, ni Pleroma, ni una cadena ascencional del ser. El único 

mediador era Jesucristo y el medio de acceso a él era la Iglesia y su ordenamiento.
706

 En el 

mismo año se construye la abadía de Monte Casino al norte de Italia dando comienzo la 

orden benedictina. 

 

El contenido de El principio piramidal quedó fijado con precisión en la obra de Proclo y en 

la de Pseudo-Dionisio Areopagita y constituyó el legado de todo el pensamiento medieval 

de Occidente, a veces explícitamente, a veces como telón de fondo. La forma en que se 

expresaba el principio piramidal en el medioevo era siempre alrededor del concepto de 

Dios como origen de todo, y de su bondad que lo generó, en el marco del dogma cristiano.  

 

Pero después del intento cristiano por disfrazar e incluso extinguir el Principio Piramidal, 

en el año gregoriano 622, surge el Islam y es bajo su cobijo que resucitará la concepción del 

mundo como una gran cadena de Ser, gracias a la recuperación que los estudiosos islámicos 

hicieron de las doctrinas aristotélica y neoplatónica. Nuevamente vino un ataque en contra 

con la bandera aristotélica de Averroes y Santo Tomás de Aquino
707

. Sin embargo subsistió 

con los herederos de la Academia platónica que fueron  los árabes y floreció en varios 

pensadores de la tradición islámica, teniendo su más destacada expresión quizás, en el 

sistema aviceniano. Independientemente de Occidente, el principio piramidal también se ha 

hecho presente a la conciencia humana y aparece a través de diferentes culturas en 

expresiones diversas. Así en Anáhuac aparecía bajo la forma arquitectónica de la pirámide.  

En el siglo XX, y hasta nuestros días el principio piramidal ha seguido presente como se 

muestra en el apartado anterior dedicado a algunos ejemplos de su expresión teórica. 

                                                           
706

 Cf. Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, p. 150. 
707

 Cf. Corbin, Henri. La imaginación creadora en el sufismo de Ibn’Arabi, Destino, Barcelona, 1993, p. 30-

34. 



152 

 

El principio piramidal se erige como un gozne de articulación de la verticalidad con la 

horizontalidad., teniendo preferencia de simbolismo la verticalidad con lo Uno y la 

horizontalidad con lo múltiple. Este simbolismo es solo relativo, pues también se podría dar 

correspondencia a la horizontalidad con lo uno y a la verticalidad con lo múltiple. De 

cualquier manera, si simplificamos la representación gráfica de la relación entre lo uno y lo 

múltiple tendremos dos rectas que se cruzan perpendicularmente y que nos dan dos 

coordenadas. Es el símbolo universal de la cruz tomado preferentemente por el 

cristianismo. 

 

En la punta de la pirámide cósmica habría un Uno mágico y misterioso en el que el orden se 

subvierte, la lógica se diluye, y el caos y el cosmos se funden o no: no lo sabemos. A esto le 

llamamos el nivel de lo Uno. Debajo de este nivel está el que llamamos indistintamente de 

la multiplicidad o de la dualidad. El nivel de la dualidad es, obviamente, en el que se mueve 

nuestro mundo y nuestra realidad. En el nivel de la dualidad se reproduce, además, el 

mismo patrón del triángulo, es decir de lo uno y lo múltiple,  ad infinitum dando origen a la 

diversidad. En el nivel de lo Uno, lo uno es múltiple, es decir no hay diferencia entre lo uno 

y lo múltiple. El nivel de lo uno es el ámbito de todas las posibilidades y contradicciones.
708

 

En el nivel de lo múltiple, lo uno se diferencia de lo múltiple. 

 

El Principio Piramidal puede ser aplicado desde diferentes perspectivas y en diferentes 

campos disciplinares. Si se aplica a la cosmología, entonces tenemos que El universo 

(cosmos, o mundo) se conforma de estructuras que se analogan con la pirámide. En general 

el universo es una gran pirámide que va de lo absolutamente UNO a la máxima 

multiplicidad. Pero paradójicamente, el estado de máxima multiplicidad no prescinde de lo 

uno y lo absolutamente uno, para ser tal contiene en sí toda multiplicidad. En el seno de esa 

gran pirámide cuyos extremos son lo absolutamente uno y lo excesivamente múltiple, 

existen sub-estructuras que son otras tantas pirámides. Existe así la pirámide de la vida en 

la tierra (cf. José Luis Díaz) y dentro de cada estrato de esta nueva pirámide hay otras 
pirámides. Así, uno de esos estratos es el de la vida humana. La pirámide de la vida humana 

es descrita en Occidente por Platón en la República. El autor más reciente del que yo tengo 

noticia en hacer esta descripción en forma implícita es Ouspensky. 

 

Existe una base general sobre la que se asienta la pirámide de la humanidad. Esa base está 

constituida por lo que todos llamamos realidad sin cuestionamientos: por aquello en lo que 

todos los humanos estamos de acuerdo en una época. Es ésta la realidad material simple. 

Pero sobre esta base se erigen diversos niveles de comprensión. El mundo humano no es un 

mundo de hechos brutos, es siempre un mundo mental, es decir, interpretado, lleno de 

significados, filtrado y teñido por nuestras creencias, valores, deseos, estados de ánimo, etc. 

 

De este modo aquí se afirma que, para efectos de la comprensión humana, el Universo está 

constituido de acuerdo a este principio. ¿Qué formas de comprobación hay de ello? Hay 

cuando menos tres vías para arribar al planteamiento del principio piramidal. Una es  por 

los números y usando la lógica elemental, según la cual, lo que no es uno es múltiple. La 

otra vía es a través de la exégesis de las doctrinas religiosas. La tercera vía es a través de la 

                                                           
708

 Cf. Cabrera, Isabel. Fenomenología y religión, en: Diez de Velasco-García Bazán. El estudio de la 

religión, Trotta, Madrid, 2002, p. 350-51. 



153 

 

investigación en Física teórica contemporánea, de lo cual no hablaremos aquí porque se 

sale del marco de la presente investigación. Dada la naturaleza de ésta, aquí me aboco a 

exponer dicho principio y a buscar su aplicación solo como un principio de hermenéutica al 

que se ajusta toda la cultura, y en especial el terreno de lo sagrado que es lo que nos atañe. 

Es un principio de cultura que le otorga una estructura a la convicción de muchos hombres 

expresada en las palabras de William James: 

 

Toda mi educación pretende persuadirme de que el mundo de nuestra 

conciencia actual sólo es uno de los muchos mundos de conciencia que existen 

y que esos otros mundos deben  contener experiencias que poseen un 

significado cabal para nuestra vida; y a pesar de que, por lo general, sus 

experiencias y las de este mundo sean discontinuas, ambas se hacen continuas 

en determinados puntos donde se filtran energías superiores.
709

 

 

La diferencia del Principio Piramidal con muchas de las posturas que hemos repasado, por 

ejemplo, la platónica y la neoplatónica, es que para éstas existe un límite superior e inferior 

de la jerarquía cósmica, mientras que para el Principio Piramidal la punta y la base de la 

pirámide son movibles y no podemos determinarlas absolutamente. Así el principio 

piramidal se ubica en una perspectiva integrista-compleja de la realidad en contraste con la 

perspectiva mecanicista de la ciencia del XIX de la cual aún encontramos expresiones hoy 

en día, dada la perspectiva limitativa de toda la tradición cristiano occidental. 

 

En la tradición retórica  y hermenéutica existe el concepto de círculo hermenéutico, que ha 

sido puesto al día y ampliado por la filosofía de Gadamer. Pues bien yo propongo ampliar 

ese concepto para incluir el círculo hermenéutico dentro de la pirámide hermenéutica. La 

propuesta que se hace en el presente trabajo es que la interpretación está regida por un 

principio de hermenéutica universal, que aquí se denomina "principio piramidal", el cual 

pudo haber sido conocido por las grandes mentes de la humanidad desde tiempos 

inmemoriales. Podemos suponer con suficiente seguridad que este principio era conocido y 

manejado por ciertos núcleos de la antigua cultura egipcia y de las culturas mesoamericanas 

dados los testimonios físicos piramidales que tenemos de una y otras, y quizás aún pudo 

haber sido manejado por la atlante que pudiera haber sido el origen de ambas 

 

.No dejo de tomar en cuenta que, como dice Popper
710

, es frecuente que un descubridor se 

sienta tan impresionado por alguno de sus descubrimientos, que lo crea la piedra filosofal, 

la solución a todos los enigmas, siendo ejemplos de esto entre muchos otros, Pitágoras con 

su esencia numérica, Protagóras con su "hombre medida de todas las cosas", Bohr con su 

principio de complementariedad onda-partícula o Heisenberg con su principio de 

indeterminación. Si bien yo no podría afirmar absolutamente que el Principio Piramidal 

resuelve todos los enigmas, sí estoy convencido de que es una herramienta conceptual de 

enorme importancia y trascendencia que puede aplicarse a los más diversos campos del 

pensamiento. 

* * *  

                                                           
709

 James, William. Las variedades de la experiencia religiosa, México, Lectorum, 2010, T. II, p. 237. 
710

 Popper, Karl R. El mundo de Parménides, ensayos sobre la ilustración presocrática,  Paidós Ibérica, 

Barcelona, 1999, p. 119. 



154 

 

CAPÍTULO V. 
LO UNO, EL SER Y DIOS. 

 
En este capítulo reflexionaré sobre lo Uno en relación con otros conceptos unitivos como 

Ser, Luz, Vida, Dios; y también sobre la dicotomía cosmos-caos, y el paso del segundo al 

primero. 

 

 

1.  LO UNO Y EL SER. 
 

Existen conceptos que apuntan hacia el principio de unidad. Uno de ellos es precisamente 

el concepto de unidad que yo, como Plotino, designo simplemente como "Uno". Otro es el 

concepto de Ser que se convirtió en pilar de la filosofía occidental. 
 

El Ser es algo uno que informa, que da vida, que origina a la multiplicidad existente. El ser 

se hace patente a la razón por contraste y oposición a lo contingente, a lo que deviene, al 

Ente. Como dice Heidegger,
711

 el ser del ente no puede ser él mismo un ente. Para la 

tradición filosófica  que data de Aristóteles en Occidente y de las Upanishad en India, el 

Ser es substancia, es lo que subsiste y sostiene a la realidad, es la ousía, el âtman.
712

 

 

Todo lo existente es contingencia, mientras que el absoluto es el Ser.  Como dice Nicol,  no 

hay nada que ofrezca, en el acto de ser, la razón última de su propio ser; cada cosa por ser 

lo que es, implica la existencia de otras que le trascienden, y remite a ellas.
713

 Lo único que 

no remite a nada más que a sí mismo es el ser. 

 

Se nos presenta entonces la dicotomía básica entre el ser y devenir o entre lo absoluto y la 

contingencia, respecto a lo cual Nicol dice: 

 

El ente no sería contingente sin el absoluto (......) El absoluto es 

intrínsecamente necesario. Lo que él representa es la necesidad misma, como 

razón de ser última. Es imposible que pudiera no haber sido o sido de otro 

modo: el absoluto no tiene alternativas, ni existe un otro que comparta su grado 

o lo restrinja. Es, por tanto, necesario en el sentido de que tiene que existir.
714

 

 

Por lo tanto y siguiendo al mismo autor, tenemos que: 

 

1º. El ente es limitado, mientras que el Absoluto es ilimitado "en el sentido de la eternidad, 

que se opone a la temporalidad". 

2º. El ente es relativo, en tanto que el Absoluto no lo es pues no depende de nada. 

3º. El ente es inmediato, el Absoluto, mediato. 

                                                           
711

 Cf. Heidegger, Martin. Ser y Tiempo, Trad. Jorge Eduardo Rivera, Chile, Editorial Universitaria, 2002, p. 

29. 
712

 Cf. Panikkar, Raimon. Mito, Fe y Hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007, p. 372. 
713

 Nicol, Eduardo. La idea del hombre. FCE, México, 2003, pág. 61. 
714

 Idem, p. 62 



155 

 

4º. El ente es perceptible: lo estético en sentido griego; siendo el Absoluto imperceptible: lo 

noético o inteligible. 

5º. El ente es cambiante, el absoluto inmutable.  

 

Desde el Ser de Parménides, que se caracteriza como inmóvil, hasta el primer 

motor de Aristóteles, pasando por la Idea platónica, de la que se dice que 

mantiene siempre su mismidad, la metafísica ha considerado la identidad como 

atributo primario del absoluto.
715

 

 

En el platonismo encontramos dos posturas complementarias. La primera postura es la de la 

identificación entre el Ser y lo Uno, con una consecuente desacreditación de lo múltiple. Es 

la misma postura de Parménides: 

 

No hay ni habrá nunca ninguna cosa fuera del ser, pues el destino lo ha 

encadenado a ser todo eternamente e inmóvil.
716

  

 

Ni es divisible porque es todo igual; ni puede llegar a ser más en ese lugar (lo 

que le impediría formar un todo continuo) ni tampoco menos: sino que está 

todo pleno de ser. Y todo en él es continuo; porque el ser está en contacto con 

el ser.
717

 

 

Tomemos aquí la argumentación de Gilson: 

 

Ahora bien, el ser es uno, pero el mundo sensible en que vivimos nos aparece 

como múltiple (...) de tal modo que, si adscribimos el ser al mundo de los 

sentidos, habremos de decir que el ser no es ni uno, ni homogéneo, ni simple, 

todo lo cual sabemos que es imposible. Aún más, las cosas particulares están 

apareciendo y desapareciendo incesantemente; las vemos comenzando a ser, 

después cambiando progresivamente, menguando y llegando a su fin: 

pluralidad, diversidad, mutabilidad, caducidad, son características 

irreconciliables con nuestra descripción del ser. Entonces, si sólo aquello que 

merece el título de ser es, o existe, deberá decirse que el mundo de los sentidos 

en su totalidad no es.
718

 

 

La segunda postura es la de la supremacía de lo Uno sobre el ser.
719

 Esta postura se 

encuentra solamente apuntada en los Diálogos, pero no enfatizada, pues como dice Gilson: 

 

de Platón se dice que va más allá del ser en su busca de la verdad última, pero 

muy raramente lo hace, y en cualquier caso, nunca se queda allí por mucho 

tiempo. Además, apenas se puede respirar en una estratosfera metafísica tal, 

donde volar por encima del ser es volar por encima de la inteligibilidad.
720

 

                                                           
715

 Idem, p. 68. 
716

 Parménides, Fragmentos, 8, 36-38,  
717

 Idem, 8, 22-25. 
718

 Gilson, Etienne. El Ser y los filósofos, Pamplona, Universidad de Navarra, 1985, p. 32. 
719

 Cf. Platón, República VI, 509 b. 
720

 Gilson, Op. cit., p. 48. 



156 

 

Ambas posturas quedaron explícita y conjuntamente expresadas en las dos primeras 

hipótesis de la segunda parte del Diálogo Parménides. Aún así, todavía hay muchos 

pensadores que afirman que para Platón lo Uno es superior al Ser, es el principio del Ser y 

está más allá de éste.
721

 El neoplatonismo, como ya quedó expuesto,
722

 se atiene más bien a 

la segunda postura y sobre ella se erige, de tal manera que lo Uno trasciende al Ser y a 

Dios. Como dice Gilson,
723

 para Plotino, el ser sólo es el segundo principio, por encima del 

cual se puede hallar un principio más alto, tan perfecto en sí mismo que no es: 

 

Porque nada en él es, todas las cosas provienen de él; del mismo modo que, 

para que el ser sea, lo Uno mismo no puede ser un ser, sino el padre del ser, y 

el ser su hijo primogénito.
724

 

 

Es por lo anterior que en esta postura no hay ningún nombre para lo Uno, ni siquiera lo Uno 

y por lo tanto, es impensable para nosotros que pertenecemos a la multiplicidad.
725

 

 

Posteriormente, cuando lo Uno se identifica con el Ser, se distingue entre ser y ente, 

diferencia ontológica que aparece por primera vez en un comentario al Parménides de 

Platón, hecho por Porfirio.
726

 Heidegger expone: 

 

El tema fundamental de la filosofía, no es el género de ningún ente, y sin 

embargo toca a todo ente. Hay que buscar más alto su universalidad. El ser y su 

estructura están por encima de todo ente y de toda posible determinación de un 

ente que sea ella misma ente. El ser es lo transcendens pura y simplemente.
727

 

 

Sin dejar de recordar por lo anterior, que No hay ente más que por el ser y tal vez, no hay 

ser más que en el ente, pues, como dice Wahl, “buscando siempre en el fondo el ser, no 

encontramos nunca más que entes”
728

. 

 

La identificación de lo Uno con el Ser no es tan problemática como la identificación del Ser 

con Dios. No obstante la tranquila identificación entre Dios y el Ser constituyó la espina 

dorsal de la filosofía del Occidente cristiano hasta el siglo XIX. Al respecto cito a Plotino: 

Todos, movidos por un impulso natural, dicen que Dios está en cada uno de 

nosotros, de modo que es uno e idéntico en todos......Y éste es el más seguro de 

todos los principios que casi nos sugieren nuestras almas....... que está 

establecido y expresado aun antes de la afirmación de que todas las cosas 

aspiran al bien.... No se le debe buscar en el exterior..... Nosotros no estamos 

alejados del Ser, sino que estamos en él.
729

 

                                                           
721

 Cf. Düring, Ingemar. Aristóteles. Exposición e interpretación de su pensamiento, UNAM, México, 2005, 

p. 314. 
722

 Cf. Cap. III del presente trabajo, p. 63-65. 
723

 Gilson, Op. cit., p. 50. 
724

 Plotino. Enéada V, 2, 1. 
725

 Cf. Gilson, Op. cit., 1985, p. 51. 
726

 In Parm. XII, 26.27; cf. Grondin, Jean. Introducción a la Metafísica, Herder, Barcelona, 2006, p. 129. 
727

 Heidegger, Martin. Ser y tiempo, FCE, México, 1980, p. 48. 
728

 Wahl, Jean. Tratado de Metafísica, FCE, México, 1975, p. 117. 
729

 Plotino. Enéadas, VI, 5º, 1. 



157 

 

 

En el caso de la identificación entre Dios y el Ser, nos enfrentamos a dos opciones:  

 

1. interpretar ontológicamente todos los enunciados religiosos en cuyo caso el concepto de 

Dios acaba difuminándose, dando como resultado lo que se ha denominado la 

desontologización de Dios;
730

 

 

 2. conservar el valor del concepto de Dios y subordinar  a éste el de Ser y permanecer en el 

ámbito de la religión, como por ejemplo en la siguiente cita, ya mencionada en páginas 

anteriores, de Coreth: 

 

El hombre sólo puede entenderse desde su relación con el ser, en una constante 

salida hacia el ser. Cualquier contenido de su experiencia mundana la vive 

como un ente en la totalidad del ser. El hombre entiende la totalidad de su 

mundo como una realidad mundana, en la que se revela el carácter absoluto del 

ser. (...) Porque el hombre se realiza en el horizonte del ser, es por lo que se 

experimenta bajo la aspiración de lo absoluto. En definitiva, sólo puede 

entenderse a sí mismo desde la relación transcendental con el ser absoluto e 

infinito, dicho de modo más concreto, en su relación religiosa con el 

fundamento absoluto, personal y divino del ser.
731

 

 

En este último caso, siempre queda vigente la pregunta: ¿cómo puede amar o perdonar, 

estar vivo y ser nuestro padre el ser puro carente de toda propiedad?
732

, la cual se aclara con 

la distinción que hago más adelante entre Dios Absoluto y Dios relativo. 

 

Sin embargo, hay quien hacen distinciones tajantes entre el Ser y lo Uno. Así tenemos a 

Gilson, quien plantea que mientras en la postura judeo-cristiana se da una metafísica del 

Ser en la que todos y cada uno de los grados más bajos de la realidad deben su propio ser al 

hecho de que el primer principio mismo es; en la metafísica de lo Uno, los grados más 

bajos de la realidad son, sólo en tanto que su primer principio no es.
733

 De esta forma el 

cristianismo tiende a la anulación del misterio, mientras que la otra metafísica lo conserva. 

 

Para que algo se mueva, necesita haber algo otro además de ese algo  que se mueve. Eso 

otro, al menos tiene que ser el espacio, y probablemente se requiera además de eso otro que 

ese espacio, algo otro aún que dé referencia al movimiento. Lo importante es que si hay 

solo algo uno, no puede haber movimiento. Esto ya había quedado sentado en la hipótesis I 

del Parménides de Platón,
734

 que es la que está en la base de la metafísica de lo Uno a la 

que se refiere Gilson. 

 

                                                           
730

 Cf. Panikkar, Raimon. Mito, Fe y Hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007, p. 372. 
731

 Coreth, Emerith. ¿Qué es el hombre? Ed. Herder, Barcelona, 1985. Pág. 42 
732

 O'Hear, A.  Experience, explanation and faith, Routledge & K. P., London, 1984. 
733

 Cf. Gilson, Op. cit., p. 52. 
734

 Cf. Supra pp. 56-59. 



158 

 

Por otro lado, En el Sofista, el forastero de Elea propone la quietud y el movimiento como 

los dos modos fundamentales de manifestación del ser, que siendo excluyentes, constituyen 

juntos las posibilidades exhaustivas de dicha manifestación.
735 

 
- LUZ, VIDA Y SER. 
 

Además del concepto del ser, que es unitario, tenemos otros conceptos unitarios como el de 

luz, el de vida y sobre todo el de realidad. Luz y vida tienen sus opuestos, pero realidad se 

acerca más a “ser”. Respecto al concepto de vida, tomo la elocuencia de Cavallé: 

 

No es posible escapar de la Vida. Nadie puede concebirla como algo "otro", 

distinto del mundo o de sí mismo. Somos la Vida. O, más propiamente, Ella 

nos es. No hay que demostrarla; su realidad no precisa ser objeto de sesudas 

discusiones filosóficas ni de disputas teológicas. Nadie puede negarla, porque 

es la misma esencia y realidad de quien la niega. Si no puede ser conocida 

como un objeto, no es por su lejanía o extrañeza, sino por su absoluta cercanía. 

¿Cómo puede el pensamiento comprender Aquello que piensa en él? ¿Cómo el 

ojo puede ver Aquello que ve a través de todos los ojos y que posibilita y 

sostiene la visión?... No es un Ideal supremo que alcanzar, porque todo está 

permeado por Ella; y Ella, a su vez, no tiene más fin que Sí misma. No puede 

ser objeto de un credo, porque lo más evidente y directo no precisa ser objeto 

de fe. No requiere de ritos que mendiguen su atención, porque nuestro rito y 

nuestra petición son de hecho una manifestación de la Vida. El único ritual que 

le es acorde es aquel que la celebra y que, al hacerlo, permite comprender Su 

íntimo sentido, porque la Vida es una constante celebración de Sí misma. La 

Vida no es lo sagrado, frente a lo mundano o lo profano, porque la Vida es 

todo, y es indisociable de sus manifestaciones. El vuelo de un ave es sagrado se 

sabe ver en él una expresión de la Vida. Una brizna de hierba también lo es, 

porque su esencia, el Tao es inmortal. Y no es más sagrado un templo que la 

intimidad de nuestro dormitorio, la calle por la que diariamente transitamos o 

un valle que sestea al sol, siempre que se comprenda que todos esos espacios 

son símbolos del único espacio en el que todo tiene lugar: la Vida.
736

 

 

Plotino de una forma muy simple ofrece  el concepto de vida como símbolo de la relación 

entre lo uno y lo múltiple; dice: 

 

Todas las cosas se asemejan a una vida única que se extiende en línea recta; 

cada uno de los puntos sucesivos de la línea es diferente, pero la línea es 

continua.
737

 

 

El concepto de Vida como Uno también fue objeto de reflexión para Hegel, quien en sus 

escritos de juventud postula a la vida como la unión de la unión y la no-unión, es decir de lo 

finito y lo infinito
738

. Cito a Hünermann: 

                                                           
735

 Cf. Gadamer, Hans-Georg. Los caminos de Heidegger, Herder, Barcelona, 2002, p. 85. 
736

 Cavallé, Mónica. La sabiduría recobrada: filosofía como terapia, Oberon, Madrid, 2002, p. 107-08. 
737

 Plotino. Enéada V , 2 final. 



159 

 

Vida significa el ser uno, definido por Hegel, de acuerdo con la tradición, como 

infinitud. Para poder ser tal uno, sin embargo, la infinitud no puede tener fuera 

de sí a su opuesto, la finitud, Pues, en efecto, no puede haber nada fuera de 

aquella unidad que comprende la totalidad de la vida. La unidad es aquello que, 

sin abolir la diferencia, es finito e infinito a la vez. La infinitud es tanto la 

unión (identidad) de lo infinito y lo finito como la no-unión (diferencia) de 

ambos. Más exactamente: la infinitud es la unión de la unión y la no-unión, 

como lo uno que funda tanto la unidad de lo diferente como la diferencia de lo 

unido.
739

 

 

El Ser también puede entenderse como Luz. Así lo han hecho muchos shayks de la 

tradición sufí.
740

 En relación con esto Corbin apunta que: 

 

la luz no puede ser vista, precisamente porque ella es lo que hace ver. No se ve 

la luz, no se ven más que los receptáculos de la luz.
741

 

 

Por contraste, en el Chandgoya Upanishad leemos: 

 

En el principio, querido, este mundo era Ser (sat) sin dualidad. Es cierto que 

algunos afirman que en el principio este mundo era no-Ser (a-sat) sin dualidad, 

y que el Ser surgió del no-Ser. Pero ¿cómo sería esto posible? ¿Cómo podría el 

Ser surgir del no-Ser? En el principio, este mundo debe haber sido el Ser puro, 

único y sin un segundo.
742

 

 

En la luz, la sensibilidad común no encuentra límites ni distinciones, se da como un 

continuo, y por esta cualidad puede equipararse con lo Uno-caos. Sin embargo, la luz puede 

desaparecer, y lo hace cada noche. Así que la luz tiene su polaridad, y esta dualidad ha sido 

erigida en primer principio ontológico en el zoroastrismo y el maniqueísmo. 

Mencionemos que hay otros conceptos unitivos como el de naturaleza, y para el 

neoplatonismo, el de alma.
743

 

 
 
2. EL PRINCIPIO DE UNIDAD OMNIABARCANTE  
 

En términos lógicos existe el uno y sin ese principio numérico, el mundo del pensamiento 

simplemente se desploma, y la existencia lógica de la unidad no necesita argumentación. 

Pero también ontológicamente la unidad como cualidad es sustento de todo. A esa cualidad, 

llevada a un nivel más abstracto, se lo nombra Uno precediendo el término del artículo “el” 

que yo cambio por el más neutro “lo”. Tenemos entonces lo Uno. 

 

                                                                                                                                                                                 
738

 Cf. Hegels theologische Jugendschriften, Ed. H Nohl, Frankfurt del Meno, p. 241-342. ???????? 
739

 Hünermann, Peter. Cristología, Herder, Barcelona, 1997, p. 175. 
740

 Cf. Corbin, Henri. El hombre de luz en el sufismo iranio, Siruela, Madrid, 2000, p. 123-132. 
741

 Idem, p. 128. 
742

  Chandgoya Upanishad, 6, 2. Traducción tomada de: Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, 

Atalanta, España, 2009, p. 51. 
743

 Cf. Plotino. Enéada IV, libro 2, cap. 2, 40. Gredos, España, 2006. 



160 

 

Ya se le conciba como Uno o como Ser, se coloca a éste en el punto más alto del cosmos 

dándole cualidad omniabarcativa; y mientras la tradición racionalista se decanta por el 

concepto de principio (de lo Uno) bajo el concepto de Ser, la tradición sacralizante le llama 

Dios e identifica a éste con el Ser. Otro concepto equiparable, explicado en el apartado 

anterior es el de Absoluto. Hay también toda una corriente para la que el principio de 

unidad omniabarcante no es ocupado por Dios, ni por lo Uno, sino por la Razón, 

destacando aquí la antigua Grecia, el estoicismo y la Ilustración: 

 

Dios es la Razón (Logos) universal, la universal ley inmanente a todas las 

cosas, que sujeta a todos los seres a una unidad y determina el constante 

cambio del universo. La razón del hombre es un momento de esa Razón 

universal, o una como contracción y canalización de ella, y el hombre debe 

esforzarse, por tanto,  para conseguir el punto de vista razonable y vivir 

conforme a razón, realizando la unidad de todas las cosas y el reinado de la ley 

inalterable, dándose por contento con el necesario proceso del universo y no 

rebelándose contra él, por cuanto este proceso es expresión del Logos 

omnicomprensivo, de la Ley que todo lo ordena.
744

 

 

Pero la razón funciona por los principios de oposición y exclusión. Nicolás de Cusa 

reflexionaba en su De Berylo, que si lo uno y lo múltiple son un par de opuestos 

dependientes mutuamente, ¿no supone esto una unidad supraordenada que los contenga? Si 

la razón del mundo es lo divinamente Uno, ¿no habrá que exceptuarlo de esa 

oposicionalidad? ¿Podremos afirmar que ese Uno se encuentra más allá de la dicotomía 

entre uno y múltiple? Y si en efecto podemos afirmarlo, entonces ¿cómo se pueden hacer 

proposiciones acerca de ello? Caeríamos aquí en la Teología Negativa.
745

 Ya Heráclito 

reconocía una unidad profunda detrás de la dualidad: 

 

El bien y el mal son uno.
746

  

El camino hacia lo alto y el camino hacia lo bajo son uno y el mismo.
747

 

 

La tradición cristiano occidental se inclinó por el concepto de ser, considerando al ser como 

lo absolutamente primero equiparándolo en muchas sus escuelas de pensamiento con Dios.  

 

En la tradición judía la identidad entre Dios y el Ser es clarísima, pues en el nombre mismo 

de Dios está el verbo ser junto con el sustantivo “yo”. Yahvéh, el nombre que Dios se 

asigna a sí mismo en la revelación a Moisés, y el nombre que se usa desde el principio del 

Génesis, significa “Yo soy”. Sin embargo aquí el Ser, este Ser que es Dios, no puede ser el 

Ser absoluto, porque el Ser absoluto no puede tener personalidad; y este Ser que es Dios 

tiene personalidad, pues es un “yo”. Claro que no es una personalidad humana, sino una 

personalidad divina. Esta identidad fue heredada por el cristianismo. 

 

                                                           
744

 Copleston, Frederick. Historia de la Filosofía, Ed. Ariel, Barcelona, 2004. Vol. 1, p. 56. Cf. Bréhier, 

Émile. La filosofía de Plotino, Sudamericana, Buenos Aires, 1953, p. 171. 
745

 Cf.  Flasch, Kurt. Nicolás de Cusa, Herder, España, 2003, p. 48. 
746

 Fragmento 58. 
747

 Fragmento 60. 



161 

 

En la línea del cristianismo actual, que se funda en el tomismo, se equipara a Dios con el 

Ser subsistente. Según Caffarena, el Ser subsistente es fundamento absolutamente 

trascendente respecto de los entes: no es ni un ente ni un constitutivo interno de los entes. 

Por ello se diferencia del otro ser, aquel por el que se constituyen los entes. Tenemos así 

dos “seres” dada la limitación del lenguaje.
748

 Los siguientes párrafos pueden tomarse 

como una síntesis de la explicación de Caffarena al respecto: 

 

El lexema “ser” plasma la “fuerza asertiva” de los mensajes lingüísticos 

humanos, con su pretensión de verdad (=conformidad a la realidad); y lo hace 

en una pieza léxica, de índole más bien morfo-sintáctica, donde la fuerza de 

remisión a la realidad (“actualidad”, en los términos de Tomás de Aquino) no 

resulta separable de una expresión de “plenitud irrestricta”. Esta peculiaridad 

posibilita un modesto sistema metafísico en perspectiva humana. Algo no 

extraño: también el de los grandes sistemáticos idealistas del siglo XIX estribó 

en el ser. En uno y otro caso cabe decir: todo es ser y ser es todo; pero, al 

conservarse tan explícitamente anclado en el punto de vista humano (finito), el 

tomista deja el sistema articulable en dos niveles. Uno, inmanente a la finitud: 

“los entes son por el ser y el ser es para los entes”. Cabe, en otro nivel al que se 

llega dialécticamente, encontrar para ese sistema de lo real una fundamentación 

trascendente: “el Ser Subsistente fundamenta el ser de los entes”. La 

interpretación humana de lo real (“ser”) origina así una sistematización 

articulada en dos niveles no conmensurables ni adicionables.
749

 

 

Lo Uno paradójicamente tiene dos sentidos: el de uno sin oposición, por lo tanto absoluto; 

y el de uno relativo, es decir, con oposición. Son estos los dos niveles mencionados en la 

cita anterior. El primero es el de Parménides, el de la primera hipótesis del Parménides de 

Platón
750

, el Uno plotiniano, y también lo podemos identificar con el Brahman y el Tao, 

entre los de otras tradiciones. Es en este Uno donde encontramos el principio de unidad 

omniabarcante. El uno relativo es una especie de copia racional de aquel primer Uno. 

 

Planteando lo anterior en otros términos, podemos decir, como apunta Wahl,
751

 que el 

concepto de lo absoluto, significa tanto el conjunto de los relativos, como algo que está 

separado totalmente de lo demás. La primera acepción adquiere su forma más acabada con 

Hegel, mientras que la segunda se puede apreciar en el Logos de Heráclito, en la primera 

hipótesis del Parménides de Platón, y en Kierkegaard. Por lo tanto, lo absoluto designa 

tanto lo separado como lo incluyente y comprensivo, es decir designa dos opuestos. Estos 

dos conceptos de absoluto coinciden con el Uno absoluto sin oposición y el uno relativo 

mencionados anteriormente. 

 

                                                           
748

 Cf. Gómez Caffarena, José. El enigma y el misterio. Una filosofía de la religión. Trotta, Madrid, 2007, p. 

548-49. 
749

 Idem, p. 550-51. 
750

 Ver cap. 2 de este trabajo, p.  
751

 Cf. Wahl, Jean. Tratado de Metafísica, FCE, México, 1975, p. 607-616. 



162 

 

El Uno trascendente platónico, el Uno sin oposición, fue identificado por Moderato y 

Proclo con el Bien en sí allende la esencia, que se diferencia del Uno-Ente cuyo homólogo 

plotiniano es la Inteligencia.
752

 

 

Es en el Uno sin oposición donde se da la identidad entre lo uno y lo múltiple, y en este 

sentido, como lo han apuntado diferentes estudiosos, hay gran similitud entre la doctrina de 

Plotino  y la tradición védica,
753

 en la cual, dicha identidad está expuesta inicialmente en 

referencia a los dioses. En el Rig Veda se dice: 

 

Los sacerdotes se refieren de muchas formas diferentes a Eso que no es sino 

uno; lo llaman Agni, Yama, Mâtarisvân; lo llaman Indra, Mitra, Varuna, Agni, 

que es el águila celestial Garutmân.
754

 

 

La mencionada identidad está explicada en la doctrina escolástica hindú del 

ejemplarismo,
755

 la cual se refiere a la relación entre nâma (nombre) y rupa (fenómeno). En 

palabras de Coomaraswamy: 

 

Esto equivale a decir, en última instancia, que el ejemplarismo es la doctrina 

tradicional de la relación cognitiva y causal entre el Uno y los muchos.
756

 

 

Además encontramos varios enunciados sintéticos de dicha identidad en las siguientes 

expresiones clásicas: 

 

visvam êkam puede traducirse como “los muchos que son uno” o “el uno que es 

múltiple”
757

, y aparece por primera vez en el Rig Veda III.54.8;  

visvam satyam, la verdad múltiple, en Rig Veda II, 24, 12;  

visvam garbham, el gérmen de todo, en Rig Veda X, 121, 7. 

 tat twam asi, tú eres eso.
758

 

 

El principio de unidad queda expuesto junto con la dinámica entre lo uno y lo múltiple en el 

Capítulo VI del Chandgoya Upanishad. Ahí se establece la identdad entre Âtman y 

Brahman. En la Bhagavad Gita se declara que Brahman: 

 

es la inmortalidad y la muerte, la existencia y la no-existencia.
759

  

está dentro y fuera de los seres, se mueve y a la vez es inmóvil.
760

 

 
                                                           
752

 Cf. Soto Rivera, Op. cit., p. 244. 
753

 Cf. Bréhier, Émile. La filosofía de Plotino, Sudamericana, Buenos Aires, 1953, p. 158-167. 
754

 Rig Veda I. 164. 46; Cf. también: I. 94. 7; I, 115, 1; I. 146. 5; I, 149, 3 (Agni de céntuple esencia); III, 5, 4; 

III, 19, 4; III, 29, 11;  III, 48. 4; IV, 42, 3; V, 3, 1-2; VI, 47, 18; VI, 95; VII. 101. 3; VIII. 11. 8; X. 114. 5; X. 

168. 4; Atharva Veda VI. 72. 1; VIII, 9, 26;  XIII, 3, 13; XIX, 53, 6-9;  Aitareya Brâhmana III, 4; Bhagavad 

Gita VII, 7;  X, 20. 
755

 Cf. Coomaraswamy, Ananda K. El Vedanta y la tradición occidental, Siruela, Madrid, 2001, p. 203-226. 
756

 Idem, p. 203. 
757

 Cf. Op. cit., p. 203. 
758

 Kaustaki Upanishad I, 2. 
759

 Bhagavad Gita IX, 19. 
760

 Bhagavad Gita XIII, 16. 



163 

 

También en Heráclito encontramos la tesis de conciliación de todas las tensiones y 

armonización de las diferencias: 

 

Para Dios, todas las cosas son bellas, buenas y justas; los hombres, en cambio, 

consideran buenas algunas de esas cosas y otras malas.
761

 

 

En tanto que en el nivel de lo Uno absoluto, no hay divisiones, la lógica no aplica, y lo que 

queda es pura identidad. De ahí que se pueda dar lo que reconocen las Upanishads y el 

plotinismo, es decir, la identidad del yo con el ser universal, que jamás se podrá obtener 

como una conclusión racional mediante el pensamiento.
762

 La captación directa de 

Brahman por parte del hombre, en la cual ya no hay distinción sino solo unidad, no 

pertenece a la mente. Pero en la mente puede darse una intuición de esto que es un 

conocimiento parcial de la unidad.
763

 Del Uno absoluto nada se puede conocer, excepto la 

posibilidad de su existencia, pues estamos en el nivel de la Multiplicidad. En efecto, no se 

puede establecer una teoría correcta sobre la naturaleza divina, en tanto es éste el nivel de 

lo Uno.
764

 Al respecto dice Nicol que: 

 

los caracteres del absoluto lo definen en abstracto, como una necesidad 

racional, pero de su racionalidad no se desprende su existencia. ... La razón 

procede rectamente cuando establece la necesidad de lo necesario. Pero, al 

situarlo más allá de la contingencia, el absoluto se le convierte en fundamento 

y enigma a la vez. Lo cual, si es vitalmente admisible en religión, es 

científicamente incorrecto en metafísica. La razón se muestra ineficaz en ese 

dominio que ella misma ha situado fuera del alcance del conocimiento. El 

nombre de Dios con que la filosofía ha designado alguna vez el absoluto más 

bien realza el enigma de la trascendencia y revela el empeño en dar una razón 

de que lo que, por ser absoluto, no tiene una razón de ser. Sólo tiene razón de 

ser aquello que no la ofrece en sí mismo, o sea lo relativo."
765

 

 

En todas las tradiciones estudiadas aquí se postula la existencia de un principio primero 

eterno (es decir fuera del tiempo), sin cambio o contingencia, trascendente a la vez que 

inmanente y metalógico. A ese principio se le dan diferentes nombres y de él se obtienen 

derivaciones diferentes pero hay comunidad entre las tradiciones en la postulación de dicho 

principio.
766

 Se le denomina Tao en la tradición china, Brahman en la hindú, Dios en la 

monoteísta, Absoluto en la filosófica de cuño griego,  “Bien” y “Uno” por parte de Platón, 

“Dios”, motor inmóvil, Pensamiento del pensamiento y Acto Puro por parte de Aristóteles; 

Kairós con los neopitagóricos.
767

 Es este el principio de unidad sin oposición. De ahí que en 

toda la teología del neoplatonismo y del medioevo occidental, una de las características 

                                                           
761

 Heráclito, Frag. 102. 
762

 Cf. Bréhier, Émile. La filosofía de Plotino, Sudamericana, Buenos Aires, 1953, p. 161 y 170. 
763

 Cf. Martín, Consuelo, Conciencia y realidad, estudio sobre la metafísica advaita, Trotta, Madrid, 1998, p. 

70. 
764

 Cf. Borrego Pimentel, Enrique Ma. Cuestiones Plotinianas, Universidad de Granada, España, 1994, p. 

151-56. 
765

 Nicol, Eduardo. La idea del hombre. FCE, México, 2003, p.69 
766

 Cf. Mondolfo, Rodolfo. El pensamiento antiguo, Tomo I, Losada, Buenos Aires, 2003, p. 13. 
767

 Soto Rivera, Op. cit, p. 277. 



164 

 

esenciales del Absoluto  sea la coincidentia oppositorum,
768

 la cual,  al darse en lo Uno o 

Absoluto, hace que éste sea, como dice Jung,
769

 sinónimo de inconsciencia hasta donde la 

lógica humana alcanza, pues la conciencia no puede funcionar sino a partir de opuestos. 

Referirse al principio “supremo” como “lo Uno” es solo una concesión al pensamiento 

lógico, puesto que eso Uno no es estrictamente ni uno ni múltiple, sino ambos, es la 

conciliación de las contradicciones. Al respecto, tomando lo Uno como Dios, dice Diel: 

 

El solo hecho de hablar de una unidad en Dios, significa que se presta a la 

esencia una cualidad de la apariencia. Una unidad no puede ser representada 

sino limitada espacial y temporalmente. Para no perturbar el temor sublime, la 

adoración del misterio, no debería añadírsele ninguna limitación, ninguna 

definición, ni siquiera que es uno. Queriendo limitar de esta suerte el misterio 

indefinible, la imaginación se ve tentada a prestarle una forma precisa.
770

 

 

Para Diel, la esencia-Padre es una imagen simbólica que lejos de representar la unidad 

simple, representa la unidad infinitamente varia dividida en una multiplicidad de esencias-

alma.
771

 Este autor dice que: 

 

La especulación filosófica y teológica ha juzgado que la variabilidad sería 

indigna de Dios y ha creído hallar una imagen suficientemente digna para 

merecer que sea hipostasiada al no dejar a Dios más  que la unidad. Dios 

“unidad pura” no es una imagen analógica (...); él es una imaginación 

afectiva.
772

 

 

En el mismo sentido Dice Baeck: 

 

Si las palabras trascendencia e inmanencia intentan expresar algo más, si 

pretenden constituir concepciones definidas y exclusivas, entonces desgarran 

ese sentimiento religioso unificado del hombre que experimenta en sí mismo el 

milagro de la creación universal.
773

 

 

Por ello es que muchos consideran mejor referirse a eso uno con otras denominaciones 

diferentes de Lo Uno, que tienen una mayor carga simbólica e integrativa, como Tao, 

Brahman, o incluso Dios. 

 
Para el judaísmo talmúdico, Dios le da forma al mundo pero lo trasciende, lo rodea y lo 

envuelve pero no vive en él de la misma manera que lo hacen las demás criaturas.
774

  Se 

genera así la paradoja de lo Uno que está lejano y al mismo tiempo cercano de la 

cotidianidad humana.
775

 

                                                           
768

 Cf. Lovejoy, Arthur O. La gran cadena del ser, Icaria Editorial, Barcelona, 1983, p. 105. 
769

 Jung, C. G. Aion, Paidós,  Barcelona, 2003, p. 202. 
770

 Diel, Paul. Psicoanálisis de la divinidad, FCE, México, 1959, p. 139. 
771

 Idem, p. 167. 
772

 Idem, p. 167. 
773

 Baeck,  Leo. La Esencia del Judaísmo, Paidós, Buenos Aires, 1964,  p. 103. 
774

 Cf. Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, p. 109. 
775

 Cf. Baeck,  Leo. La Esencia del Judaísmo, Paidós, Buenos Aires, 1964,  p. 107. 



165 

 

En una perspectiva más “filosófica” también se le puede dar a lo Uno la denominación de 

Infinito, como lo hace Guénon: 

 

El Infinito (...) para ser verdaderamente tal no puede admitir ninguna 

restricción, lo que supone que debe ser absolutamente incondicionado e 

indeterminado, pues toda determinación, sea cual fuere, es forzosamente una 

limitación por el mero hecho de dejar algo fuera de sí, a saber, todas las 

determinaciones igualmente posibles. La limitación presenta,  por otra parte, el 

carácter de una verdadera negación: poner un límite es negar, para lo que 

permanece dentro de él, todo lo que dicho límite excluye; en consecuencia, la 

negación de un límite es propiamente la negación de una negación, es decir, 

lógica e incluso matemáticamente, una afirmación, de tal forma que la 

negación de todo límite equivale en realidad a la afirmación total y absoluta.
776

 

 

Atendiendo al estudio de todas las tradiciones aquí presentadas, podemos concluir con poco 

margen de error que es una constante para la mente humana el principio de simplicidad 

absoluta, primigeneidad, unidad omniabarcante, etc., que aquí llamo “Lo Uno”, y que 

integro en un principio derivado de éste que es el Principio Piramidal. 

 

El principio de lo Uno es para el humano en el nivel práctico eminentemente el terreno de 

lo sagrado, de lo cual las religiones son una adaptación deformada, y cuando se teoriza 

sobre ello, es el terreno de la metafísica, y constituye una realidad irrenunciable del ser 

humano. Sin embargo, cuando al principio de Unidad omniabarcante, es decir, a lo Uno, se 

le considera como Dios, se corre el peligro de concebirlo como uno más entre los seres, en 

este caso como el Ser supremo, en lugar de considerarlo más propiamente como un orden 

de realidad completamente distinto al del resto de los seres.
777

 

 
 
5. CAOS Y COSMOS. 
 

La multiplicidad indeterminada, infinita, absolutamente caótica es una realidad que no 

puede existir físicamente para nosotros, no obstante que existe en nuestra concepción 

mental: podemos concebirla, podemos pensarla y disertar sobre ella. El mundo nuestro, 

hasta el límite que pueda llegar, es un mundo donde siempre hay un límite, un orden, entes, 

pero siempre en una tensión constante con lo caótico. Esto quiere decir que tampoco hay un 

orden absoluto. Es un orden relativo, una perpetua interacción entre lo uno y lo múltiple. Es 

cierto que se habla de la infinitud del universo y que en la física moderna se difuminan los 

límites en el seno de los átomos. Pero para que nosotros reconozcamos lo infinito del 

universo o la ilimitación de la física, para ese reconocimiento necesitamos límites; sólo 

podemos reconocer lo ilimitado en el contexto de nuestros límites en el más amplio sentido. 

Y en ese contexto de nuestros límites, es decir, en nuestro cosmos nos enfrentamos al caos 

relativo. Toda desintegración de una unidad es un regreso parcial al caos. El ejemplo 

paradigmático es la muerte. Uno de los autores de finales del siglo XX más difundidos que 

aplica esta dicotomía caos - cosmos al ser humano es Edgar Morin para quien lo que 

                                                           
776

 Guénon, René. Los estados múltiples del ser, Obelisco, Barcelona, 1987, p. 18. 
777

 Cf. Armstrong, Op. cit., p. 488. 



166 

 

caracteriza al homo sapiens es la irrupción de la desmesura, del exceso, siendo el homo 

sapiens también homo demens,
778

 lo cual era ya reconocido por parte de la mitología griega 

en sus figuras divinas de Apolo y Dionisos, e igualmente en el planteamiento platónico de 

los primeros principios, Uno y Díada indeterminada según se expuso en el cap. 1 ?? del 

presente trabajo. 

 

De modo que tenemos estas dos dicotomías: caos-cosmos y uno-múltiple. Tanto Lo Uno 

como lo múltiple pueden comprenderse de dos maneras: como caos o como cosmos. 

Obtenemos así cuatro combinaciones: lo Uno cósmico, lo Uno caótico, lo múltiple cósmico 

y lo múltiple caótico.  

 

Pitagóricos y platónicos ponían el énfasis en lo Uno solo como cosmos, dejando lo caótico 

del lado de lo múltiple. Desestimaban de esta manera lo Uno caótico y lo múltiple cósmico. 

 

La postura pitagórico-platónica es igual a la del Génesis en el que se distingue entre caos, 

cosmos y Dios, siendo Dios el origen del cosmos; por lo tanto Dios tiene orden en su seno y 

es ajeno al caos: 

 

En el principio creó Dios los cielos y la tierra. La tierra era algo caótico y vacío 

y tinieblas cubrían la superficie del abismo, mientras el espíritu de Dios 

aleteaba sobre la superficie de las aguas.
779

 

 

Lo Uno como caos se sustrae a toda determinación de espacio y tiempo, no es ni unidad ni 

multiplicidad,
780

 y esto que no fue reconocido en  la tradición occidental judeo-cristiana, sí 

lo fue en otras tradiciones.  

 

En la tradición china tenemos el principio del Tao que es aplicable a lo Uno anterior a la 

división caos-cosmos, no obstante que en el pensamiento chino tiene un matiz más bien de 

cosmos
781

, y se parece a la idea platónica del Bien. Sin embargo estrictamente, el Tao es 

anterior a cualquier dualidad y "caos-cosmos" es una dualidad, de modo que no puede 

identificarse con ningún miembro de ésta. 

 
En la tradición hindú tenemos al Brahman inmanifestado para expresar a lo Uno caótico en 

contraste con Brahman manifiesto para el Uno cósmico.
782

 

 
La primera Unidad o Absoluto incluiría el caos-cosmos juntos. Pero el cosmos es producto 

directamente de lo Uno sin caos, o de lo Uno que supera el caos, es decir de lo Uno 

cósmico. Tenemos entonces dos Unos: lo Uno caótico y lo Uno cósmico. Al primero 

también le podemos llamar Uno primario y al segundo, Uno secundario. 

 

                                                           
778

 Morin, Edgar. El paradigma perdido, el paraíso olvidado: ensayo de bioantropología, Barcelona, Kairós, 

2005, p. 124. 
779

 Génesis 1, 1-2. Trad. de: Biblia de Jerusalén, 1966. 
780

 Cf. Robinet, Isabelle. Lao Zi y el Tao, Olañeta, Barcelona, 1999, p. 58; Koyré, Études d'histoire de la 

pensèe philosophique, Gallimard, 1971, p. 30. 
781

 Cf. Robinet, Isabelle. Lao Zi y el Tao, Olañeta, Barcelona, 1999, p. 56. 
782

 Cf. Supra, p. 78. 



167 

 

Surge de aquí una tríada: lo Uno-Tao indefinido, lo Uno cósmico definido y el caos. Esta 

tríada ha sido reconocida en una secta del zoroastrismo, la cual se centró en el dios Zurvan 

pero dándole un matiz diferente al del Zend Avesta. El matiz consistía en que se le 

consideraba como origen tanto de Ohrmuzd como de Ahriman por lo que era un dios supra-

cósmico.
783

 

 

Si de lo Uno como cosmos es ya difícil decir algo, de lo Uno como Caos es absolutamente 

imposible. 

 

Estas cuatro combinaciones que se dan entre Uno-múltiple y caos-cosmos, tienen relación 

con dos oposiciones que veremos más abajo: la de monismo y dualismo ontológicos, y la 

de inmanencia-trascendencia. 

 
 
3. MONISMO VS. DUALISMO ONTOLÓGICOS. 
 

Las meta-catalogaciones siempre son equivocadas porque dejan algo fuera. por meta-

catalogaciones me refiero a aquellas estructuras del pensamiento que designamos como 

“ismos”. De cualquier manera, hablemos del dualismo y monismo ontológicos. 

 

Ya sea que nos refiramos a Eso como lo Uno o como el Ser, Eso tiene dos posibilidades: lo 

Uno o el Ser condicionado y lo Uno o el Ser incondicionado.
784

 La nomenclatura para estas 

dos opciones puede variar y varía: lo importante es distinguir ambas opciones. Lo 

incondicionado es lo ilimitado, lo infinito. Lo otro es algo muy extenso pero limitado y 

finito. De aquí derivan dos posturas ontológicas y teológicas perennes: la monista y la 

dualista. Esta dicotomía tiene muy sólida exposición en Grecia e India. 

 

Para la postura monista sólo existe el Ser y nada más. Es la postura de Parménides en 

Grecia y de la escuela Vedanta-advaita en India. Esta última pertenece al Vedanta en su 

vertiente monista, pero el Vedanta tiene también una vertiente teísta. 

 

La vertiente teísta se basa en  la visión cósmica (saprapañca)
785

 según la cual, Brahman es 

el fundamento omnímodo del universo. Para esta postura existen Brahman y el universo, 

por lo tanto se le puede calificar como dualista. La vertiente monista se basa en la visión 

no-cósmica (nisprapañca) para la cual Brahman es la realidad absoluta de la cual el 

universo no es más que una apariencia, mâyâ. Esta segunda es el vedanta-advaita.
786

 

Derivado de estas dos visiones hay también dos modos de concebir el universo en relación 

a Brahma: 

 

—Parinâmavâda o teoría de la transformación, según la cual el universo es una emanación 

de Brahman. Aquí el universo es real. 

                                                           
783

 Cf. Godwin, Jocelyn. El mito polar: el arquetipo de los polos en la ciencia, el simbolismo y el ocultismo, 

Girona, Atalanta, 2009, p. 230. 
784

 Idem, p. 49. 
785

 Ambas posturas, la cósmica y la no cósmica fueron expuestas sucintamente en el capítulo III, pág. 28 del 

presente trabajo. 
786

 Cf. Mahadevan, T. M. P. Invitación a la Filosofía de la India, FCE, México, 1998,  p. 45-46. 



168 

 

—Vivarta-vâda o teoría de la transfiguración, según la cual el universo es una 

manifestación de Brahman
787

. Aquí el universo es irreal, pura apariencia: mâyâ. 

 

Estas dos posturas con sus correspondientes modos de concebir el universo, tienen 

paralelismo con las dos primeras hipótesis del Parménides de Platón. La primera hipótesis 

que no admite más que al Uno está en relación con nisprapañca, y la segunda hipótesis en 

la que se admite lo Uno y lo demás está en relación con saprapañca. 

 

La escuela más conocida es la monista  o  vedanta—advaita, que acepta la existencia de 

Mâyâ no solo como ilusión, sino como expresión de Brahman. Uno de los textos más 

destacados de esta corriente y que resume su quintaesencia es Mândûkya-kârikâ de 

Gaudapâda. El cuarto capítulo de esta obra (Alâtashânti-prakarana) tiene claro paralelismo 

con la Alegoría de la Caverna de Platón.
788

 El exégeta más destacado de esta corriente (Su 

mayor exponente) es Shankara (Aprox. 788-820). 

 

Shankara matiza el monismo en sus comentarios a los Brahma-sutras evitando aplicar la 

categoría de irreal al mundo. Dice que lo real es sat y sólo se aplica con propiedad a 

Brahman, que es lo absoluto. Cualquier cosa fuera de lo absoluto es asat, irreal, lo que 

equivale a decir que es nada. Ahora bien, el mundo no es sat ni asat, sino distinto a ambos. 

El mundo es algo que aparece por ilusión, producto de un hecho psicológico (prasiddha). 

De lo inexistente no puede producirse nada ni siquiera por ilusión. Shankara hace una 

diferencia entre lo absolutamente irreal y lo producido por ilusión. 

 

Sin embargo, hay estudiosos que cuestionan que este llamado monismo sea tal. En este 

sentido De Mora dice: 

 

De manera que, en estricto sentido y en última instancia, el monismo absoluto, 

'yo soy ése' y 'es en mí donde el universo se revela', viene a ser una forma de 

dualidad, yo y mi revelación, yo y mi reflejo o, si se prefiere, el dualismo entre 

apariencia y realidad.
789

  

 

Y al respecto este autor argumenta  que para el Shivaísmo de Cachemira: 

 

El ser absoluto es caitanya (término que significa espíritu, conciencia, 

sensación y otras cosas) en el sentido de inteligencia suprema, ego ilimitado, 

âtman del universo, spanda (vibración, palpitación). 

Siva es la vibración que está en el origen de la diferenciación entre 

conocimiento y objeto del conocimiento, factores de la emanación cósmica. En 

su aspecto cinético, como inmanente al universo, Siva es  sakti (fuerza, energía, 

poder). 

La emanación del universo a partir de cit (observar, percibir, pensar, 

reflexionar, curar, etc.) interpretado como pura conciencia, es una emanación 

                                                           
787

 Cf. Idem,  p. 48-49.  

 
788

 Cf. Idem, p. 284.   
789

 Mora, Juan Miguel de. El concepto de la divinidad en el hinduismo, UNAM, México, 2003, p. 125. 



169 

 

real y no un vivartavâda (concepto filosófico y psicológico que 

aproximadamente significa el principio de la imposición ilusoria, un sistema 

que enseña que toda multiplicidad de Brahman es mâyâ porque Brahman es 

inmutable) de Sankara. Cada estado de emanación hasta la evolución de la 

prakrti sigue siendo lo que es entonces hasta que engendra una nueva 

hipóstasis (tattva, que también significa realidad, verdad, principio esencial, 

Ser supremo, etc.). La emanación es, por lo tanto, un âbhâsa (iluminación, 

aparición, resplandor) parecida a una llama que se enciende con otra llama, el 

proceso se hace en 36 tattvas (aquí como categoría) divididas en tres grupos. 

Siva es el único que conoce, que sabe. Las imágenes se reflejan en el espejo de 

su inteligencia en una divina fantasmagoría.
790

  

 

El monismo a ultranza es el de Gaudapada. En las Kârikâ se afirma que sólo Brahman 

existe, que el universo por lo tanto no es real, y todo el proceso del devenir que percibe el 

ser humano es ilusorio.
791

 Dice Martín: 

 

Gaudapada no puede admitir que lo Uno fundamente lo múltiple, ni siquiera 

que lo Absoluto coexista con lo relativo.
792

 

 

La doctrina de mâyâ de Gaudapada coincide esencialmente con la doctrina budista de la 

escuela vijñana-vadin que niega la existencia del devenir y del mundo.
793

 

 
Entre los gnósticos también encontramos ambas posturas referidas al origen. La postura 

monista pertenece a la escuela siro-egipcia que postula una sola fuente del ser la cual se 

escinde posteriormente en Luz y Obscuridad. La dualista es la de la escuela irania que 

postula la existencia inicial de Luz y Obscuridad.
794

  

 

Igualmente sucede en el neopitagorismo, en el que hay una postura monista para la que la 

Díada Indefinida deriva ontológicamente de la Mónada; y otra dualista para el que ambas 

son coeternas. En el primer caso tenemos a Alejandro Polyhistor, Eudoro, y Moderato, y en 

el segundo caso a Numenio.
 795

 También entre los platonistas tenemos la interpretación 

ontológico-dualista figurando Albino, Apuleyo, Máximo de Tiro, Plutarco, Filón de 

Alejandría y Jenócrates.
 796

 

 

En el monoteísmo el problema del dualismo—monismo adopta la forma de la pregunta: 

¿Forma Dios parte del Cosmos?, a la cual dogmáticamente se le da respuesta negativa, lo 

cual convertiría al monoteísmo en un dualismo metafísico, categoría que ellos se guardan 

muy bien de evitar para sí mismos, no obstante que a otros se la pasen catalogándolos. 

                                                           
790

 Idem, p. 125. 
791

 Cf. Gaudapada, Kârikâ III, 48; Martín, Consuelo, Conciencia y realidad, estudio sobre la metafísica 

advaita, Trotta, Madrid, 1998, p. 62. 
792

 Martín, Consuelo, Op. cit., p. 62. 
793

 Cf. Idem, p. 65. 
794

 Cf. Jonas, Hans. La religión gnóstica. El mensaje del Dios extraño y los comienzos del cristianismo, 

Siruela, España, 2000, p. 161. 
795

 Soto Rivera, Op. cit., p. 96. 
796

 Idem, p. 113. 



170 

 

El monoteísmo afirma que existen Dios y su creación. Esta distinción tiene su origen, según 

Assman
797

, en el faraón egipcio Akhenatón, pero alcanza sui culminación con Moisés, por 

lo que es designada por este autor como la distinción mosaica. Con esto el peso de lo divino 

se inclina hacia la trascendencia en detrimento de la inmanencia. En este sentido, lo opuesto 

al monoteísmo es el cosmoteísmo y no el politeísmo.
798

 De hecho se puede catalogar tanto 

al Islam, como al judaísmo y al cristianismo, como religiones "de tipo dualista: Dios y el 

hombre, alma y cuerpo, etc."
799

 Por eso estas tres religiones se definen como monoteístas y 

no como panteístas. Sin embargo persiste en el mismo seno del cristianismo la visión 

contraria por tener fundamento escriturario. Doy aquí dos citas del cristianismo al respecto: 

Dios no está lejos de nosotros, porque en él vivimos, nos movemos y 

existimos.
800

 

 

Hay un solo Dios y Padre de todos, que está por encima de todos, por todos, y 

en todos.
801

 

 

En efecto, el problema aquí es el de la relación entre inmanencia y trascendencia. Algunos 

autores destacan que este problema sólo existe para la religiosidad profética, y no para la 

religiosidad mística, la cual se va de lleno por la inmanencia.
802

  

 

Un enfoque alternativo de las dos visiones (saprapañca y nisprapañca), es decir de la 

relación entre inmanencia y trascendencia, es la que ofrece Panikkar. Él propone cuatro 

fórmulas de la relación entre estas dos opciones.
803

 Las fórmulas son: 

 - trascendencia trascendente 

 - trascendencia inmanente 

 - inmanencia trascendente 

 - inmanencia inmanente. 

 

Dado que Panikkar hace esta distinción en relación a la experiencia suprema y no en 

relación a lo Uno, sólo dos de ellas (las dos primeras) son aplicables a nuestro tema. No 

obstante explicaré las cuatro. 

 

Trascendencia trascendente. 

Aquí se postula a Dios como completamente trascendente al hombre. Es la postura del 

islam, de Yahvéh y del Padre cristiano. Dios es trascendente de una manera tan absoluta 

que él fundamenta, crea, tutela y juzga al mundo sin mezclarse con él. Dios es sobre todo el 

Santo y santidad aquí significa separación, segregación. Aquí aún en la experiencia 

suprema o salvación del hombre se mantiene la distinción entre Dios y el hombre, y por eso 

                                                           
797

 Assman, Jan. La distinción mosaica o el precio del monoteísmo, Akal, España, 2006, pp. 47-51. 
798

 Idem, p. 50. 
799

 Mora, Juan Miguel de. El concepto de la divinidad en el hinduismo, UNAM, México, 2003, p. 125. 
800

 Hch 17, 27-28. 
801

 Ef 4, 6. 
802

 Cf. Gómez Caffarena, José. El enigma y el misterio. Una filosofía de la religión. Trotta, Madrid, 2007, p. 

543. 
803

 Panikkar, Raimon. Mito, Fe y Hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007, p. 327-331. En la explicación de 

estas cuatro fórmulas sigo a Panikkar. 

 



171 

 

se plantea la resurrección de la carne al final de los tiempos. Esta postura es de 

predominancia masculina. 

 

Trascendencia inmanente. 

Esta es la postura del hinduísmo que es calificada por los monoteístas como panteísmo. 

Brahman es trascendente pero no porque esté distante y por encima del mundo, sino porque 

está debajo, es común, la base de toda existencia sin ser él mismo existencia particular 

alguna; es la simple condición de ser y no guía sino que sostiene. Brahman es trascendente 

a causa de su propia inmanencia. Es tan inmanente que no tiene consistencia alguna en sí 

mismo y ni siquiera sabe que es Brahman porque si lo supiera entonces tendría la distancia 

necesaria para el conocimiento y no podría así ser radicalmente inmanente al mundo. En 

este caso la experiencia suprema para el hombre no consiste en convertirse en Brahman, 

sino en estar inmersos en ello, en descubrir al Brahman que hay en mí, que yo soy. La 

experiencia suprema no implica permanecer dentro de la propia condición humana 

adhiriéndose a un nombre y una forma que son transitorios y provisionales, sino que 

consiste en experimentar la totalidad, ser la totalidad partiendo de un ángulo de 360° que 

abarca todo lo que es. Esta vía es un sendero negativo, que niega toda individualidad y toda 

diferencia. Esta postura es de predominancia femenina. 

 

Inmanencia trascendente. 

Esta la postura del budismo en el que la relevancia de una figura ajena al ser humano 

desaparece. La inmanencia aquí es de tal manera radical que sólo trascendiendo cualquier 

cosa construida sobre ella puede alcanzarse la realidad última. Esto conduce a sunyata, la 

pura nada, es decir a la no-emergencia de cosa alguna. Para ello se requiere reducir a 

cenizas cualquier cosa que se pueda concebir o pensar; toda idea o representación del ser 

debe desaparecer que emerja esta nada. La experiencia suprema es el nirvana que es una 

experiencia que no es en modo alguno experienciable. Esta experiencia suprema no es 

experiencia de Otro ni es distinta de cualquier otra experiencia humana, sino que está en la 

base de todas ellas y sólamente puede alcanzarse extinguiendo el deseo de trascender la 

condición humana. La experiencia suprema no se alcanza viendo a Dios en todas las cosas 

como en el primer caso, ni viviendo todas las cosas en Dios como en el segundo caso, sino 

negándose a divinizar cualquier cosa que entre en el ámbito de nuestra experiencia. Esta 

postura no es de predominancia masculina ni femenina: es neutra. 

  

Inmanencia inmanente. 

Esta es la postura de la ciencia materialista y de la negación del espíritu. Aquí no se busca 

trascender la inmanencia. Las otras tres actitudes reconocen de manera personal o 

impersonal que la esfera de la inmanencia debe ser corregida o trascendida, para esta cuarta 

actitud no hay salida alguna a la condición humana de hecho aparte de la muerte, la 

clonación o lo que el cerebro humano descubriese. No existe más mundo que éste y no 

sirve para nada sublimar nuestras aspiraciones y deseos y proyectar nuestros sueños fuera 

del ámbito de una “razonable” comprobación. La experiencia suprema aquí consiste en 

sumergirse en la situación “real” del mundo sin trascenderla ni positiva ni negativamente. 



172 

 

Sin embargo, hay posturas que se salen de la clasificación anterior, aunque no por ello ésta 

deja de ser válida. Por ejemplo, la filosofía de Plotino ha sido descrita acertadamente como 

una mística de la inmanencia encuadrada en una metafísica de la trascendencia.
804

 

De las cuatro fórmulas anteriores, las dos últimas se refieren a la negación de lo Uno, sobre 

la que se abunda al final de este trabajo. 

 

Al respecto, cabe mencionar que en un primer momento se presentó en el cristianismo una 

imagen exultante de Dios como ser inmanente y trascendente que unificaba 

misteriosamente al hombre, la naturaleza y el espíritu, para dar paso en un segundo 

momento —sobre todo en las especulaciones teológicas— a la imagen de una autoridad 

jurídica completamente trascendente, separada del hombre y la naturaleza e incluso opuesta 

a éstos.
805

 Mientras que el primero era un Dios-misericordia, el segundo es un Dios juez 

implacable que frente al que solo nos queda una infinita culpa por nuestra pecaminosidad.  

 

Para los místicos que experimentan la fusión con Dios, el problema de monismo vs. 

dualismo y su correspondiente relación entre inmanencia y trascendencia, son 

completamente irrelevantes, y ellos se inclinan por el monismo. Así por ejemplo, para el 

rabí jasídico Shneur Zalman de Lyaday, el mundo creado no tiene existencia fuera de Dios 

que es su fuerza vital. Según este rabí, a nosotros nos parecen separados  por una 

deficiencia de nuestra percepción, pero en realidad Dios es inmanente al mundo.
806

 En el 

mismo sentido se inclina Ibn’Arabí quien dice: 

 

Todo lo que se dice distinto a Dios, lo que se llama el universo, está 

relacionado con el Ser divino como la sombra con la persona (o como su 

reflejo en un espejo). El mundo es la sombra de Dios.
807

 

 

El conflicto entre monismo y dualismo ontológicos sólo se da en el marco de una tradición 

substancialista. Fuera de ella, sólo es producto de un determinado enfoque. Si ese enfoque 

se cambia, el conflicto desaparece, como por ejemplo en la siguiente cita: 

 

Aunque en su forma manifiesta lo divino sea necesariamente múltiple, en su 

esencia no podría ser uno ni muchos. Por lo tanto, no puede ser definido. Lo 

divino es lo que queda cuando se niega la realidad de todo cuanto puede ser 

percibido o concebido. Es neti neti, “ni esto ni aquello”, nada que la mente 

pueda aprehender o las palabras expresar. No podemos decir que es uno, pero 

sí afirmar que no es uno, que no es dos, que no es muchos. La expresión 

preferida por los vedantistas es “no es dos”. Por eso se definió un principio no-

dual que existía más allá de las formas de la divinidad manifiesta.
808

 

 

                                                           
804

 Cf. PUECH, Henri Charles. En torno a la Gnosis, Taurus, Madrid, 1982, p. 69; Igal, Jesús,  Introducción 

General en: Plotino, Enéadas I y II, Gredos, España, 1982, p. 24. 
805

 Cf. Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 168. 
806

 Cf. Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, p. 423. 
807

 Ibn’Arabí. Fosûs al-Hikam. Cita tomada de: Corbin, Henri. La imaginación creadora en el sufismo de 

Ibn’Arabí, Destino, Barcelona, 1993, p. 223. 
808

 Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 2009, p. 42. 



173 

 

Es imposible pronunciarse con certeza absoluta acerca de un monismo y de un dualismo 

ontológicos. Ha habido, sin embargo, pronunciamientos a través de la historia del 

pensamiento. Lo que sí podemos hacer con un grado mayor de certeza, aunque no absoluta, 

es postular la existencia de un nivel cósmico que corresponde a la unidad, a lo Uno, al 

absoluto. Esto es lo que se hace en el presente trabajo. En lo que se refiere a lo Uno 

Siempre hay algo que se nos escapa, siempre hay un área de misterio que nos recuerda lo 

limitado de nuestra humanidad. Sin embargo con saberlo, con contemplarlo, con teorizarlo 

sin que el misterio se elimine, nuestra humanidad adquiere una calidad especial. 

 

 
4.-  DIOS ABSOLUTO Y DIOS RELATIVO. 
 

Durante siglos se ha hablado de Dios en diferentes contextos y siempre se entiende que ese 

término tiene el mismo significado. Esto sucede en especial en las religiones monoteístas. 

Pero dar por sentado que cuando se habla de Dios el significado es el mismo 

independientemente de las tradiciones, es un error. 

 

Por ejemplo, se ha dicho que el Dios plotiniano es lo Uno, y en ocasiones así lo designa 

Plotino, pero en otras dice que el Uno es más que Dios,
809

 en cuyo caso podría entenderse 

esto en el sentido de que es más que el Dios autopensante de Aristóteles.
810

 

 

El Dios musulmán es diferente del Dios cristiano, no solo porque las creencias sean 

diferentes y sus “revelaciones” de partida también, sino porque ontológicamente son 

diferentes estos Dioses. El Dios cristiano si bien pertenece al nivel de la Unidad, no es lo 

Uno en sí, no es lo Absoluto. No puede serlo mientras tenga personalidad y debe tenerla en 

tanto se comunica con el hombre y más debe tenerla en tanto se encarna en un hombre. Esta 

afirmación temeraria no implica que el Dios cristiano no sea Dios, pues pertenece al nivel 

de la Unidad. Dice Danielou: 

 

Sin embargo, una divinidad causal, omnipresente, fuente y origen de todas las 

formas y aspectos del mundo, no podría manifestarse en una forma 

particular.
811

 

 

Lo Uno siempre ha sido reconocido con carácter divino en todas las culturas. Al respecto, 

refiriéndose a las culturas griega y helenística, cuya teología se erige sobre la apoteosis de 

la Razón,
812

 Cornford dice: 

 

Tampoco existe ninguna base para refutar el testimonio que sostiene que el 

principio de la Unidad fuera considerado, de alguna manera, como divino.
813

 

 

                                                           
809

 Plotino. Enéada VI, 9, 6, 12.    
810

 Cf. Igal, Jesús. Introducción general a: Plotino. Enéadas Gredos, España, 1982, p. 42. 
811

 Danielou, Op. cit., p. 44. 
812

 Cf. Bréhier, Émile. La filosofía de Plotino, Sudamericana, Buenos Aires, 1953, p. 171. 
813

 Cornford, F. M. Platón y Parménides, Visor Dis., Madrid, 1989, p. 39. 



174 

 

Podemos decir, entonces, que en el nivel de la dualidad (o de la multiplicidad) vuelve a 

aparecer lo uno, pero es un uno de una cualidad diferente a aquel que aparece en el nivel de 

la unidad. Por eso escribo lo uno con minúscula y no con mayúscula como en el primer 

caso. Este uno del nivel de la dualidad es un uno con límite porque el nivel de la dualidad 

es el nivel del límite; y también es el nivel da la oposición límite-ilimitado como categorías 

de comprensión.  

Derivado de esto tenemos dos Dioses: uno absoluto y uno relativo. El Dios absoluto es lo 

Uno neutro en el que bien y mal coexisten. El Dios relativo es una expresión del Dios 

absoluto que está más cerca del ser humano y que por fuerza tiene connotaciones culturales. 

Es éste el Dios de Moisés, el Dios de Jesús o los Dioses de cualquier otra cultura. Lo 

importante es que en cada cultura encontramos la idea del principio máximo, absoluto, que 

adecuadamente podemos llamar Dios. El principio absoluto es tan abstracto que no admite 

ninguna connotación. En el momento en que se dice algo de él, pierde abstracción y con 

ello, pierde cualidad absoluta. En esto acierta el hinduísmo al distinguir a Brahman de los 

otros Dioses, y yerran tristemente los monoteísmos al ver en esa distinción un mal llamado 

“politeísmo”. La doctrina hinduísta plantea que cuando la esencia pura trscendental y 

metafísica, que está más allá de todos los atributos y máscaras personales, única y sin par, 

pura beatitud, pura sensibilidad y conciencia, se sumerge en un estado en el que, bajo una 

máscara personal, se imagina ser el Dios Universal, entonces la claridad del puro ser 

espiritual es obnubilada y genera una nube de autoengaño a escala cósmica.
814

 Al respecto 

Zimmer apunta: 

 

En Dios, por estar directamente asociado a la pura espiritualidad del Brahman, 

el agregado de ignorancia presenta un predominio del guna ssattva (la claridad 

más pura); está libre del rajas (la activida pasional incontrolada) y del tamas 

(inercia, estupidez) que preponderan en las esferas de los animales, minerales, 

vegetales y seres humanos normales. El Ego de Dios, la última entidad 

personal, es fundamentalmente tan irreal como el ego humano, tan ilusorio 

como el universo, no menos insustancial que todos los otros nombres y formas 

(namarupa) del mundo manifiesto.
815

 

 

Pero a ese Ser Absoluto, igualmente se le puede llamar No-Ser. No hay forma adecuada 

para nombrar lo ilimitado, de modo que se adoptan formas que nos den una idea 

aproximada. 

 

Para el teísmo cristiano, Dios es el ser puro a la vez que un creador personal. Estas 

nociones son mutuamente incompatibles. ¿Cómo puede amar o perdonar, estar vivo y ser 

nuestro padre el ser puro carente de toda propiedad?
816

 La respuesta que yo propongo aquí 

es la de la tradición neo-platónica para la cual el Dios-ser-puro es diferente al Dios-creador. 

Otros pensadores se han ido por la otra opción desechando al ser-puro y quedándose 

exclusivamente con el Dios-creador, personal y trascendente.
817

 

 

                                                           
814

 Cf. Zimmer, Heinrich. Filosofías de la India, España, Sexto Piso, 2010, p. 460. 
815

 Idem, p. 462. 
816

 O'Hear, A. Experience, explanation and faith, Routledge & K. P., London, 1984. 
817

 P. Ej. Swinburne, R.  The Coherence of Theism, Clarendom, Oxford, 1977, pp. 222-26. 



175 

 

6. EL PASO DE LO UNO A LO MÚLTIPLE. 
 

El paso de lo uno a lo múltiple originario constituye el gran enigma para la humanidad, y en 

él se fundamentan las religiones, pues en sus cosmogonías ofrecen una explicación o 

simplemente una narración de ese paso. Muchas tradiciones coinciden en que este paso se 

da a través de la palabra, y la palabra es sonido. Lo opuesto del sonido es el silencio. En el 

silencio solo hay identidad, no hay diferencia interna. La diferencia nace con el sonido. Así 

el silencio es equiparable con lo Uno caótico y con el sonido surge lo Uno diferenciado y 

con éste lo múltiple. 

 

Como plantea Campbell, en muchos mitos, el espíritu generador del mundo que equivale al 

padre pasa a lo múltiple a través de un medio transformador que es la madre del mundo. 

Esto estaría expresado en el segundo verso del Génesis donde se lee que el espíritu de Dios 

aleteaba sobre las aguas. Pero, en otras mitologías que enfatizan más el aspecto materno-

femenino del creador en vez del paternal, el ser femenino original llena el escenario del 

mundo al principio, jugando el papel que en otras mitologías se asigna a los varones. Ella es 

virgen porque su esposo es lo Desconocido Invisible.
 818

 

 

La diosa universal hace su aparición ante los hombres bajo una multitud de 

disfraces, pues los efectos de la creación son múltiples, complejos y de 

especies mutuamente contradictorias cuando se experimentan desde el punto de 

vista del mundo creado. La madre de la vida es al mismo tiempo la madre de la 

muerte; está enmascarada en las feas demonios de la enfermedad y del 

hambre.
819

 

 

La paradoja de la “creación” o primer inicio, la llegada de las formas del tiempo desde la 

eternidad es el secreto germinal del origen. Por eso en todas las propuestas teológicas hay 

un punto ciego, un talón de Aquiles donde la posibilidad del conocimiento perfecto y 

absoluto se atora. En esforzado atrevimiento, en el ámbito “filosófico” de la antigua Grecia, 

el razonamiento parmenídeo eliminaba de plano el paso de lo uno a lo múltiple, y con ello, 

el origen primigenio de todo, dejando perplejos a sus contemporáneos que tampoco podían 

negar el testimonio de sus sentidos que expresaba a gritos la existencia de la multiplicidad. 

Podemos interpretar el razonamiento parmenídeo como un grito desesperado frente a la 

imposibilidad humana de franquear ese secreto originiario. El momento inicial del paso 

primordial de lo uno a lo múltiple constituye una zona obscura para el entendimiento. 

Lovejoy lo plantea así: 

 

A partir de la eterna necesidad lógica propia de una esencia no hay, en verdad, 

ningún argumento válido para sacar la conclusión de la existencia en el tiempo. 

Pues el propio tiempo es ajeno a esa necesidad: es un carácter alógico de la 

naturaleza.
820

 

 

                                                           
818

 Cf. Campbell, Joseph. El héroe de las mil caras, FCE, México, 2009, p. 268. 
819

 Idem, p. 272. 
820

 Lovejoy, Arthur O. La gran cadena del ser, Icaria Editorial, Barcelona, 1983, p. 194. 



176 

 

Esta zona obscura ha intentado ser iluminada por diversas teorías y revelaciones. En este 

sentido existen dos paradigmas principales y aparentemente excluyentes. El primero de 

ellos postula que el cosmos procede de un principio supremo, subsistente en sí mismo, 

inmutable e incontaminado a partir del cual se da un movimiento descendente y gradual que 

concluye en la materia como lo más alejado del primer principio. Este paradigma data 

cuando menos de la Grecia clásica y ha sido denominado “emanacionismo”. El segundo de 

ellos llama Dios al principio supremo y postula que Dios crea al universo a partir de la 

nada,
821

 con lo cual queda desdibujada la cadena descendente del ser, y en términos 

prácticos de culto queda eliminada. Este paradigma denominado “creacionismo” es el de 

los monoteísmos, siendo los principales el judaísmo, el cristianismo y el islam. Pero en el 

islam se dio una afortunada síntesis entre ambos paradigmas, creacionismo y 

emanacionismo. 

 

En Chândgoya Upanishad, VI, ii, 3-4 se habla del paso primordial de lo uno a lo múltiple. 

Se dice que Brahman: 

 

Pensó: ‘¡quisiera ser una diversidad!, ¡me procrearé a mí mismo! 

 

Plotino fue más prolífico en sus explicaciones acerca del paso de lo uno a lo múltiple. Para 

él, lo Uno por ser perfecto es superabundante y producto de su superabundancia produce 

algo diferente a él. Esto diferente es lo otro. Están entonces en un primer momento lo Uno 

y lo otro. Esto otro es algo indeterminado y se le llama también díada indefinida o materia 

ideal. Cuando lo otro mira hacia lo Uno, éste lo determina y entonces lo otro conoce límites 

y se conoce a sí mismo.
822

  La Inteligencia toma de lo Uno la fuerza para establecer en el 

infinito relaciones fijas que a la vez constituyen los seres y permiten su manifestación.
823

 

 
Reconocer el misterio que entraña el paso de lo Uno a lo múltiple, es la postura más 

sensata. Así lo expresa el Rig Veda: 

 

¿Quién sabe en verdad? 

¿Quién puede aquí decir 

de dónde nació, de dónde esta creación? 

Los dioses vinieron después, 

gracias a la creación del universo. 

Aquel que en el cielo supremo es su guardián, 

sólo él sabe de dónde llegó a ser esta creación, 

ya sea que él la hizo, ya sea que no, 

o tal vez ni él lo sabe.
824

 

 

En conclusión, el paso originario de lo Uno a lo múltiple está rodeado de misterio y eso lo 

convierte en algo sagrado por excelencia. 

                                                           
821

 Cf. Hünermann, Peter. Cristología, Herder, Barcelona, 1997, p. 186. 
822

 Cf. Bréhier, Émile. La filosofía de Plotino, Sudamericana, Buenos Aires, 1953, p. 176. 
823

 Cf. Idem, p. 179. 
824

 Rig Veda, himno X, 129. Traducción tomada de: Tola, Fernando. Vedismo, Brahmanismo, Hinduísmo, en: 

Cruz Hernández, Miguel, comp.  Filosofías no occidentales,  Trotta, Madrid, 1999, p. 102. 



177 

 

CONCLUSIÓN DEL CAPÍTULO. 
 

Existe el principio fundamental de la unidad del ser, principio que se incardina a través de 

las diferentes escuelas filosóficas con nombres diversos.
825

  

 

El ser humano dispone para la designación de lo Uno, diferentes conceptos que han 

adquirido relevancia en diferentes momentos de la historia según las culturas. Así, tenemos 

los conceptos de Ser, Luz, Vida, Brahman, Tao, entre los más destacados. Pero lo cierto es 

que independientemente de las variaciones conceptuales, la humanidad desde siempre ha 

reconocido un principio de unidad que informa a la multiplicidad. Este reconocimiento se 

ha dado sobre todo en el seno de las religiones, pero también en la filosofía; y siempre ha 

habido excepciones individuales a dicho reconocimiento, excepciones que se van 

convirtiendo en la norma en la posmodernidad.  

 

El término “Uno” para referirse al principio primerísimo nos viene de la doctrina pitagórica 

en que el número tiene un papel preponderante y basal. Esta denominación permaneció 

muchos siglos hasta que el cristianismo aplastó a sus diferentes alrededor del siglo VI. 

Después se impuso referirse a ese principio como Dios y con características agregadas, la 

principal de las cuales era que ese Uno se comunicaba con los suyos, se manifestaba. Pero, 

como dice Danielou, la mención de la forma manifiesta de un dios único implica una 

confusión entre dos órdenes diferentes de realidad, cosa que aclararé en capítulos 

posteriores. El Dios manifiesto no podría ser lo Uno. Además, para la tradición advaita, el 

concepto numérico de “uno” no puede ser aplicado a un aspecto causal no manifiesto: 

 

La unidad no puede considerarse como la causa de nada en grado alguno, ya 

que la existencia implica una relación y sin embargo, la unidad causal 

implicaría una existencia sin relación.
826

 

 

Este problema fue detectado también por Platón en la hipótesis I de su Parménides. 

 

Se puede hablar de la existencia de de dos Dioses como hace el teísmo hindú, que defiende 

la idea de que existe un dios (Bhagavan) o diosa (Bhagavati) supremo y definido que 

genera el cosmos, lo mantiene y finalmente lo destruye, y que tiene poder de salvar a los 

seres por su gracia,
827

 pero este Dios supremo no es el Principio supremo. Este último está 

por encima de Dios. Los monoteísmos conjuntaron e identificaron estas dos figuras, Dios y 

el Principio supremo, y les llamaron simplemente Dios. Por eso para ellos “lo Uno” no es 

un tema, porque para ellos lo Uno está fusionado y deformado en Dios.  

 

El principio de unidad omniabarcante y la relación entre lo Uno y lo múltiple, pueden 

compararse a la corriente eléctrica que fluye a través de varios aparatos y se manifiesta en 

muchas y diversas actividades con múltiples efectos. No existe distinción en la corriente, es 

                                                           
825

 Cf. Cruz Hernández, Miguel. Historia del pensamiento en el mundo islámico, Alianza Editorial, Madrid, 

2000, T. II, p. 262. 
826

 Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 2009, p. 42. 
827

 Cf. Flood, Gavin. El hinduismo, Cambridge University Press, España, 1998, p. 133. 

 



178 

 

siempre la misma. Para el brahmanismo el Dios único activa cada una de las envolturas o 

upadi dando lugar a variedad de manifestaciones. Hay quien reconoce la unidad de la 

corriente, hay quien cree que en cada manifestación la corriente es diferente.  

 
* * *  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



179 

 

CAPÍTULO VI. 
 

ASPECTOS DE LO SAGRADO DESDE LA ÓPTICA 
DEL PRINCIPIO PIRAMIDAL. 

 
 
En este capítulo se abordarán diferentes cuestiones relacionadas con lo sagrado. 

Primeramente se verán las implicaciones del principio piramidal en relación con lo sagrado. 

Derivado de esto se reflexionará sobre lo esotérico, la revelación, la iluminación, la 

Teología negativa, el tiempo y la mística. 

 
 
1. LO SAGRADO DESDE EL PRINCIPIO PIRAMIDAL:  
 

Lo sagrado tiene una connotación eminentemente hermenéutica. No es una realidad 

objetiva en el sentido de la ciencia moderna, es una realidad interpretada. Habrá quien diga 

que no solo lo sagrado, sino toda la realidad es una realidad interpretada. Pero centrémonos 

por ahora exclusivamente en lo sagrado. La posibilidad de diferentes niveles de 

interpretación de un texto ha sido reconocida siempre en la historia de la humanidad 

referida a los textos sagrados. Así, para Filón y sus partidarios existe una gran diferencia 

entre la gran masa de los mortales y los pocos escogidos capaces de realizar la exégesis 

alegórica; y aún entre estos últimos hay diferencia entre los que pueden alcanzar los niveles 

exegéticos antropológico y cosmológico, y los que son capaces de acceder el nivel de 

exégesis mística. Este enfoque en los niveles de interpretación, constituye un modelo de 

iluminación escalonada igual que el modelo de los misterios helénicos.
828

 Posteriormente, 

en la Edad Media occidental se reconocían cuatro niveles de lectura de la Biblia: literal, 

alegórico, moral y anagógico. Pero los diferentes niveles interpretativos se reconocen en 

todas las tradiciones, lo mismo en el taoísmo
829

, que en el Islam, que en cualquiera otra. 

 

Ya se ha mencionado que uno de los campos de aplicabilidad más fuerte del principio 

piramidal es el de la hermenéutica. Desde la perspectiva del Principio Piramidal, el texto 

sagrado siempre se transforma de acuerdo a la perspectiva del que lo aborda según la 

ubicación de éste en la pirámide cósmica. En efecto, la palabra, ya sea palabra de Dios o 

no, tiene que ser infinita, es decir que carece de un significado estrictamente unívoco 

porque está preñada de significados, y se va desplegando en infinitos planos de sentido, 

adoptando desde el punto de vista de cada persona, el aspecto de figuras finitas y 

comprensibles.
830

 Pero el principio piramidal no solo es aplicable a la interpretación de los 

textos sino a la realidad entera, y plantea que la realidad es un continuum de niveles 

superpuestos.  

 

                                                           
828

 Cf. Duch, Lluis. Mito, interpretación y cultura. Aproximación a la logomítica, Herder, Barcelona, 2002, p. 

252. 
829

 Cf. Preciado Idoeta, Iñaki. Estudio preliminar, en Tao Te King. Los libros del Tao. Lao Tsé, Trotta, 

Madrid, 2006, p. 122. 
830

 Cf. Scholem, Gershom. La Cábala y su simbolismo, Siglo XXI, México, 2008, p. 12. 



180 

 

Es relevante aquí la doctrina islámica de los 99 nombres de Dios, porque la asignación de 

cada nombre no depende de Dios sino del que se aproxima a él, siendo entonces cada 

nombre una interpretación que de Dios hace quien se refiere a Él con ese nombre. Corbin 

dice de esos 99 nombres: 

 

Experimentalmente no los conocemos sino por el conocimiento de nosotros 

mismos (ésta es la máxima fundamental). Dios se describe a sí mismo a 

nosotros por medio de nosotros. Lo que quiere decir que los Nombres divinos 

son esencialmente relativos a los seres que los nombran, pues son los seres los 

que los descubren y aprueban en su propio modo de ser. Por eso estos Nombres 

son designados también como Presencias (hadarât), es decir, como estados en 

los que la divinidad se revela a su fiel bajo la forma de uno u otro de sus 

Nombres infinitos. Los Nombres divinos no tienen pues pleno sentido y 

realidad más que por y para los seres que son sus formas epifánicas (mazâhir), 

es decir, las formas en que ellos son manifestados.
831

 

 
Un planteamiento similar encontramos en el judaísmo: 

 

A menudo los rabinos sugerían que en el monte Sinaí cada uno de los israelitas 

que estaba al pie de la montaña tuvo una experiencia distinta de Dios. Por así 

decirlo, Dios se había adaptado a cada persona de acuerdo a la capacidad de 

comprensión de cada uno.
832

 Como un rabbí dijo en una ocasión: “Dios no se 

acerca al hombre de un modo impositivo, sino que condesciende a la capacidad 

humana de acogerlo.”
833

 Esta intuición rabínica tan importante significa que no 

se puede describir a Dios en una fórmula, como si fuera el mismo para todos: 

Dios era una experiencia esencialmente subjetiva. Cada individuo tenía una 

experiencia distinta de la realidad de Dios que respondía a las necesidades de 

su propio temperamento personal. Cada profeta, insistían los rabinos, había 

tenido una experiencia diferente de Dios, porque su personalidad había ejercido 

cierto influjo en su concepción de lo divino.
834

 

 

Si bien de acuerdo al principio piramidal, lo sagrado, como todo en la realidad, se da a base 

de una serie de niveles, podemos simplificar hablando de dos niveles: el de lo Uno y el de 

lo múltiple. Tenemos así como la punta de la pirámide (arquetípica, hipotética, cósmica  o 

ideal), origen y sustento de todo a lo Uno, que, como ya hemos visto, tiene diferentes 

denominaciones, y que, por estar en referencia a la pirámide, llamaremos el nivel de lo 

Uno. En este nivel está la Unidad absoluta, origen del universo, que a su vez, 

misteriosamente lo contiene: el Tao, respecto al cual, llamándole Ser, dice Nicol: "Es 

inexacto que sólo percibamos lo contingente; el Ser mismo está a la vista"
835

, ya que: 

 

                                                           
831

 Corbin, Henri. La imaginación creadora en el sufismo de Ibn’Arabí, Destino, Barcelona, 1993, p. 138. 
832

 Éxodo Rabbah 34, 1; Hagigah 13b; Mekita de Éxodo 15, 3. 
833

 Baba Metzia 59b. 
834

 Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, p. 108. 
835

 Nicol ibidem. p. 65 



181 

 

sin apartarse de los hechos, procediendo como la más auténtica y rigurosa 

ciencia positiva, la metafísica dispone de una sola posibilidad de unificar el Ser 

y el devenir. La unidad misma es real; la posibilidad es del pensamiento, y 

consiste en reconocer que el absoluto sólo puede dar razón del cambio si está 

presente en lo que cambia.
836

 

 

En un nivel de la pirámide cósmica, el de lo múltiple, el verbo ser es excluyente, de modo 

que para que digamos que algo es, necesitamos diferenciarlo de todo lo otro que no es ese 

algo, necesitamos excluir a lo demás. En este nivel se da la sacralidad dual,  producto de 

una ontología dualista, que encontramos, como se reconoce ampliamente en el 

maniqueísmo, pero también en el sistema Samkhya con Purusha opuesto a Prakriti,
837

 en 

los monoteísmos con Dios frente al hombre y al universo.  

 

En otro nivel de la pirámide cósmica, el de lo Uno, el verbo ser es incluyente. Este otro 

nivel es al que atienden las afirmaciones que aparecen en las tradiciones como: Tú eres 

esto, o Atman es Brahman. En este nivel una cosa incluye a otra; ser una cosa es al mismo 

tiempo ser la otra. Por eso este otro nivel es completamente ilógico. Por lo tanto tenemos 

dos niveles básicos de sacralidad: la unitiva y la dual. El nivel de sacralidad unitiva está 

expresado en testimonios de diferentes tradiciones. Menciono dos ejemplos de la tradición 

hindú, el primero de los Vedas y el segundo de las Upanishads: 

 

Lo que se mueve, lo que vuela, lo que está inmóvil, lo que respira, lo que no 

respira, lo que mueve las cejas, todo esto concentrado en un solo Uno, por 

múltiples que sean sus formas, sostiene la tierra.
838

 

 

La Divinidad habita en la palabra, como poder de protección, 

en el aliento inspirado y expirado, como poder de tomar y de dar, 

en las manos, como poder de actuar, 

en los pies, como poder de moverse, 

en el ano, como poder de deshacerse, 

en el mundo de los elementos, es la lluvia y el poder de apagar la sed, 

en el relámpago, como fuerza; en el ganado, como riqueza, 

habita como la luz en las estrellas, 

en el esperma, como el poder de engendrar, 

en el sexo, como el poder de gozar. 

Como el éter, está en todas las cosas, 

y allí donde reside hay que venerarlo.
839

 

 

La tradición hinduista reconoce claramente el nivel de lo Uno, y designa a la unidad como 

Mahantam purusham, el Ser Supremo único, como Satyam, la realidad suprema única; 

como Jnanam, que posee en sí el conocimiento de todos los conocedores y, por tanto, se 

                                                           
836

 Ibidem p. 70 
837

 Cf. Zimmer, Heinrich. Filosofías de la India, España, Sexto Piso, 2010, p. 413. 
838

 Atharva Veda V, 11, 6. 
839

 Taittiriya Upanishad 3, 10. Traducción tomada de: Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, 

España, 2009, p.480. 



182 

 

conoce a sí misma en todos los conocimientos; como Sarvanubhuh, que siente en sí los 

sentimientos de todas las creaturas, y por tanto, se siente en todos los sentimientos.
840

 

 

No es conciencia interior ni conciencia exterior, ni tampoco semiconsciencia, 

ni conciencia durmiente, ni conciencia, ni inconsciencia. Es el Atman, el 

Espíritu mismo, que ni puede verse ni tocarse, que está por encima de todas las 

distinciones, más allá del pensamiento, y es inefable. En la unión con él reside 

la prueba suprema de su realidad. Es el fin de la evolución y de la 

indivisibilidad del uno.
841

 

El nivel, reino, o mundo de la mónada está más allá de —o es anterior a— la 

conceptualización y el pensamiento simbólico.
842

 Es el mundo de TODAS las 

posibilidades: lo Uno es el todo y la nada simultáneamente. Además de esto Uno, existe 

otro uno: lo uno que se diferencia de lo múltiple y lo unifica, lo uno inmanente. Esos dos 

Unos podrían ser diferentes o no, eso nunca lo sabremos porque su nivel escapa al de 

nuestra comprensión,  como dice la Gita: 

 

Quienes se sienten atraídos por la contemplación de lo No-manifiesto afrontan 

un problema, porque un ser atrapado en un cuerpo no puede aprehender los 

datos de los No-manifiesto.
843

 

 

El nivel de lo Uno constituye la realidad suprema, y en ese nivel, la verdad está siempre y 

universalmente presente, ya se que nuestra conciencia esté o no en contacto con ella.
844

 Es 

donde lo sucesivo se hace simultáneo, donde se vive la simultaneidad de lo sucesivo. Desde 

esa perspectiva, el sufrimiento, el dolor y los desórdenes del mundo no representan el 

verdadero estado de cosas, sino que son los reflejos de nuestra perspectiva incorrecta y sin 

embargo nos parecen ser muy reales, hasta que la obstrucción se disuelve y la mente 

contempla la fuente de su propia luz.
845

 De modo que aunque lo uno en primera instancia 

nos indica lo estático, en un sentido amplio, también puede incluir lo dinámico. 

 

Los dos niveles mencionados, el de lo Uno y el de lo múltiple, con sus correspondencias en 

la sacralidad unitiva y la dual están en analogía con las dos visiones que expresan la 

relación de Brahman con el universo: saprapañca y nisprapañca.
846

 

 

En la tradición de cuño filosófico griego también encontramos la distinción entre los dos 

tipos de conciencia aludidos. Decíamos en el capítulo anterior que lo Uno paradójicamente 

tiene dos sentidos: el de uno sin oposición, por lo tanto absoluto; y el de uno relativo, es 

decir, con oposición. El primero es el de Parménides, el de la primera hipótesis del 

Parménides de Platón
847

, el Uno plotiniano, y también lo podemos identificar con el 

                                                           
840

 Cf. Tagore, Rabindranath. Personalidad, en Tagore, Ed. SEP, México, 1924, p. 241. 
841

 Mandukya Upanishad, en: Los Upanishads. J. Mascaró y R. Crespo (eds.), Diana, México, 1973, pp. 67-

68. 
842

 Cf. Román, Ma. Teresa. Sabidurías orientales de la antigüedad, Alianza Editorial, Madrid, 2004, p. 92. 
843

 Bhagavad-Gita 12, 5. 
844

 Cf. Zimmer, Op. cit., p. 587. 
845

 Cf. Idem, p. 447, 587. 
846

 Estas dos visiones son explicadas en supra p. 78. 
847

 Ver supra pp. 56-60. 



183 

 

Brahman y el Tao, entre los de otras tradiciones. Además de este Uno absoluto existe lo 

Uno relativo que es el de la segunda hipótesis del Parménides de Platón y el Brahma de la 

Trimurti hindú. Es lo Uno manifiesto a diferencia de lo Uno absoluto que es no-manifiesto, 

lo Uno inmanente. 

 

Pero cada nuevo nivel que se va dando en la pirámide cósmica constituye un nivel de 

unidad con respecto a su nivel inferior de multiplicidad. Lo sagrado tiene muchas 

categorías, exactamente como se expresa en la frase del Evangelio: “En la casa de mi padre 

hay muchas moradas”
848

. 

 

Esas categorías se dan precisamente de acuerdo al principio piramidal, y poseen una 

jerarquía de acuerdo a su proximidad al nivel de la Unidad. Mientras las manifestaciones de 

lo sagrado se encuentren más lejos de ese nivel, menos sagradas serán, hasta un límite en el 

que dejan de serlo y aparece lo profano. Cualquier religión específica, por el hecho de serlo, 

se opone o cuando menos se diferencia de otra religión específica, y en esa medida la 

religión tiene cierto alejamiento del nivel de la unidad. Cualquier mensaje (evangelio en 

sentido amplio) que sea universalista está más cerca del nivel de lo Uno que cualquier 

religión partidaria. Aquí se nos presenta una trampa. El mensaje de Buda o el de Cristo  

surgen como un llamado a la condición humana: por eso pueden tener pretensiones 

universalistas, pero pronto otros elementos entran en contacto y se funden con ese mensaje 

regionalizándolo, exactamente como expresa la parábola evangélica del trigo mezclado con 

la cizaña
849

. 

 

Este planteamiento tiene relevancia para muchas cuestiones. Una de ellas es la cuestión de 

la relación entre lo divino y lo humano, que es especialmente importante en el cristianismo 

porque ahí se ha querido conjuntar estos dos aspectos en una sola persona: Jesucristo; y este 

intento de conjunción ha generado muchos conflictos y desaguisados. Estos conflictos han 

sido producto de entender de forma enfrentada y separada lo divino y lo humano, cuando 

desde la perspectiva del principio piramidal estos dos aspectos no son más que dos niveles 

de un continuum, al que atinadamente la tradición hindú designa como Brahman y que en 

términos occidentales podemos llamar realidad, aunque en “realidad” ese continuum nunca 

puede tener un nombre adecuado. 

 

De la misma manera se contraponen lo sagrado y lo profano, y se habla exclusivamente de 

la mística como opuesta al resto de las experiencias de vida humanas. Por ejemplo en esta 

cita: 

 

El místico transforma el texto sagrado, y el momento decisivo de esta 

metamorfosis consiste precisamente en que la dura letra, la en cierto modo 

inequívoca y univalente letra de la revelación es provista de infinitos 

sentidos.
850

 

 

                                                           
848

 Evangelio de San Juan, 14, 2. 
849

 Evangelio de San Mateo 13, 24-30. 
850

 Scholem, Gershom. La Cábala y su simbolismo, Siglo XXI, México, 2008, p. 12. 



184 

 

Si nos atenemos al principio piramidal, la distinción entre lo sagrado y lo profano 

dependerá de la importancia que se conceda a lo Uno en relación con lo múltiple. En otras 

palabras todo lo que apunte hacia lo Uno será sagrado, mientras que todo lo que apunte 

hacia lo múltiple será profano en una correlación permanente. (Diagrama de la pirámide 

con flechas). Imaginemos la figura de una pirámide en dos dimensiones, es decir un 

triángulo, y una flecha sobre su superficie. Si la flecha se conserva horizontal a la base o si 

forma cualquier ángulo por el que su punta se dirige hacia la base, hablaremos de profano. 

Si la flecha hace cualquier ángulo con la base por el que su punta se dirige hacia arriba, 

hablaremos de sagrado.  

 

En este sentido, lo sagrado no es una categoría uniforme, tiene sus niveles según el grado 

de aproximación a la unidad primigenia. Lo mismo sucede con lo divino. En analogía con 

las flechas mencionadas, tenemos una conciencia separatista y otra unificacionista. La 

conciencia separatista separa a Dios del hombre, la otra no los separa. Sabemos que esa 

conciencia separatista ha acuñado los “ismos” y que para ella la no separación entre Dios y 

el hombre es calificada de panteísmo. 

 

Para el Principio Piramidal, las dicotomías y las oposiciones no son más que momentos, 

estancias de la Pirámide cósmica. Desde aquí se entiende la postura de Ortiz Osés para 

quien el hombre es el hombre es el Dios inmanente y el Dios es el hombre 

trascendido/trascendente.
851

 

 

Como se decía en el capítulo IV,
852

 cuando se adoptan modelos dinámicos, las oposiciones 

estrictas desaparecen o se desdibujan. Así la razón deja de excluir a la imaginación, el logos 

al mythos, etc., y llegamos a la coincidentia oppositorum.
853

 Así la vida ya no se opone a la 

muerte, sino que son ambas complementarias,
854

  lo que queda expresado, entre otros, en el 

símbolo del caduceo y en la estrella de David. 

 

Es desde la perspectiva dinámica del principio piramidal como podemos enfocar los 

cambios de paradigma en lo atinente a lo sagrado o a lo trascendente. Estos cambios se han 

dado a través de los tiempos y consisten en que lo que en una cierta larga época se 

considera sagrado, deja de serlo, generándose entonces una nueva época basada en un 

nuevo paradigma. Trías distingue siete edades en la vida de la humanidad hasta nuestros 

días. La primera época o edad es la de la magna mater o de la materia. La segunda es la del 

cosmos en la que aparecen los mitos cosmogónicos. En la tercera el acento se desplaza de 

la cosmogonía a la relación directa de la divinidad al hombre. En la cuarta edad esa relación 

se desdibuja y se buscan nuevas orientaciones de sentido; es la edad del nacimiento de la 

filosofía griega, del surgimiento en India de Buda, Mahavira y los charvakas, de los 

profetas en Israel. La quinta edad es la del sincretismo en la que se despliega la 

hermenéutica en forma de alegoría, y donde aparecen la gnosis y el neoplatonismo. En la 

                                                           
851

 Andrés Ortíz-Osés. Mitologías culturales, en: Solares, Blanca. Los lenguajes del símbolo, Barcelona, 

Anthropos, 2001, p. 59. 
852

 Supra, p. 143. 
853

 Cf. Schwarz, Fernando. Mitos, ritos, símbolos. Antropología de lo sagrado, Buenos Aires, Biblos, 2008, p. 

19-23. 
854

 Cf. Idem, p. 28. 



185 

 

sexta edad destacan la mística y el nacimiento del Islam. En la séptima edad se da la 

consumación simbólica, la adecuación del símbolo al concepto.
855

 

 

Lo sagrado y lo profano son enfoques de la vida. Muchos de lo que han estudiado el 

fenómeno de lo sagrado concluyen que todo en la vida puede tener ese matiz. Los propios 

números adquieren carácter de sagrado. Ejemplo preclaro de ello es la escuela pitagórica. 

Derivado de esto tienen ese carácter igualmente las cuentas calendáricas. 

 

Como he dicho, cada nuevo nivel de la pirámide cósmica será sagrado en relación a sus 

niveles inferiores que serán profanos. Lo sagrado en el nivel de la mónada implica 

identidad absoluta, ausencia de alteridad. Y esto se reconoce en la tradición hindú en la que 

el alma individual se equipara con la esencia última y absoluta, identificándose Âtman con 

Brahman.
856

 

 

Es desde este nivel de lo Uno que la Bhagavad Gita dice: 

 

Cualquiera que sea el germen de todas las criaturas, eso soy Yo. No hay 

criatura, móvil o inmóvil, que pueda existir sin Mí. Yo soy el juego del 

tramposo, soy el poder del poderoso. Soy la victoria, soy el esfuerzo. Soy la 

pureza de los puros.
857

 

 

En el simbolismo sufí se dice que el Espíritu (al-Rûh) y el alma (al-nafs) libran un combate 

por la posesión de su hijo común que es el corazón (al-qalb). El corazón toma la naturaleza 

de aquel de los dos elementos generadores que gana el combate. Si la nafs gana, el corazón 

está cubierto como por un velo, por ella que se cree un todo autónomo y que es cómplice 

del mundo en lo que tiene de múltiple y cambiante. La nafs divide y ata mientras que el 

Espíritu que es supraformal une y afirma la unicidad cualitativa de todo.
858

 

 

Al enfocar nuestro estudio de las religiones tomando en cuenta el principio piramidal, 

podremos entender que en cada una de ellas existen diferentes niveles de práctica y de 

conocimiento de las mismas, es decir diferentes niveles de religiosidad, desde el nivel de el 

o los fundadores hasta la del pueblo llano,  pasando por una gama de estratos (jerarquías, 

etc.). Esto hace especialmente difícil hablar de budismo, cristianismo o cualquiera otra 

religión en general como si fueran un sólo fenómeno en bloque, ya que en cada nivel 

contiguo de la "pirámide" de cada religión se van dando ligeras variaciones, hasta el grado 

en que se llega a la cúspide, y si se la toma aislada y se la compara con la base, no 

podríamos entender cómo se da la relación entre ellas. De esta manera, podemos decir que 

no hay un judaísmo sino varios, no un budismo sino varios e igualmente de las demás 

religiones. 

 

                                                           
855

 Trías, Eugenio. La edad del espíritu, Madrid, Destino, 2000. 
856

 Cf. Chândgoya Upanishad, V, XI, 1; Mahadevan, T. M. P. Invitación a la Filosofía de la India, FCE, 

México, 1998,  p. 39; Aitâreya Upanishad, V, 3.  
857

  Bhagavad Gita 10, 39, 36. Trad. tomada de: Zimmer, Heinrich. Filosofías de la India, España, Sexto Piso, 

2010, p. 433. 
858

 Cf. Burckhardt, Titus. Esoterismo islámico. Una introducción a las doctrinas esotéricas del Islam, Taurus, 

Madrid, 1980, p. 29-30. 



186 

 

Hay elaboraciones teóricas diversas del principio piramidal. Una de ellas es la de Pannikar 

plantea que existe la experiencia del carácter trinitario de la realidad en la que existen de 

manera simultánea e irreductible  lo divino, lo humano y lo cósmico, y a esta experiencia le 

da el nombre de cosmoteandrismo.
859

 Pero no es necesario acuñar un nuevo ismo para esta 

experiencia que si ha existido desde que la humanidad existe. Las culturas antiguas, y aún 

hoy en la de la India está extendida esta experiencia y esta convicción sagrada de lo 

cotidiano, de hecho el mismo Pannikar que con seguridad esta experiencia “ha estado 

siempre en el aire en forma de intuiciones metafísicas y experiencias místicas”
860

 

 

A estos tres aspectos de la realidad, Pannikar, también les denomina dimensiones, y, 

admitiendo que pueden usarse otras denominaciones, habla entonces de la dimensión 

divina,
861

 la cual es exactamente equivalente al nivel de lo Uno que aquí se plantea, como 

lo muestra la siguiente cita: 

 

todo ser posee una dimensión abisal, a la vez transcendente e inmanente. Todo 

ser transciende todo, incluido, y quizás más precisamente, a 'sí mismo', que, en 

verdad, no tiene límites. Es, además, infinitamente inmanente, es decir, 

inagotable e insondable. Y esto es así no porque los limitados poderes de 

nuestro intelecto no puedan profundizar más, sino porque esta profundidad 

pertenece a todo ser en cuanto tal. Poner límites al ser —qua ser— es 

destruirlo. Aislar a un ser —si esto fuera posible— equivaldría a asfixiarlo, 

matarlo, cortar el cordón umbilical que lo une al ser. (...) La percepción 

fundamental, aquí, es la infinita inagotabilidad de cualquier ser real, su carácter 

siempre abierto, su misterio—si se admite la palabra en este contexto—, su 

libertad, por decirlo con otros términos. En todos los seres reales alienta un 

soplo de realidad, un prâna (aliento vital), como si dijéramos, impregnando 

cada fibra de ese ser y haciéndolo real no sólo por el hecho de ponerlo en 

relación con toda la realidad, sino también por suspenderlo sobre un insondable 

fundamento que hace posible el crecimiento, la vida y la libertad. Todo lo que 

es, es porque participa en el misterio del Ser y/o del No-Ser
862

, como algunos 

preferirían. 

Esta dimensión divina no es una superestructura superpuesta a los seres, ni un 

mero fundamento extrínseco a ellos, sino el principio constitutivo de todas las 

cosas, comparable al acto tomista de existir que confiere existencia a los seres 

sin que sea, hablando con propiedad, un ingrediente del 'ser'. Esto significa que 

Dios no entra en la composición formal de un ser porque, en esta terminología, 

Dios no es un principio formal (causa formalis) ni es el ser real reducible a su 

forma. Todo lo que hay es sat.
863

  

Si no fuera por esta dimensión, ningún cambio sería en definitiva posible, pues 

no habría 'espacio' para él. O, de otro modo, si no fuera por esta dimensión, 

cualquier cambio particular equivaldría a una transmutación total del ser 

                                                           
859

 Pannikar, Raimon. La intuición cosmoteándrica, Trotta, Madrid, 1999, p. 150. 
860

 Idem, p. 149. 
861

 Idem, p. 82. 
862

 No-Ser: Sûnyatâ (como en el caso de los budistas). N. mía. 
863

 Sat – Cit – Ananda......explicar. 



187 

 

cambiante, de manera que nada cambiaría realmente, porque no habría 

continuidad alguna, Comprensiblemente, algunos sistemas prefieren llamar a 

esta dimensión nada, vacío, la vacuidad, que hace posible todo lo demás. Si no 

fuera por esta dimensión, cualquier cambio llevaría consigo una total 

alienación, pues ningún ser sería lo bastante flexible para permitir a la vez la 

variación y la continuidad.
864

 

 

 
2. LO ESOTÉRICO. 
 

Se habla de lo exotérico como opuesto a lo esotérico, siendo lo primero accesible a todos y 

lo segundo solamente a unos cuantos. ¿Es posible que exista un aspecto externo y otro 

interno de una filosofía, de una doctrina, de una enseñanza? Nadie podría responder a esto 

negativamente. Sí, es posible y al hablar de esta polaridad, se está pisando el terreno de la 

hermenéutica. La doctrina de Platón es un caso eminente que admite esta categorización.  

 

La teoría de las ideas de Platón expuesta en sus Diálogos no constituye para él el último 

nivel de explicación de la realidad, pues en esos mismos diálogos se apunta  (sin 

especificar) hacia un nivel más alto, ya que lo múltiple sensible se explica con Ideas que 

son unidad, pero que a su vez forman en su conjunto un múltiple aunque en el plano 

metafísico, requiriéndose, por tanto, un nivel superior aún de fundamentación, el cual solo 

era transmitido al selecto grupo de los discípulos de la Academia: era precisamente la 

agrafa dogmata.
865

 Reale lo dice así: 

 

Pues bien, en sus diálogos y para aquellos lectores que se limitaban a la lectura 

de los mismos, Platón consideró que el primer nivel de fundamentación 

metafísica era suficiente, puesto que, una vez asimilada la teoría de las Ideas, 

las distintas doctrinas que confiaba a los escritos quedarían suficientemente 

justificadas. Pero ante sus discípulos y en el seno de la Academia sometió a 

fuerte discusión precisamente el segundo nivel de fundamentación, a fin de 

resolver los problemas que la propia teoría de las Ideas planteaba.
866

 

 

Esos dos niveles de explicación, el de los Diálogos y el de la agrafa dogmata, pueden ser 

entendidos e interpretados como dos niveles de iniciación, es decir, como dos iniciaciones 

en lo sagrado. 

 

El primer nivel está accesible a todo el que quiera acercarse a él, siempre y cuando cuente 

con la herramienta del lenguaje. El segundo nivel, que es el del reconocimiento de lo Uno, 

está reducido a muy pocos. Las religiones monoteístas quisieron obviar el primer nivel de 

iniciación librando de él a la gente y otorgarles directamente el segundo nivel, con el 

consecuente fracaso espiritual que ha demostrado la historia. 

 

                                                           
864

 Pannikar, Raimon. La intuición cosmoteándrica, Trotta, Madrid, 1999, pp. 82-33. 
865

 Cf. Reale, Giovanni, Por una nueva interpretación de Platón, Herder, Barcelona, 2003, p. 132-34 y 216. 
866

 Idem, p. 216. 



188 

 

Pero vayamos a los conceptos mismos de esta dualidad exotérico—esotérico. Con el 

movimiento cultural de la New age que surge en los sesentas del siglo XX, el esoterismo se 

destapa y ya en los setentas comienzan a aparecer en las librerías estantes de esoterismo e 

inclusive librerías esotéricas per se. Claro que con esta vulgarización el esoterismo se ha 

desdibujado y perdido algo de valor, pero no por ello pierde vigencia en su esencia. 

 

Ahora bien, lo sagrado tiene igualmente estas dos posibilidades: lo exotérico y lo esotérico. 

Lo primero constituye a las religiones institucionales y sus doctrinas asequibles a todos. Lo 

segundo se refiere al sentido profundo de las doctrinas contenido en enseñanzas secretas 

solo para círculos selectos, a los que también se ha dado en llamar “iniciados”. La 

propuesta del principio piramidal que se hace en el tercer capítulo es un intento de 

explicación de esta dinámica. 

 

A la tradición religiosa cristiana le cuesta trabajo hablar de lo esotérico porque en el afán 

institucional de control, la ortodoxia prefiere lo doctrinal claro y distinto (desde antes de 

Descartes), que, en una perspectiva equivale a lo exotérico. Sin embargo en la historia del 

cristianismo encontramos diferentes menciones de lo esotérico. Una de las primeras es la de 

los Padres Capadocios: San Basilio de Cesarea (329-379), San Gregorio de Nisa (335-395) 

y San Gregorio de Nacianzo (329-391). San Basilio distingue entre dogma y kerygma, 

siendo el kerygma la enseñanza pública de la Iglesia basada en la Sagrada Escritura, y el 

dogma el significado más profundo de la verdad bíblica, que sólo puede ser captado desde 

la experiencia religiosa y transmitido en forma simbólica.
867

 San Basilio dice que desde la 

época apostólica hay una tradición privada y secreta: 

 

que nuestros santos padres han conservado en un silencio que evita la ansiedad 

y la curiosidad... como para salvaguardar mediante este silencio el carácter 

sagrado del misterio. A los no iniciados no se le permite recibir estas 

tradiciones: su significado no se puede divulgar fijándolas por escrito.
868

 

 

En cambio en el islam se acepta más fácilmente la distinción esotérico—exotérico (bâtin-

zâhir), y producto de ésta se habla con toda naturalidad de la tasawwuf, que es el 

esoterismo dentro del islam.
869

 En el propio Corán se afirma que ese texto no basta por sí 

sólo pues tiene un sentido oculto al cual al hay que acceder mediante la tawil. Entiéndese 

por tawil una exégesis espiritual esotérica que percibe y transmuta todos los datos 

materiales, las cosas y  los hechos en símbolos y los reconduce a lo simbolizado.
870

 

 

Se ha de mencionar especialmente aquí al chiísmo para el que después de un número 

limitado de imames visibles, vinieron los imames ocultos. En cuanto al número de imames 

visibles, hay unos que postulan 7 y se denominan septimanos, y otros que postulan 12 

denominándose duodecimanos. El imam oculto es el que puede hacer aflorar el sentido 

esotérico del texto literario que es el Corán. Al respecto Corbin comenta: 

 

                                                           
867

 Cf. Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, p. 157. 
868

 San Basilio. Sobre el Espíritu Santo, 28, 66. 
869

 Cf. Burckhardt, Op. cit., p. 15-24. 
870

 Cf. Corbin, Henri. La imaginación creadora en el sufismo de Ibn’Arabí, Destino, Barcelona, 1993, p. 41. 



189 

 

Y éste es el ministerio del Imam, el guía espiritual, aunque se encuentre, como 

en esta época del mundo, en la “Gran Ocultación”; o, más bien, ese sentido es 

el Imam mismo, no ciertamente como individualidad empírica, sino como 

persona teofánica. Su magisterio es un magisterio iniciático; la iniciación al 

ta’wil es un nacimiento espiritual (wilâdat rûhanîya). Porque aquí, como 

ocurre con todos aquellos que lo han practicado en el Cristianismo sin 

confundir el sentido espiritual con la alegoría, el ta’wil permite el acceso a un 

mundo nuevo, a un plano superior del ser.
871

 

 

Independientemente de otras caracterizaciones de la dicotomía esotérico-exotérico en el 

judaísmo, está aquella adosada intrínsecamente a su lengua. Como sabemos, la lengua 

hebrea no tiene vocales, sólo consonantes. Por lo tanto los textos sagrados están escritos 

sólo con consonantes y así son imposibles de leerse. Para leerse y comprenderse se requiere 

insertar las vocales, y esto es producto de una enseñanza oral forzosamente. Los fieles 

tienen que aprender a “vocalizar” a través de una enseñanza oral directa. Pues bien, el texto 

sagrado objetivado en el papel representa el aspecto exotérico, mientras que la vocalización 

representa el esotérico.
872

 Para el judaísmo rabínico estos dos planos de la Torá constituyen 

una unidad. En la cábala se consideró a la Torá escrita como símbolo de la esfera 

dispensadora de la divinidad representada por la sefirá Tif’éret, mientras que la Torá oral 

fue considerada como un símbolo de la esfera receptiva representada por la sefirá Malkut, 

que al mismo tiempo es la de la Shekhinah y la de la comunidad de Israel.
873

 

 

Además, como se menciona en el capítulo VII,
874

 la Cábala considera a la Torá como un 

organismo, lo cual implica que al interior de ella hay diferentes planos de sentido, una 

jerarquía viviente de significaciones.
875

 

 

Ahora bien, no solo una filosofía, una doctrina o un texto tienen un aspecto esotérico y otro 

exotérico, sino todo el universo. Así lo reconoce la tradición chiíta y hay un hadith que se 

atribuye a la propia persona del Profeta y que lo enuncia: 

 

El Qorán tiene un sentido exotérico y un sentido esotérico (una apariencia 

exterior, sentido literal y una profundidad interior, sentido oculto o espiritual). 

A su vez, este sentido esotérico tiene un sentido esotérico (esta profundidad 

tiene una profundidad, a imagen de las esferas celestes que están envueltas 

unas en otras), y así sucesivamente hasta siete sentidos esotéricos (siete 

profundidades de profundidades).
876

 

 

Así lo reconoce todo el sufismo. El shaykh Álí-e Hamadâni (muerto en 1385) aplica esto al 

individuo como copia del gran Corán cósmico el cual tiene un sentido exotérico y otro 

                                                           
871

 Idem, p. 42. 
872

 Comentario escuchado del cabalista Mario Satz en la presentación de uno de sus libros el 28 de Septiembre 

de 2012 en el auditorio de una Logia masónica de la calle de Lucerna en la Ciudad de México. 
873

 Scholem, Gershom. La Cábala y su simbolismo, Siglo XXI, México, 2008, p. 52 y 54. 
874

 Pág. 242. 
875

 Cf. Scholem, Op. cit., p. 55. 
876

 Tomado de: Corbin, Henri. El hombre de luz en el sufismo iranio, Siruela, Madrid, 2000, p. 134. 



190 

 

esotérico en cada uno de sus componentes: suras, versículos, letras, signos vocálicos.
877

 

Esta distinción es aplicable inclusive a Dios mismo. Para Ibn’Arabí, el Ser absoluto es de 

esencia única pero con doble personalización, es decir, que tiene dos modos de existencia: 

su ser oculto y su ser revelado. El ser revelado se manifiesta en diferentes formas, de ahí las 

diferencias en las creencias religiosas.
878

 

 

 

No es correcto pensar en la dicotomía exo-eso-térico como algo tajante. Lo correcto es 

enfocar estos dos aspectos de cualquier enseñanza con niveles diferentes, lo cual puede 

entenderse fácilmente utilizando el símil de la pirámide. Supongamos una pirámide con n 

escalones entre su base que está sobre el piso y su punta. Cada uno de estos escalones 

simboliza un aspecto exotérico con relación a los que están por arriba de él y un aspecto 

esotérico para los que están por abajo de él, constituyendo así la cima de lo esotérico a 

todos los niveles la punta de la pirámide que simboliza a lo Uno. Y si existe la dialéctica 

entre lo Uno y lo múltiple, siempre lo uno de cualquier nivel en relación con lo múltiple, 

será lo esotérico en relación con lo exotérico. 

 

Desde el punto de vista exotérico el Islam es distinto del Cristianismo, del Hinduísmo, etc. 

Desde el punto de vista esotérico la cosa cambia, y se notan los puntos de contacto entre las 

diferentes tradiciones religiosas, y aún entre éstas y las tradiciones filosóficas. Esto último 

no es novedad, pues el diálogo entre el cristianismo y la filosofía griega clásica ha sido 

constante. Esta cuestión del contacto esotérico de las diferentes tradiciones se tratará en el 

apartado relativo al Hombre Universal, al final de este capítulo. 

 

Se puede puntualizar diciendo que el creyente, cuya perspectiva doctrinal no va 

más allá del exoterismo, conserva siempre una separación fundamental e 

irreductible entre la Divinidad y él mismo, mientras que el sufí reconoce, por lo 

menos en principio, la Unidad esencial de todos los seres o –para expresar lo 

mismo de modo negativo—la irrealidad de todo lo que aparece como distinto 

de Dios.
879

 

 

Explícitamente, en el nivel de realidad accesible a nuestra mente ordinaria, 

somos diferentes. Implícitamente, en nuestra esencia, estamos unidos, somos 

uno. La Unidad se manifiesta y se celebra como diferencia. La realidad íntima 

de la diferencia es la Unidad.
880

 

 

La frase anterior nos da la clave para entender la dualidad esotérico—exotérico desde la 

perspectiva del principio piramidal. Lo esotérico será entonces aquello que esté más 

próximo a la unidad, en relación a algo otro que está más alejado de ésta. 

 

Refiriéndonos a las religiones específicas, cada una tendrá siempre un ritual compartido por 

todos sus miembros. En el islam es la oración hacia la Meca,  en el cristianismo la práctica 

                                                           
877

 Cf. Idem, p. 84. 
878

 Cf. Corbin, Henri. La imaginación creadora en el sufismo de Ibn’Arabí, Destino, Barcelona, 1993, p. 286. 
879

 Burckhardt, Op. cit., p. 27. 
880

 Cavallé, Mónica. La sabiduría recobrada: filosofía como terapia, Oberon, Madrid, 2002, p. 109. 



191 

 

sacramental cuyo pivote es la misa, en otras será otra cosa. El ritual es la base de la 

estructura piramidal de cada religión. Es su aspecto más exotérico, el fundamento “físico” 

de ella: lo que comparten todos sus miembros en algún momento. Siempre existirán ciertos 

miembros que por su avance espiritual se desliguen del ritual o de parte de él. Éstos 

representan un nivel superior de la pirámide de la religión y el esoterismo en ella.
881

 

 
 
3. LA REVELACIÓN. 
 

Dado que en varias de las tradiciones que aquí se han tratado existe la premisa de que su 

conocimiento se origina en una revelación, presento alguna consideración al respecto. Se 

entiende por “revelación” la transmisión de un mensaje por parte de la Divinidad (Dios, 

dioses, diosas) al ser humano. 

 

Siempre ha existido la tendencia a una comprensión simplista de la revelación. Lo más 

sencillo es poner de un lado a Dios y del otro al hombre, aplicarle a Dios forma o lenguaje 

humanos y hacerle hablar directamente a un hombre. El caso paradigmático aquí es el del 

Moisés del Génesis. 

 

Una forma un poco menos simplista que la anterior es la de la India, en la que no se le 

asigna un origen a la revelación, en este caso la Shruti,
882

 pero sí se le reconoce como tal, y 

se le considera eterna y sin comienzo.
883

 Hay consenso en el hinduísmo en que Brahman es 

el Principio Supremo del Universo y su naturaleza y atributos sólo pueden ser establecidos 

sobre la base de shastra que son las Escrituras sagradas que conforman la Shruti.
884

 

 

En ambos casos, como en otros, se acepta que las revelaciones de lo alto, por su naturaleza, 

coinciden indefectiblemente con la verdad. Esto no toma en cuenta la falibilidad de la 

comprensión humana. Es aquí donde interviene la hermenéutica. 

 

Si la dualidad esotérico-exotérico es válida, es aplicable entonces también al concepto de 

“revelación”. La revelación tendrá dos capas: una exotérica y otra esotérica. Habrá entonces 

en términos muy generales dos formas de entender la revelación, dos maneras de recibirla: 

una relacionada con lo exotérico y otra con lo esotérico. 

 

La forma relacionada con lo exotérico está en relación con la comprensión literal, 

generándose entonces: 

 

una concepción de la revelación que la objetiviza en formas positivas 

lingüísticas o lógicas, de tal modo que pueda ser interiorizada teórica, 

conceptual o lingüísticamente aun sin una experiencia viva de su objeto o 

significado.
885

 

                                                           
881

 Cf. Burckhardt, Op. cit., p. 20. 
882

 Ver Nota 1 al capítulo 3 en el Apéndice. 
883

 Cf. Tola, Fernando y Dragonetti, Carmen. Filosofía de la India. Del Veda al Vedanta. El Sistema Samkhya, 

Barcelona, Kairós, 2008, p. 202. 
884

 Cf. Idem, p. 196-97. 
885

 Haight, Roger. Jesús, símbolo de Dios, Trotta, Madrid, 2007, p. 210. 



192 

 

La forma relacionada con lo esotérico está en relación con la hermenéutica en el sentido 

más general y admitirá diferentes posibilidades de significados en la revelación, de lo cual 

ya he dado cuenta en el capítulo anterior referente al Principio piramidal. La Revelación es 

un espacio que se abre entre los hechos y su interpretación, como queda tan claramente en 

textos como el Éxodo judío o la Bhagavad Gita.
886

 

 

Esta distinción entre lo exotérico y lo esotérico va de la mano con la polaridad intrínseco-

extrínseco en la cualidad de la revelación. Explico. La revelación puede entenderse como 

comunicación de algo oculto y en este caso se acentúa el aspecto extrínseco de ésta, es 

decir que la revelación es externa al sujeto. 

 

Esta acentuación en lo extrínseco produce la ortodoxia y la exclusión de opciones 

divergentes y es la opción que toma el modelo gnoseológico de la tradición clásica en los 

monoteísmos.  Así para las religiones monoteístas sucede que la primera gran revelación 

tiene un valor preeminente por encima de algunas otras revelaciones que se puedan dar 

posteriormente en el tiempo.
887

 

 

Pero también puede entenderse  la revelación como intrínseca al sujeto, es decir como una 

nueva interpretación del sujeto acerca de la pretendida realidad. Esta es la opción que 

toman el hinduísmo, el taoísmo y otras. Por eso en el hinduísmo se habla de moksa 

(liberación) y de maya (ilusión). Porque para esta tradición la meta de la vida humana no es 

la salvación, sino el ver claro, es decir la liberación de la forma ilusoria de ver el mundo, y 

por eso en esta tradición no hay dogmas como en Occidente. 

 

La revelación intrínseca tendrá mayor énfasis en la teofanía inmanentista y es propia los 

cultos a la Diosa Madre o al aspecto femenino de la divinidad. La revelación extrínseca es 

francamente patriarcal y su teofanía es trascendentista. 

 

La revelación intrínseca e inmanentista se da en el plano de las intuiciones simples, los 

sueños y la imaginación, y está ligada a las realidades naturales como el sol, el viento y la 

montaña que quedan sacralizadas. La revelación extrínseca y trascendentista se da en el 

plano de los acontecimientos y ligada al lenguaje, al verbo, y aparece como separada de las 

realidades naturales “profanas” entre las cuales está el mismo ser humano.
888

 

 

Aquí podemos hacer la distinción entre una hermenéutica abierta y una hermenéutica 

cerrada, estando estas dos categorías en analogía con la relación símbolo-alegoría. En el 

símbolo la significación permanece abierta a nuevas posibilidades, mientras que en la 

alegoría se cierra a un solo significado, eso sí más allá del literal. La hermenéutica abierta 

reconoce que el ser humano siempre parte de una premisa que es interpretativa. Es de la 

premisa de donde nacen las preguntas. Referido esto a la revelación dice Panikkar: 

 

                                                           
886

 Cf. Torres Queiruga Andrés. Repensar la revelación: la revelación divina en la realización humana, 

Trotta, Madrid, 2008,  p. 123. 
887

 Cf. Scholem, Op. cit., p. 21. 
888

 Cf. Chalus, Paul. L’homme et la religion: recherches sur le sources psychologiques des croyances, París, 

Albin Michel, 1963, p. 450-52. Citado por: Schwarz, Fernando. Mitos, ritos, símbolos. Antropología de lo 

sagrado, Buenos Aires, Biblos, 2008, p. 76. 



193 

 

La revelación por parte de la trascendencia sin una pregunta precedente, al 

menos implícita, por nuestra parte no sería revelación, y ni siquiera sería 

inteligible, porque no sería la manifestación, la epifanía de lo que uno 

pregunta, busca, desea. La completa heterogeneidad sería inaprensible y desde 

todo punto de vista ineficaz. Incluso la nada más metafísica sólo puede ser una 

negación del ser.
889

 

 

Ahora bien, esa premisa interpretativa nos lleva a la tesis de que la realidad es 

interpretación, tesis que se halla expuesta con fuerza en la doctrina de Ibn al-Arabi para 

quien el Dios de una persona es diferente al de cualquier otra no obstante que pertenezcan 

al mismo credo.
890

 Dado que cada individuo ha tenido una experiencia única de Dios, de la 

doctrina de Ibn al-Arabi se deduce que ninguna religión puede expresar la totalidad del 

misterio divino y que no hay ninguna verdad objetiva sobre Dios a la que todos tengan que 

adherirse.
891

 Tres siglos después, el chiíta Mulla Sadra planteaba igualmente que Dios, el 

cielo y el infierno no tienen una realidad externa al individuo, sino que pertenecen a su 

interioridad y es ahí donde los puede encontrar.
892

 

 

Desde esta perspectiva, la historia humana, de la cual Éxodo es expresión paradigmática, 

puede entenderse de dos maneras: como simple historia, o como una historia con una 

verdad interna que la contacta con lo divino.
893

 La revelación es tal porque muestra esa 

conexión con lo divino. 

 

La revelación—sea lo que sea en su esencia íntima—no apareció como palabra 

hecha, como oráculo de una divinidad escuchado por un vidente o adivino, sino 

como experiencia viva, como ‘caer en la cuenta’ a partir de las sugerencia y 

necesidades del entorno y apoyado en el contacto mistérico con lo sagrado.
894

 

La revelación es histórica, lo cual se hace muy obvio en la historia bíblica de Israel. Esto 

quiere decir que la revelación está sujeta a las limitaciones de tiempo y espacio, y que 

adopta una modalidad propia de la cultura espacio-temporal dentro de la que surge y a la 

que pertenece. El mérito de los que dan a conocer una revelación en su inicio  consiste en 

ser capaces de oír la palabra de la divinidad, entenderla y trasladarla al lenguaje de su 

tiempo.
895

 Por ello la revelación desde su inicio requiere ser interpretada, pero mucho más 

cuando con el paso de las circunstancias espacio-temporales en que nació. Al respecto cito 

a Corbin, cuyas palabras, aunque se refieren específicamente al Islam, pueden aplicarse a 

cualquier otra revelación: 

 

El ta’wil, la hermenéutica shiíta, no niega que la Revelación profética haya 

quedado cerrada con el profeta Mohammad, el “Sello de la profecía”. Pero 

mantiene que la hermenéutica profética no ha concluido y que no deja de 

                                                           
889

 Panikkar, Raimon. Mito, Fe y Hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007, p. 228. 
890

 Cf. Armstrong, Op. cit., p. 302. 
891

 Cf. Nicholson. The mystics of Islam, London, 1963, p. 105; Cf. Armstrong, Op. cit., p.303. 
892

 Cf. Armstrong, Op. cit., p. 330-31. Corbin Henri. Spiritual Body and Celestia Earth, Fromo Mazdean Iran 

to Shiite Iran, London, 1990, p. 166.  
893

 Cf. Torres Queiruga, Op. cit., p. 59. 
894

 Idem,  p. 62. 
895

 Cf. Gnilka, Joachim. Biblia y Coran. Lo que los une, lo que los separa, Herder, España, 2005, p. 64. 



194 

 

promover la aparición de significados ocultos, hasta el ‘retorno’, la parusía, del 

Imam esperado que será el ‘Sello del Imamato’ y la señal de la Resurrección de 

las Resurrecciones.
896

 

 

En el caso del cristianismo contamos con un claro ejemplo histórico de que la revelación es 

interpretación, ya que muchos de los dogmas del cristianismo, incluido el dogma trinitario, 

no están contenidos en las Sagradas Escrituras, que, por lo demás, también están 

sancionadas y censuradas por los seguidores posteriores de Jesucristo erigidos en 

teólogos.
897

  No obstante, hay una gran parte del cristianismo, sobre todo protestante que 

cree que la Biblia es el límite infranqueable de la inteligencia.
898

 

La perspectiva hermenéutica abierta sobre la Revelación se acerca a lo que Torres Queiruga 

engloba bajo el concepto de mayéutica histórica, en la que la palabra revelada: 

 

informa e ilumina, pero no remite a sí misma ni a quien la pronuncia, sino que 

hace de ‘partera’ para que el oyente perciba por sí mismo la realidad que ella 

pone al descubierto.
899

 

 

Producto del buen ejercicio de esta mayéutica histórica, se puede decir con Job: 

 

Yo te conocía sólo de oídas, mas ahora te han visto mis ojos.
900

 

 

Sin embargo mi perspectiva hermenéutica incluye el momento revelatorio inicial, mientras 

que la mayéutica histórica de Queiruga, no: 

 

No se trata aquí del primer momento de la revelación (...). Es decir, la 

mayéutica no se refiera al surgir de la revelación, al nacimiento primerísimo y 

originario de la experiencia en el mediador inspirado. Se refiere al segundo 

momento del proceso: a aquel en que la revelación, ya formulada por el profeta 

o recogida en la Escritura, es reconocida y apropiada, sea por parte de los 

primeros oyentes, sea por los que más tarde deberán remitirse a ellos o a los 

escritos que nos dejaron.
901

 

 

Además la perspectiva hermenéutica sobre la Revelación que yo planteo es abierta, 

mientras que la de Torres Queiruga queda acotada por el cristianismo que él profesa. En la 

primera parte del siguiente párrafo queda patente la sintonía entre mi perspectiva y la de 

Torres Queiruga, mientras que en la segunda parte se hace patente la diferencia: 

 

La revelación consiste, como queda dicho, en el lento proceso y el largo 

camino por el que el Señor va logrando hacer sentir su presencia salvadora. El 

                                                           
896

 Corbin, Henri. La imaginación creadora en el sufismo de Ibn’Arabí, Destino, Barcelona, 1993, p. 42. 
897

 Existen muchos textos sobre Historia de la Iglesia cristiana que se pueden consultar al respecto, incluyendo 

las apologías de los primeros siglos. Yo remito simplemente a: Cencillo, Luis. Psicología de la Fe, 

Salamanca, Sígueme, 2002, p.114-124. 
898

 Cf. Onfray, Michel. Tratado de Ateología, Anagrama, Barcelona, 2006. 
899

 Torres Queiruga, Op. cit.,  p. 117. 
900

 Job 42, 5. 
901

 Torres Queiruga, Op. cit.,  p. 135. 



195 

 

ser humano descubre así, poco a poco, el verdadero rostro de Dios y, desde él, 

la verdadera orientación del propio ser y de la propia conducta.
 902

 

 

Hasta aquí la primera parte, y continúa: 

 

Que este proceso llegue en Cristo a su culminación no supone un acabarse 

negativo, sino todo lo contrario: es el culmen positivo de la máxima 

posibilidad. En Cristo el ser humano tiene, finalmente, desveladas las claves 

fundamentales en las que se funda su existencia.
903

 

 

Sin embargo la postura de Queiruga es bivalente, y en su otra cara coincide plenamente con 

mi planteamiento hermenéutico, como lo muestra la siguiente cita en que habla de las otras 

religiones: 

 

Ellas son la captación expresa del activo e irrestricto manifestarse de Dios. Por 

eso, lejos de exclusivismos caducos, ha de partirse del axioma fundamental: 

‘todas las religiones son verdaderas’, en el sentido de que en ellas se capta 

realmente, aunque no adecuadamente, la presencia de Dios. Los límites están 

en el modo y en la adecuación. Son verdadera y auténtica revelación—como a 

pesar de ciertas cautelas, el Vaticano II ha reconocido solemnemente—aunque 

captada en límites muy concretos de tiempo, lugar y cultura; maltratada acaso 

por las deformaciones del pecado; y siempre filtrada por los rodeos de la 

libertad humana. Lo que significa que es presencia, sin dejar de estar captada 

realmente, puede aparecer extrañamente oscurecida y deformada: junto a 

fulguraciones sorprendentes y a rasgos ejemplares, las religiones presentan 

muchas veces aberraciones teóricas y perversiones prácticas. Es el precio 

inevitable que Dios acepta pagar para que su amor salvador vaya penetrando en 

la historia de la libertad humana. Eso afecta también a la revelación bíblica, 

que tampoco puede ocultar los pecados y deformaciones de su largo camino.
904

 

 

La revelación es un traslape de niveles: es el contacto de un nivel superior con uno inferior 

a través de un mensaje que va del primero al segundo sobre individuos específicos que 

parten de una premisa interpretativa. Pero, además de eso, después interviene el consenso 

social e imparte cierto grado de desvirtuación al mensaje original. Sin embargo, aún el 

mensaje original ya tiene el sello de la mano humana. Tomando esto en cuenta, podemos 

hablar de tres órdenes de Revelación que nombraremos eliminando el término orden. La de 

primer orden o Revelación pruimera es precisasmente la gran cadena del Ser, o el Libro de 

la Naturaleza, que hoy llamamos simplemente Universo. Esta Revelación primera es la 

inmanentista ya mencianda. La Revelación segunda es aquella en la que intervienen las 

palabras, el logos, y es la extrínseca. La de tercer orden es la que da un paso más adelante 

                                                           
902

 Idem,  p. 117, p. 511. 
903

 Idem,  p. 117, p. 511. 
904

 Torres Queiruga Andrés. Repensar la revelación: la revelación divina en la realización humana, Trotta, 

Madrid, 2008,  p. 512. 



196 

 

de la segunda y sintetiza las diferentes Revelaciones de segundo orden: es la Sophia 

Perennis.
905

 

 

La revelación, entonces, requiere de interpretación desde su inicio donde se da el traslape 

de niveles. En el mismo momento en que se da este traslape, la revelación siempre contiene 

aspectos deleznables, basura, producto de interpretaciones equivocadas, incluso del mismo 

mensajero de la revelación. Este es el sentido de la parábola bíblica del trigo y la cizaña. 

 

La mayor pureza (que nunca absoluta) de la revelación siempre se encuentra en su inicio, 

en su nacimiento. 

 

La revelación se da o más bien sucede a quienes inicialmente la reciben, pero de inmediato 

ese mensaje revelado comienza a enturbiarse con adosados estrictamente humanos y esto va 

aumentando con el tiempo siguiendo una curva que llega a su punto más bajo para después 

retornar hacia el origen. 

 

Es pertinente mencionar aquí el enfoque de Gurdjieff - Ouspensky relativo a las influencias 

A, B y C. Según este enfoque, el ser humano está constantemente expuesto a tres órdenes 

de influencias que aquí se denominan con una simple letra (A, B, C). Las influencias A son 

las que se refieren al mundo profano. Los otros dos órdenes de influencias se refieren a lo 

sagrado, pero en diferente medida, ya que las influencias C tienen su origen en lo 

plenamente trascendente al hombre, mientras que las B son producto de la mezcla de las 

influencias C con aspectos mundanos o profanos. Así las religiones formales y las filosofías 

son parte de las influencias B. En otras palabras el aspecto exotérico de las religiones y 

filosofías son influencias B, mientras que hay un aspecto esotérico de éstas que se 

constituye como influencia C.
906

 Esto, sin embargo, se da en diferentes grados, cosa que ya 

no llegan explicar Gurdjieff y Ouspensky. En el Principio Piramidal se toman en cuenta de 

forma más compleja estos diferentes grados.  

 

La revelación es una nueva visión del mundo sobre una anterior, y la revelación es 

acumulativa. Es decir que no existe una sola revelación de una vez por todas: existen 

revelaciones que se van acumulando con cualidad histórica. En este sentido la revelación es 

un concepto relativo, no absoluto. De esta manera no sorprende que la liberación de Egipto 

que para el pueblo de Israel fue producto de la mano de Dios, para los egipcios no pasó de 

ser una simple escaramuza irrelevante y casi anodina.
907

 Cito aquí a Gnilka: 

 

Los escritos sagrados del Antiguo y del Nuevo Testamento abren el acceso a la 

revelación divina en el sentido de que dan testimonio de ella en el marco de la 

comunidad creyente. Pero en sí mismos no son la revelación. Son el testimonio 

más antiguo e inspirado de la autorrevelación de Dios, es decir, de la palabra de 

                                                           
905

 Cf. Cap. VII, Apartado sobre El Hombre Universal y la Sophia Perennis. 
906

 Ouspensky, P. D. Psicología de la posible evolución del hombre, Edicial, S. A. Buenos Aires, 12ª. edición, 

p. 63-66. 
907

 Cf. Torres Queiruga, Op. cit.,  p. 57 



197 

 

Dios dirigida al pueblo de Dios y de su actuación histórica para la salvación y 

la liberación de los hombres...
908

 

 

Así, para la Cábala luriánica, cada palabra de la Torá posee seiscientos mil rostros, planos 

de sentido o entradas, según el número de los hijos de Israel que se encontraban reunidos en 

el monte Sinaí, y cada rostro sólo es visible y descifrable por uno de ellos. Cada uno está en 

posesión de una propia e inconfundible posibilidad de acceso a la revelación.
909

 

Como consecuencia de lo anterior y a pesar de todos los obispos, rabinos, brahmanes y 

demás jerarquías, la revelación nunca está terminada, porque ésta es un mensaje para un 

tiempo con el lenguaje de ese tiempo y los tiempos cambian. 

 

El cristianismo acepta parcialmente la revelación acumulativa con su concepto de 

"revelación primitiva", que consiste en que antes de la venida de Cristo al mundo, ya había 

Dios tenido comunicación con los hombres de las diferentes culturas. El mensaje contenido 

en esa comunicación ha entrado a formar parte de la tradición sagrada, es decir, de los 

mitos, de todos los pueblos, y así se ha conservado aunque desfigurado, exagerado y con 

mucha frecuencia convirtiéndose en algo irreconocible.
910

 

 

Sin embargo los cristianos se detienen en Cristo a quien consideran la Luz, el Logos 

definitivo que ha llevado a su culminación y absoluta verdad esa comunicación divina, 

superando e invalidando los mensajes previos. La misma postura adoptaron seiscientos 

años después los mahometanos sunitas  referida a Mahoma y matizada por ser éste solo un 

hombre, no un dios. 

 

La postura univocista de la revelación cerrrada cristiana contrasta enormemente con la 

postura hermenéutica abierta de los hindúes y también de los nahuas. En su comentario a un 

poema de los Cantares Mexicanos
911

, León-Portilla dice: 

 

Y es que persuadidos como estaban los pensadores nahuas de la fugacidad de 

todo cuanto viene a existir sobre la tierra y considerando a esta vida como un 

sueño, su posición ante el problema de "qué es lo verdadero", no pudo ser en 

modo alguno la aristotélica de una "adecuación de la mente de quien conoce 

con lo que existe". Este tipo de saber era para los tlamatinime  casi del todo 

imposible: "puede que nadie diga la verdad en la tierra" (ach ayac nelli in 

tiquitohua nican).
912

 

 

La revelación es una interpretación, no es algo que se da de manera literal y de una sola 

vez, y es una interpretación de la mente o inteligencia colectiva, sobre la cual abundaré en 

el siguiente capítulo, en el apartado relativo al Hombre Universal. Los llamados textos 

revelados solo pueden serlo en tanto sean interpretados. 

 
                                                           
908

 Gnilka, Joachim. Biblia y Coran. Lo que los une, lo que los separa, Herder, España, 2005, p. 63. 
909

 Cf. Scholem, Gershom. La Cábala y su simbolismo, Siglo XXI, México, 2008, p. 13. 
910

 Cf. Pieper, Josef. Sobre los mitos platónicos, Herder, Barcelona, 1984, p. 74. 
911

 Cantares Mexicanos, fol. 9, v; AP I, 25. (Conservados en la Biblioteca Nacional de México). 
912

 León-Portilla, Miguel. La Filosofía Náhuatl estudiada en sus fuentes, UNAM, Instituto de Investigaciones 

Históricas, México, 1979, p. 143. 



198 

 

4.  HERMENÉUTICA DE LA ILUMINACIÓN. 
 

Todas las tradiciones sagradas hacen el planteamiento de que el mundo sensible, es decir, la 

vida en esta tierra, tal como la entiende la Biología y la "ciencia" del siglo XX, no es el 

estadio final del ser humano, ni el óptimo, sino que hay otros estadios tanto superiores 

como inferiores; y ha sido tarea de todas las tradiciones religiosas describirlos con mayor o 

menor precisión y conducir a los hombres hacia los superiores. En otras palabras, todas las 

tradiciones sagradas buscan para el ser humano algo trascendente, fuera o más allá del 

mundo sensible. 

 

En la tradición hinduísta, la meta de la vida humana es moksa, la liberación. Liberación, 

¿de qué? De maya la realidad ilusoria. La liberación entonces es un despertar a una realidad 

superior a la de los sentidos. 

 

Según las Upanishads, la inadvertencia de la verdadera naturaleza de âtman es la base de la 

esclavitud porque esto provoca la identificación errónea del âtman con los cuerpos (ego, 

mente y físico). Como consecuencia, âtman se ve atrapado en la rueda de los samsaras, es 

decir del nacimiento y la muerte. El camino hacia la liberación consiste en apartarse de los 

estrechos límites de la existencia empírica hasta romper los muros de lo finito, lo cual se 

logra mediante el espíritu de renuncia (vairâgya o tyâga), aunado al conocimiento. Pero este 

no es sólo un conocimiento teórico sino vivencial hasta poder llegar a reconocer que Atman 

es Brahman. 

 

El budismo precisa que la liberación consiste en darse cuenta de la realidad ilusoria, y de 

que detrás de ella no hay nada, de que el mundo y sus caracteres no son más que la 

proyección fenoménica del estado interior de ignorancia del observador que se vuelca al 

reino de la percepción sensible.
913

 En esta tradición, lo central es que el individuo se dé 

cuenta de la luz verdadera ya que lo normal es vivir en la obscuridad provocada por 

nuestros deseos. Al poner acento en este darse cuenta de la luz, la liberación, en el budismo 

se convierte en iluminación.  

 

En la tradición platónica igualmente la meta es el despertar del alma. Toda la dinámica de 

la trascendencia puede reducirse al acercamiento del ser humano a lo Uno y esto era 

comprendido así por Platón en su teoría de las Ideas, pues como dice Reale: 

 

Cada una de las Ideas es una unidad y, como tal, explica las cosas sensibles que 

participan de ella, constituyendo de este modo una multiplicidad uni-ficada. Y 

precisamente por esta razón, el verdadero conocimiento consiste en saber uni-

ficar la multiplicidad en una visión sinóptica, que reagrupe la multiplicidad 

sensorial en la unidad de la Idea de la que depende.
914

 

 

Platón establece una clara diferencia entre el hombre común y el filósofo, siendo el primero 

el que se aferra a lo múltiple rechazando la unidad, y el segundo el que admite la unidad y 

busca su contemplación: 

                                                           
913

 Cf. Zimmer, Op. cit., p. 509. 
914

 Reale, Op. cit., p. 186. Cf. Platón, República, V, 475 E 3 – 476 A 7. 



199 

 

...no son filósofos los que, en cambio, deambulan en la multiplicidad abigarrada.
915

 

 

También Para los pitagóricos, la filosofía, es decir, el amor a la sabiduría, era considerada 

como camino de purificación espiritual y salvación del alma.
916

 

 

De modo que estas tres tradiciones postulan el despertar como la meta de la vida humana. 

Pero podemos sospechar que ese despertar seguirá un patrón similar al de muchas cosas del 

universo, es decir que será un proceso que lentamente se irá realizando hasta el momento en 

que suceda un cambio radical equiparable al paso de feto a cuerpo independiente en los 

mamíferos. Ese proceso es una de las cosas que simboliza el principio piramidal. 

Para la tradición cristiana, la meta es la salvación del alma por la que ésta vivirá 

eternamente en la contemplación de la divinidad. 

 

Pero tanto el despertar, como la iluminación, como la salvación tienen una cualidad 

unificadora, es decir se busca unificar al alma con algo superior a ella, sea Cristo, Brahman, 

el Tao o lo Uno. Y esto no quiere decir que estos conceptos sean estrictamente 

equiparables. 

 
La reidentificación final con lo Uno, es decir la nueva unión con el Uno, la unificación 

trascendente, designada como henosis,
917

 se hace también explícita en el sistema de Plotino 

en el cual, como dice Borrego, "frente al abismo de la multiplicidad aparece el horizonte 

insondable de la unidad"
918

, agregando que: 

 

Si lo Uno aparece en el pensamiento de Plotino como centro y término de esta 

conciencia que se entiende como yo, es porque la constituye originariamente, 

haciéndose así inseparable de ella.
919

 

 

Tagore con elocuencia resume: 

 

Cuando la existencia de un hombre rescatado de la confusión encuentra su 

unidad en el alma, entonces la conciencia del infinito se hace a un tiempo 

directa y natural para ella como la luz lo es para la llama. Todos los conflictos 

y las contradicciones de la vida se reconcilian; el conocimiento, el amor y la 

acción se armonizan; el placer y el dolor se unifican en la belleza; el goce y la 

renunciación se igualan en la bondad; el hueco que separa lo finito de lo 

infinito se colma de amor y aun rebasa; cada instante se lleva un mensaje de lo 

eterno; lo informe se nos aparece bajo la apariencia de la flor, del fruto; lo 

ilimitado nos toma en sus brazos como un padre, y camina a nuestra vera como 

un amigo. Es sólo el alma, el Uno que está en el hombre, lo que por su misma 

                                                           
915

 Platón, República, VI, 484 B 5. 
916

 Cf. Mondolfo, Rodolfo. El pensamiento antiguo, Tomo I, Losada, Buenos Aires, 2003, p. 60. También: 

Platón, Menón, 81 a,b; Fedón, 69 d , 114 c; Fedro, 247 d, 249 a. 
917

 Cf. Reale, Op. cit., p. 48. 
918

 Borrego Pimentel, Enrique Ma. Cuestiones Plotinianas, Universidad de Granada, España, 1994, p. 20. 
919

 Idem, p. 20. 



200 

 

naturaleza puede traspasar todo límite y encontrar su afinidad con el Uno 

Supremo.
920

 

 

Estrictamente basados en el Principio Piramidal, el despertar no es algo que se da una vez y 

ya: existen múltiples despertares. El despertar es el acceso de la conciencia al nivel superior 

a aquel en que previamente se desenvolvía.  

 

Tanto lo infinitamente múltiple y contingente como la unidad absoluta, son imposibles para 

el ser humano. Pero son posibles lo relativamente contingente y lo relativamente uno. En 

términos de trascendencia, el camino para el ser humano consiste en un tránsito de lo 

contingente a la unidad, y este camino tiene muchos hitos, los cuales se resumen por lo 

general en cuatro, siete,  doce o trece según el sistema de que se trate. 
 

Gurdjieff, Ouspensky y la tradición a la que ellos pertenecen le ponen un límite al despertar 

asignándole ese límite al hombre número 7, pero el límite pudiera ser rebasado. 

 

El primer ejemplo histórico en Occidente de la gradación referida a lo trascendente es la de 

Pitágoras con su filosofía mística basada en los números a los que sacralizaba y su música 

de las esferas que implica el viaje del alma a través de estrellas y planetas.
 921

 

 

Posteriormente tenemos en Plotíno una completa elaboración conceptual de una ascensión 

interior que culminaba en el éxtasis místico, y la articulación de esta idea en estadios 

psicológicamente definibles, que había sido anticipada hasta cierto punto por Filón y por 

los místicos monásticos del cristianismo oriental cuya base teórica derivaba de Orígenes.
922

 

 

Según Plotino, nuestra alma puede, una vez desprendida del cuerpo, alzarse hasta el Alma 

Universal, y luego hasta la Inteligencia Universal, antes de alcanzar al Uno, y esto puede 

darse por interacción de las relaciones entre acto y potencia:
 923

 

 

Nuestra alma particular es alma particular en acto, pero Alma universal en 

potencia, mientras que el Alma Universal es universal en acto, pero es las 

almas particulares en potencia
924

.  

 

Del mismo modo, cada inteligencia particular es particular en acto, y todas las 

inteligencias son la Inteligencia universal en potencia, mientras que la 

Inteligencia Universal es, en acto, todas las inteligencias y, en potencia, cada 

una de ellas
925

. 

 

En el hinduismo,  el proceso de comprensión de Brahman tiene tres etapas. La primera, 

sravana, es el estudio de las Upanishads. La segunda, manana, es la convicción intelectual 

                                                           
920

 Tagore, Rabindranath. Sadhana, en Tagore, Ed. SEP, México, 1924, p. 352. 
921

 Cf. Gorman, Peter. Pitágoras, Ed. Crítica, Barcelona, 1988, p. 93. 
922

 Jonas, Hans. La religión gnóstica. El mensaje del Dios extraño y los comienzos del cristianismo, Siruela, 

España, 2000, p. 305. 
923

 Cf. Puech, Henri Charles. En torno a la Gnosis, Taurus, Madrid, 1982, p. 119-20. 
924

 Plotino, Enéadas VI, 4, 16. 
925

 Idem VI, 2, 20. 



201 

 

en las enseñanzas de las Upanishads que se obtiene por la reflexión y el análisis lógico. La 

tercera, nididhyâsana, es la meditación persistente que logra la meta final: el conocimiento 

de Brahma y la eliminación de la dualidad.
926

 

 

Para el budismo, la importancia de un hecho o de una idea varía según el grado de 

iluminación del observador.
927

 Se admite la realidad del mundo, pero ésta nunca se percibe 

en sí misma, sino tal como la registran los sistemas de conciencia universales diversamente 

limitados. El carácter de la existencia se experimenta de una manera diferente en las 

distintas esferas del ser.
928

 

 

Para El sufi Ibn'Arabí (1165-1240) la unión mística consta de cinco grados diferentes de 

revelación divina:
929

 

 

1. revelación especulativa, propia del entendimiento que hace conocer las ideas; 

2. revelación contemplativa, típica del corazón que enseña las luces de la 

contemplación; 

3. revelación inspirada, exclusiva de lo más íntimo del alma que nos revela los 

misterios de la Providencia; 

4. revelación espiritual, característica del espíritu que describe lo secretos de la vida 

eterna y los hechos futuros, pasados y ocultos; 

5. revelación secreta, propia del misterio, que nos descubre los arcanos de los 

atributos divinos, tanto de los pertenecientes a la hermosura divina como los que se 

refieren a su majestad. 

 

En la tradición yoga, el transcurso hacia la meta máxima consta de siete pasos: Yama, 

Niyama, Asana, Pranayama, Pratyahara,  Darana y Dhyana, siendo el octavo dicha meta, el 

Samadhi. 

 

En el taoísmo, aunque en los textos más antiguos como el Zhuan Tsé y el Huainan Tsé, no 

se hace distinción entre el Santo (sheng ren), los inmortales (zhen ren) y el hombre perfecto 

(zhi ren), la tradición posterior sí la hizo constituyendo cada una de estas categorías 

diferentes niveles de progresión espiritual; y no obstante que según el texto haya 

variaciones en el número de etapas y su nomenclatura, en todos ellos quedan marcadas las 

jerarquías en el desarrollo espiritual del hombre.
930

 

 

De lo expuesto podemos concluir que la iluminación o despertar, se da por grados, por lo 

que el principio piramidal también es aplicativo en este sentido. Si la pirámide puede ser 

diseño del cosmos y el ser humano se constituye con ese diseño, diremos que la base de la 

pirámide representa lo sensible en el hombre y la conforme la pirámide asciende hacia la 

punta se desarrolla lo inteligible. La punta de la pirámide para al hombre representa la más 

profundo de su ser, y si en la pirámide cósmica la punta representa a la divinidad, en el 

                                                           
926

 Cf. Mahadevan, T. M. P. Invitación a la Filosofía de la India, FCE, México, 1998, p. 56. 
927

 Cf. Zimmer, Heinrich. Filosofías de la India, España, Sexto Piso, 2010, p. 507. 
928

 Cf. Idem, p. 570. 
929

 Cf. Cruz Hernández, Miguel. Historia del pensamiento en el mundo islámico, Alianza Editorial, Madrid, 

2000, T. II, p. 266. 
930

 Robinet, Isabelle. Lao Zi y el Tao, Olañeta, Barcelona, 1999, p. 121-22. 



202 

 

individuo igualmente. La punta de la pirámide de cada individuo es lo más profundo de su 

ser: es Dios. 

 
 
5. HERMENÉUTICA DE LO UNO Y TEOLOGÍA NEGATIVA. 
 

Comenzaré este apartado mencionando a Kolakowski,
931

 quien, en cuanto a la postura del 

hombre frente al absoluto, distingue  3 alternativas.  

 

La primera es la de que el absoluto es totalmente inaccesible al hombre y es mejor 

desatenderlo. Es ésta la postura del cientificismo y las filosofías empiristas y utilitarias. 

La segunda es la de que podemos acceder al conocimiento del absoluto mediante la palabra. 

Esta la opción de las filosofías basadas en la revelación o en "las mitologías de  la religión 

positiva" y también de las filosofías que sean independientes "de mitologías heredadas pero 

que crean posible nombrar el ser", como es el caso de los sistemas de Parménides, Spinoza 

o Hegel. 

 

La tercera respuesta, es aquella que intenta, como la anterior acceder al absoluto mediante 

la palabra, pero en el esfuerzo descubre su fracaso, pues entiende que "nombrar lo 

autosuficiente y lo no relativo es un error, porque la palabra encierra la cosa dentro de lo 

condicionado."  

 

Por otro lado, en la Teología tradicional se reconocen dos vías de acceso al conocimiento 

de Dios: la vía catafática o positiva y la vía apofática o negativa.La vía catafática equivale a  

la segunda respuesta de Kolakowski y la vía apofática equivale a la tercera respuesta. 

 

En el Occidente tenemos un antecedente de la vía apofática en la hipótesis I del Parménides 

de Platón.
932

 En el cristianismo se han practicado ambas vías destacándose en la apofática 

Pseudo Dionisio Areopagita y Nicolás de Cusa,  El budismo con su nirvana (extinción) y su 

sunyata (vacío), constituye el ejemplo más radical y más extendido de la vía apofática.
933

 

 

Si queremos precisar más, veremos que en la vía catafática hay dos variantes: la de la 

trascendencia y la de la analogía.
934

 La vía de la negación y las dos variantes afirmativas 

quedan muy claras cuando sintetizamos la explicación plotiniana de lo Uno: no es ninguna 

de todas las cosas, está más allá de todas las cosas, pero en cierto modo es todas las 

cosas.
935

  

 

Estas tres posibilidades no son excluyentes, sino complementarias, pues como dice Igal,
936

 

en cuanto se refiere a lo Uno la sola vía de la negación no nos llevaría demasiado lejos, 

pues apenas nos serviría para distinguir al Uno-Bien del resto del Universo. La sola vía de 

                                                           
931

 Kolakowski, Leszek. La presencia del mito, Amorrortu, Argentina, 2000, pp. 57-58. 
932

 Cf. Cornford, F. M. Platón y Parménides, Visor Dis., Madrid, 1989, p. 201. 
933

 Cf. Zimmer, Op. cit., p. 552 y 58. 
934

 Cf. Festugière. La révèlation d’Hermès Trismegiste,  t. IV, París, 1954, pp. 92-140. 
935

 Cf. Igal, Jesús. Introducción general a: Plotino. Enéadas Gredos, España, 1982, p. 42. 
936

 Idem, p. 42. 



203 

 

la trascendencia tendería a romper la continuidad de la cadena del Ser, y la vía de la 

analogía podría exponernos a falsear la realidad singularísima del primer principio. 

 

Una de las tradiciones donde mejor se aprecia esta complementariedad es el hinduismo en 

el cual tenemos a Brahman para efectuar la vía apofática y a los demás Dioses para efectuar 

la catafática. 

 

Existen dos formas para establecer la existencia de lo Uno: 

—a posteriori, partiendo de los seres del mundo sensible para llegar a una causa necesaria 

—a priori, dándolo por sentado como realidad evidente como Plotino o partiendo del 

concepto de ser necesario, como Avicena. 

 
Comentaré primero sobre la vía negativa. La tendencia al recurso apofático, es decir al no 

hablar, al silencio, es, como dice Caffarena,  uno de los más netos índices de la 

trascendencia sobre lo hierofánico hacia el absoluto Misterio, y ha tenido su máxima 

expresión en el budismo originario y se conserva aún en forma muy pura sobre todo en el 

budismo Theravada.
937

 Igualmente lo encontramos en la tradición upanishádica, en la que 

para referirse a la potencia última que, anidando en el universo y en el hombre, trasciende 

tanto la esfera sensible como la conceptual, Yajñavalkya acuña la famosa fórmula “neti 

neti” (ni así ni así).
938

 

 

Para el ser humano no hay respuesta posible a la pregunta sobre la naturaleza de lo Uno que 

es absoluto, dada la condición relativa, limitada, contingente del propio ser humano.
939

 Así, 

como plantea Plotino, el Uno es indefinible, inexplicable, inaprehensible, absolutamente 

más allá de todo la realidad pero inmanente a ella:
940

 

 

Allí no llega el ojo, no la palabra, ni la mente: no Lo conocemos, ni sabemos 

cómo enseñarlo. Es diferente de todo lo conocido, y está también más allá de lo 

desconocido.
941

 

 

En el cristianismo se acepta también, y a pesar de las toneladas de estudios teológicos, la 

incognoscibilidad de Dios.
942

 Entre los apologistas cristianos, Lactancio declara: 

 

Lo que sea Dios no se debe  preguntar, porque ni se puede descubrir ni 

tampoco declarar.
943

 

 

                                                           
937

 Gómez Caffarena, José. El enigma y el misterio. Una filosofía de la religión. Trotta, Madrid, 2007, p. 399. 
938

 Cf. Zimmer, Op. cit., p. 377. 
939

 Cf. Panikkar, Raimon. Mito, Fe y Hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007. p. 268. 
940

 Cf. Toscano-Ancochea. Místicos neoplatónicos- Neoplatónicos místicos, Etnos, Madrid, 1998, p. 25-26; 

Plotino, Enéada III, 8. 
941

 Kena Upanishad, 1: 3; traducción de Swami Sharvananda; Sri Ramakrishna, Math, Mylapore, Madrás, 

1932. 
942

 Cf. Pseudo Dionisio Areopagita, La Jerarquía Celeste IV, 3 en: Obras completas, Biblioteca de autores 

cristianos, Madrid, 2007, p. 120; Ex 32, 30; Jn 1, 18; 1 Tim 6, 16; 1 Jn 4, 12. 
943

 Lactancio, Opp. ed. Fristsche, p. 227. 



204 

 

La mente humana no puede estimularlo ni su lengua mortal expresarle. Él es 

demasiado sublime, demasiado grande para que el pensamiento humano, el 

discurso humano, pueda comprenderle.
944

 

 

Pseudo Dionisio Areopagita deja establecido igualmente: 

 

Pero como dejé dicho en mi tratado Las definiciones Teológicas, el Uno, el 

incognoscible, el supraesencial, el bien mismo, lo que es realmente, que 

nombré Uno y Trino, que es igualmente Dios y Bien, no nos es posible ni 

hablar de Él ni comprenderlo.
 945

 

 

Siglos después dice Meister Eckhart: 

Dios en la Divinidad es una substancia espiritual, que es abismal e insondable, 

de modo que nadie puede decir de ella, salvo que o es nada. Quien dijera algo, 

eso sería más mentira que verdad.
946

 

 

Pero su simple naturaleza es sin forma de formas, sin devenir de devenir, sin 

ser de ser, y es sin cosa de cosas.
947

 

 
Has de amarlo como es: ya un no-Dios, un no-espíritu, una no-persona, una no-

imagen; como que es un mero, puro, claro Uno, aparte de toda dualidad, y en 

ese Uno hemos de sumirnos eternamente, de nada a nada.
948

 

 

Sobre lo anterior Jung comenta que: 

 

La teología de Meister Eckhart conoce una ‘Divinidad’ a la cual, fuera de la 

unidad y el ser, no puede atribuirse ninguna cualidad... y representa una 

absoluta coincidencia de los opuestos.
949

 

 

En Oriente, para el conocimiento del Tao solo se usa la vía apofática,
950

 exactamente como 

dijo Lao-Tzu en la célebre primer frase de su obra: “El Tao que puede nombrarse no es el 

verdadero Tao”. La verdad es silencio, ausencia, vacío. Esta es la postura taoísta, al igual 

que la budista. En Taittirîya Upanishad se dice que las palabras y la mente solo sirven para 

el reino de la pluralidad y no pueden abordar a Brahman.
951

 Heráclito declara: 

 

Para el dios, todo es bello y bueno y justo. Los hombres, por el contrario, 

tienen unas cosas por justas y otras por injustas.
952

  

                                                           
944

 Idem, p. 116. 
945

 Pseudo Dionisio Areopagita, Los Nombres Divinos, en: Obras completas, BAC, Madrid, 2007, p.10. 
946

 Eckhart, Meister. Works, trad. de C. B. Evans, Londres 1924-52. 
947

 Idem, Vol. II,  p. 497 y 34 de la edición alemana de Pfeiffer. 
948

 Eckhart, Meister. Final del sermón Renovamini autem spiritu (sobre Ef. 4, 23) en Pfeiffer, Deutsche 

Mystiker des vierzehnten Jahrhunderts, Leipzig, 1845-57, vol. II, p. 320, 27 ss. 
949

 Jung, C. G. Aion, Paidós,  Barcelona, 2003, p. 202. 
950

 Robinet, Isabelle. Lao Zi y el Tao, Olañeta, Barcelona, 1999, p. 50. 
951

 Taittirîya Upanishad, II, 4. 
952

 Heráclito, Fragmento 102. 



205 

 

 

El nivel de lo Uno es el ámbito de lo absolutamente trascendente. Así lo expresa la Kena 

Upanishad: 

 

1. ¿Por el querer de quién dirigida la mente aprehende? 

    ¿Impulsado por quién se proyecta primero el soplo de vida? 

    ¿Por el querer de quién se habla este hablar; y qué dios al oído y el ojo da impulso? 

2.  El oído del oído, y la mente de la mente, 

     y el hablar, pues, del hablar; .... 

5.  Eso, que el hablar no dice, 

     por lo que es dicho el hablar; ... 

6.  Eso que el pensar no piensa, 

    más dicen, piensa el pensar, 

    ese, sábelo, es el Brahman...
953

 

Como dice Panikkar, hablar de Dios es un acto fundamentalmente inauténtico; sólo en la 

celda interior, donde el logos se silencia, Dios puede ser adorado en espíritu y en verdad.
954

 

Es aquí donde entroncamos con la mística, tema que se desarrollará en el siguiente 

apartado. 

 

En resumen, encontramos la vía apofática a través de la historia del pensamiento, en 

palabras de Kolakowski: 

 

En las apasionadas especulaciones de Nagardjuna, quien, comentando las 

palabras de Buda, anuncia que no es posible decir del mundo que haya existido 

o no, ni que haya existido y al mismo tiempo no haya existido, ni que no haya 

existido ni no existido; en el esfuerzo de Plotino, quien describe lo Uno y  el 

Ser y enseguida niega los nombres que les ha dado; en la teología negativa del 

Pseudodionisio; en las vacilaciones de Pascal cuando dice que es 

incomprensible que Dios exista, e incomprensible que no exista, que el alma 

esté unida a nosotros y que no poseamos alma, que el mundo haya sido creado 

y no haya sido creado; en las secas negaciones de la dialéctica kantiana de la 

razón pura; en las reflexiones de Jaspers sobre la imposibilidad orgánica de la 

descripción positiva para alcanzar lo envolvente; en la renuncia de 

Wittgenstein a los intentos de superar verbalmente la contingencia de lo 

concreto; en la reflexión de Merleau-Ponty sobre el carácter irreductible de la 

percepción.
955

 

 

La vía catafática optará por la palabra. En el Sataphata-brahmana aparece un relato en el 

que se contrasta al Espíritu con la Palabra.
956

 Estas dos opciones marcan la 

complementariedad de los medios de que dispone el ser humano para el conocimiento. 

Equivalen de esta forma a la intuición y la razón. Esta última es Logos, la palabra. Al 

respecto Panikkar comenta: 

                                                           
953

 Kena Upanishad, I. 
954

 Panikkar, Raimon. Mito, Fe y Hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007. p. 275. 
955

 Kolakowski, Leszek. La presencia del mito, Amorrortu, Argentina, 2000, p. 58. 
956

 Sataphata-brahmana I, 4, 5, 8-12. 



206 

 

 

La Palabra es poderosa, es articulada, lleva a la claridad y a la distinción, a la 

ciencia y a la tecnología, está segura de sí misma una vez que ha asumido una 

posición crítica: la Palabra organiza, manda, expresa e incluso grita.
957

 

 

Ni que decir que la cultura occidental optó por la Palabra mientras que las no occidentales 

(Oriente y Cem Anáhuac) optaron por el Espíritu. 

 

En la tradición judía y luego en la cristiana existe claramente la separación entre estas dos 

opciones grabada en el cuerpo de los diez mandamientos. El segundo de ellos reza: “no 

pronunciarás el nombre de Dios en vano”.  Esto no ha obstado para el desarrollo de Las 

pruebas de la existencia de Dios, tan ensayadas en la Edad Media occidental, las cuales 

están viciadas de origen porque el cálculo lógico no puede probar la existencia de ningún 

objeto a priori, pues los objetos preceden a la lógica. Diel argumenta al respecto: 

Éstos (objetos) deben ser dados de antemano a la percepción. La lógica solo 

sirve para probar que los objetos perceptuales tienen o no tienen ciertas 

cualidades en común o bien puede deducir de la presencia de un objeto alterado 

en sus cualidades la presencia actual o pasada de un objeto alterador.
958

  

Es claro que un Dios que tiene necesidad de ser probado no es ya el misterio 

evidente; la prueba, en lugar de poner a Dios fuera de discusión, hace de él un 

fenómeno problemático.
959

  

 

En varias tradiciones se insiste en distinguir entre esencia de Dios y sus atributos. Los 

atributos son el resplandor de la realidad divina trascendente e inaccesible. Ese resplandor 

es llamado Dios por los humanos porque es lo único a lo que tienen acceso. Judah Halevi, 

por ejemplo, distingue entre el Dios del que los judíos pueden tener experiencia, y la 

esencia de Dios en sí misma. Cuando los profetas y santos afirman que han tenido 

experiencia de Dios, no lo han conocido como es en sí mismo, sino sólo en las actividades 

divinas que se encuentran dentro de él, que son una especie de resplandor suyo.
960

 

 

La doctrina de los nombres de Dios en el Islam se refiere a los atributos divinos. Aunque 

Dios no sea sus nombres, tampoco éstos son nada distinto de él. 

 

Pudiera decirse que los nombres divinos son los arquetipos increados y eternos 

de los entes concretos; pero para que la expresión sea justa hay que añadir que 

entre Dios y sus nombres no existe ningún tipo de distinción. Así que lo único 

que podemos saber (...) son las denominaciones que Dios ha querido que 

conozcamos por medio de un número concreto y limitado de nombres: los que 

se contienen en el Alcorán. Estos nombres divinos constituyen así, respecto a 

nuestro saber, las divinas raíces del cosmos por medio de las cuales Dios se 

                                                           
957

 Panikkar, Raimon. Mito, Fe y Hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007. p. 266. 
958

 Diel, Paul. Psicoanálisis de la divinidad, FCE, México, 1959, p. 145. 
959

 Idem, p. 144. 
960

 Judah Halevi. Kuzari. Cf. Abelson, J. The Inmanence of God in Rabbinic Literature, London, 1912, p. 257.        

Cf. Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, p. 249. 



207 

 

manifiesta en el mundo creado. Por tanto también son caminos que pueden 

conducirnos a Dios, vías de ascenso al conocimiento de la divinidad.
961

 

 
La doctrina de los noventa y nueve nombres de Dios sugiere que en realidad el nombre de 

Dios es secreto, respecto a lo cual apunta Panikkar: 

 

La esencia del nombre secreto es que es desconocido. (...) El hombre se hace 

consciente de que Dios tiene un nombre que es por sí mismo, intrínsecamente, 

por así decirlo, oculto. Se llega así a la hipótesis, altamente sugestiva, de que el 

nombre de Dios es ismplemente un interrogante. Dios es la cuestión siempre 

abierta, su nombre es la simple búsqueda de él, encontrarlo significa buscarlo y 

conocerlo significa no conocerlo (darle un nombre significa invocarlo como 

Dios desconocido con un nombre desconocido), porque su nombre es la 

pregunta pura y simple.
962

 

 
 
7. MÍSTICA. 
 

Lo místico designa etimológicamente lo que tiene relación con los misterios. Esta acepción 

original del término derivó con el tiempo y el desarrollo de la cultura occidental hacia la 

designación de experiencias paranormales de contacto con lo superior o diferente al ser 

humano, por lo general con lo divino. Pero esta segunda acepción no elimina la validez de 

la primera, y en este sentido es como entienden el concepto los Padres griegos y el islam.
963

 

 

En definitiva, cualquier vía contemplativa integral—como la sufí o la mística 

cristiana en el sentido original del término—se distingue de una vía devocional 

llamada impropiamente mística en que implica una actitud intelectual activa, y 

por activa no entendemos una especie de individualismo de aspecto  

“intelectualista”, sino muy por el contrario una disposición para abrirse a la 

Realidad esencial (...), que trasciende el pensamiento discursivo y de ahí la 

posibilidad de colocarse intelectualmente fuera de cualquier subjetividad 

individual.
964

  

 

Místico es aquel al que se ha concedido una expresión inmediata y sentida 

como real, de la divinidad, de la realidad última, o bien aquel que cuando 

menos la busca conscientemente. Tal experiencia le puede haber venido por 

medio de un repentino resplandor, una iluminación, o bien como resultado de 

largas y acaso complicadas preparaciones, a través de las cuales ha intentado 

alcanzar o efectuar el contacto con la divinidad. Desde un punto de vista 

histórico, esa búsqueda de la divinidad se da casi exclusivamente dentro del 

marco de una determinada tradición.
965

 

                                                           
961

 Cf. Cruz Hernández, Miguel. Historia del pensamiento en el mundo islámico, Alianza Editorial, Madrid, 

2000, T. II, p. 262. 
962

 Panikkar, Raimon. Mito, Fe y Hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007. p. 274. 
963

 Cf. Burckhardt, Op. cit., p. 23. 
964

 Idem, p. 24. 
965

 Scholem, Gershom. La Cábala y su simbolismo, Siglo XXI, México, 2008, p. 4. 



208 

 

 

Siguiendo a Corbin,
966

 Duch comenta que: 

 

la finalidad del ejercicio exegético místico consiste en el intento de pasar del 

ámbito de las manifestaciones—que siempre son laberínticas y sometidas a 

inacabables procesos hermenéuticos, lo cual permite que puedan desviar al 

hombre respecto a su verdadera finalidad—a la realidad del ser sin velos ni 

interposiciones.
967

 

 

Hoy en día en Occidente el concepto de mística está muy influido por la herencia cristiana 

marcada por la primacía del individualismo y por el monoteísmo, en lo que coinciden 

judaísmo e Islam. Por ello suelen descartarse las experiencias místicas de otras culturas que 

incluyen la música, la danza o los psicotrópicos.
968

 

 

El misticismo es ante todo experiencia, no especulación, al grado de que hay autores como 

Armstrong que tomando en cuenta al Dios del monoteísmo, distinguen entre el Dios de los 

místicos y el Dios de los filósofos.
969

 Al respecto cito a Plotino: 

 

La visión del Uno Supremo en nuestra propia alma es una intuición directa e 

inmediata, pues no se basa en ningún raciocinio ni demostración.
970

 

 

Todas las experiencias místicas tienen un carácter unificante y unitivo,
971

 en el que el ser 

humano o el alma se une con algo que le trasciende y que en algunas tradiciones se 

identifica con la divinidad. Aparte de esto está el análisis teológico en el cual hay un 

acercamiento del alma a la divinidad sin llegar a la fusión, pues entonces ya no serían dos 

esencias sino una sola.
972

 En muchas ocasiones los místicos que saborean esta unidad y 

tratan de expresarla encuentran la oposición de los que analizan —los teólogos y los 

tradicionalistas— porque éstos son renuentes a la unidad y desean mantenerse siempre en la 

multiplicidad, al menos en su expresión simple que es la dualidad, conservando con ello la 

diferencia entre Dios y el hombre, o entre Dios y el Universo. 

 

Si bien cualquier experiencia mística es una experiencia de unidad, es decir de no-

dualidad,
973

  las denominaciones y descripciones que se den de ella dependan del contexto 

cultural y doctrinal. Así los monoteístas hablarán de la “visión de Dios”, los neoplatónicos 

de la experiencia del Uno, los budistas del nirvana, etc.
974

 Pero sin importar las diferencias 

de tradición, la experiencia mística siempre se trata de: 

                                                           
966

 Corbin, Henri. En Islam Iranien: aspects spirituels e philosophiques, Gallimard, Paris, 1972. 
967

 Duch, Lluis. Mito, interpretación y cultura. Aproximación a la logomítica, Herder, Barcelona, 2002, p. 

474. 
968

 Diez de Velasco, Francisco. El estudio de la religión: autonomía, neutralidad, pluralidad, en: Diez de 

Velasco-García Bazán. El estudio de la religión, Trotta, Madrid, 2002, p.  382. 
969

 Cf. Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, pp. 223-323, en especial, pp. 321-22. 
970

 Tagore, Rabindranath. Sadhana, en Tagore, Ed. SEP, México, 1924, p. 346. 
971

 Cf. García Bazán. La religión y lo sagrado, en: Diez de Velasco-García Bazán. Op. cit., p. 36-38. 
972

 Cf. Waines, David. El Islam, Cambridge University Press, España, 1998, p. 184-85. 
973

 Cf. Coomaraswamy, Ananda K. El Vedanta y la tradición occidental, Siruela, Madrid, 2001, p. 29. 
974

 Cf. Armstrong, Op. cit., p. 280; James, William. Las variedades de la experiencia religiosa, México, 

Lectorum, 2010, T. II, p. 145. 



209 

 

 

una experiencia de unidad de todas las cosas, una libertad frente a la 

distracción y la multiplicidad, y la pérdida del ego.
975

 

 

En última instancia, es la experiencia de lo Uno, la que constituye la experiencia mística.
976

 

En esta experiencia de unidad se hermanan las místicas de las diferentes tradiciones ya sea 

que conceptualicen eso como acercamiento a Dios, a un santo, a la Diosa, al Tao, a lo Uno, 

etc.  

 

En Occidente, el exponente por antonomasia de la mística en relación con lo Uno fue 

Plotino: “El Uno es el objeto de nuestra búsqueda”
977

. Para Plotino el ascenso del alma 

individual pasa primero por el Alma del mundo, luego llega a la Inteligencia y sin 

estacionarse ahí, sigue hasta lo Uno: 

 

Hay que contraer el pensamiento hasta lo Uno verdadero, extraño a toda 

multiplicidad, lo Uno que posee toda simplicidad y que es realmente simple.
978

 

 

Todo el proceso de la salvación, y, al mismo tiempo, todo el sistema, están, 

pues, en Plotino presididos y coronados por una experiencia (pathêma)
979

, 

experiencia del Uno que no es pensamiento, sino contacto inmóvil
980

, que no es 

ciencia, sino estado
981

. Esta experiencia supone una comunión (synousia) y, 

mejor que una visión (théama), es una salida de sí,
982

 simplificación, abandono 

de sí mismo, deseo de un contacto, detención... 
983

 

 

Pues no son dos, sino el mismo vidente es uno con el visto en cuanto no es 

propiamente visto, sino transformado en uno......Es uno él mismo, no 

poseyendo en sí él ninguna diferencia ni consigo mismo ni con los otros, pues 

próximo a él nada más se mueve, ni está presente ninguna pasión ni deseo.....ni 

tampoco razón ni pensamiento, ni el sujeto mismo, absolutamente, si así puede 

decirse, sino como arrobado o inspirado tranquilamente reposa en solitaria 

quietud en la inmovilidad de su esencia, sin plegarse en ninguna parte ni 

replegarse tampoco en sí mismo, en absoluto reposo y casi convertido en 

reposo él mismo, ni ocupado en cosas bellas, sino trascendente ya a lo bello, 

superando ya el coro de las virtudes. Y como quien ha penetrado hasta la parte 

más interior del templo, dejando tras de sí las imágenes que después, al salir 

nuevamente, serán las primeras que se le ofrecerán a la vista después de la 

contemplación interna, y después de la comunión, que aquí no es con estatuas o 

                                                           
975

 Armstrong, Op. cit., p. 283. 
976

 Cf. Plotino, Enéadas, I, 6, 7, 1; y Borrego Pimentel, Enrique Ma. Cuestiones Plotinianas, Universidad de 

Granada, España, 1994, p. 20. 
977

 Plotino, Enéadas VI, 9, 3, 15. 
978

 Idem V, 3, 16. 
979

 Cf. Idem VI, 9, 9. 
980

 Idem VI, 9, 9; -cf. V, 3, 17. 
981

 Cf. Idem VI, 7, 34 y VI, 9, 4. 
982

 Cf. Idem VI, 9, 11. 
983

 Puech, Henri Charles. En torno a la Gnosis, Taurus, Madrid, 1982, p. 120. 



210 

 

imágenes, sino con el mismo Dios, pues después aquéllas se convierten en 

visiones secundarias. Pero aquélla quizá no es visión, sino un modo distinto del 

ver: éxtasis y simplificación, rendición de sí mismo, deseo de contacto, quietud 

y comprensión de unión íntima, si se contempla el Dios que está en el interior 

del templo.
984

 

 

Para la tradición hindú, la conciencia de la personalidad comienza con la sensación de su 

separación del todo, surgiendo entonces la polaridad entre sujeto y objeto,  y culmina con la 

experiencia de su unidad con todo.
985

 La meta de la vida es la unidad con Brahman. Así lo 

expresa Graf: 

 

El dominio que ejerce la conciencia responsable de la oposición entre el mundo 

y Ser esencial, es el resultado de un largo proceso en el devenir. La integración 

del mundo del espacio y del tiempo con el mundo sobrenatural se realiza 

cuando el hombre alcanza finalmente su madurez como persona. El yo 

existencial se hace más y más transparente al Ser esencial y éste brilla cada vez 

más a través del yo profano. En la persona plenamente realizada en que se 

reúnen los polos contrarios, lo transparente y lo que se transparenta coinciden 

cada vez más. El hombre que lo vive puede decir de sí mismo: ‘el ojo que me 

ve y el ojo con que yo veo no son sino uno’. Entonces, gracias a la 

transparencia, la trascendencia inmanente en nosotros se manifiesta en nuestra 

humanidad.
986

 

 

En la tradición china taoísta, y de acuerdo al Tao Te King, sólo la vía mística nos conduce 

al Tao y cualquier otra sólo nos aleja.
987

 Sin embargo, la no existencia del Tao cobra un 

valor positivo en la vida interior, pues en cuanto se "adquiere" el Tao o se vive el Tao, 

viene un sentimiento de vaciamiento que genera quietud y de plenitud totales: 

 

¿Qué es la 'no existencia maravillosa' (miaowu)? Es la naturaleza del Tao. 

¿Cómo es el principio de la naturaleza del Tao la no-existencia maravillosa? 

Debido a su quietud profunda, así como a su respuesta a los impulsos. 

(Cuando) a partir de la quietud profunda se perciben los seres, se ve que no 

tienen atributos distintos; cuando se los percibe desde el punto de vista de la 

respuesta a los impulsos, se ve entonces que tienen atributos distintos; cuando 

se los percibe desde el punto de vista de la respuesta a los impulsos, se ve 

entonces que tienen atributos distintos. Hombres de buena voluntad, si se dice 

que la naturaleza del Tao se debe a que éste responde a los impulsos en el seno 

de la no-existencia, y si se dice que la naturaleza del Tao se debe a que hay 

existencias, pero quietas en reposo, se sabe entonces que la existencia del Tao 

no es la del mundo y que la no-existencia del Tao no es la del mundo. Eso es la 

'no-existencia maravillosa'.
988

 

                                                           
984

 Plotino. Enéadas, VI, 9º, 11. 
985

 Cf. Tagore, Rabindranath. Sadhana, en Tagore, Ed. SEP, México, 1924, p. 240. 
986

 Graf Dürckheim, Karl. El hombre y su doble origen, Cuatro Vientos Editorial, Chile, 1996, p. 104-05. 
987

 Cf. Preciado Idoeta, Iñaki. Estudio preliminar, en: Tao Te King. Los libros del Tao. Lao Tsé, Trotta, 

Madrid, 2006, p. 109. 
988

 Dz. 9.1.11 a-b; Cita tomada de: Robinet, Isabelle. Lao Zi y el Tao, Olañeta, Barcelona, 1999, p. 63. 



211 

 

 

Tanto Lao Tsé como Chuang Tsé consideran todas las contradicciones que son en el fondo 

caras de la oposición ren-yi (bien-mal) como perjuiciosas para la vida humana y para la 

consecución del Tao. Entre estas contradicciones están por ejemplo: verdad-falsedad, o 

existencia-no existencia.
989

 

 

El polo opuesto a la quietud es la lucha, en todas su manifestaciones. 

'Luchador?, 'agresivo', 'competir', tantos y tantos términos de este jaez que 

pueblan nuestro cotidiano parloteo, son manifestación verbal de ese espíritu de 

lucha que repudia el Lao Zi. La lucha (y la guerra como su expresión extrema) 

es el resultado final del deseo, de la ambición, de búsqueda de fama y riquezas. 

Obnubilado por el deseo y por la ambición, el hombre lucha, agrede, compite; 

en vano, pues al final nunca consigue verdaderamente su objetivo. Y ello es así 

porque no se acomoda al Tao.
990

 

 

Aquí Dai Taro Suzuki se refiere al principio del Tao en su relación con el individuo 

humano transcribiendo a Rinzai: 

 

Hay Él que está precisamente frente a todos estos seguidores del Camino, en 

este mismo momento, escuchando mi plática sobre el Dharma, el que no es 

quemado por el fuego, no es ahogado por el agua, el que vaga como en un 

jardín, aun cuando entra en los tres senderos malos o en Naraka, es el que 

nunca sufre consecuencias cármicas, ni cuando entra al reino de los fantasmas 

hambrientos o de los animales. ¿Por qué? Porque no conoce condiciones que 

deba evitar.
991

 

 
En el Islam la mística se encuentra preferentemente en la parte esotérica de éste que es la 

Tasawwûf que equivale al sufismo,
992

 cuya meta se puede resumir diciendo: 

que el creyente cuya perspectiva doctrinal no va más allá del exoterismo, 

conserva siempre una separación fundamental e irreductible entre la Divinidad 

y él mismo,mientra que el sufí reconoce, por lo menos en principio, la Unidad 

esencial de todos los seres o—para expresar lo mismo de modo negativo—la 

irrealidad de todo lo que aparece como distinto de Dios.
993

 

 
En relación con la cima del acercamiento entre el hombre y Allah, hay dos posturas en el 

sufismo. Una es la que plantea llegar a la unidad de visión (wahdat al-shuhud) en la cual 

mediante su actividad y voluntad el que ha salido en busca de Dios y Le contempla 

mantiene su identidad esencial aparte de la divina. La otra es la que plantea la unidad 

ontológica (wahdat al-wuyud) o fusión entre el hombre y Dios. Aquí el contemplativo, si 

logra la emancipación afectiva, cesa de ser un individuo para convertirse en la verdad que 

medita y el nombre divino que invoca.
994

 En este segundo planteamiento el más destacado 

                                                           
989

 Preciado Idoeta, Op. cit., p. 111. 
990

 Idem p. 102. 
991

 Susuki, D. T. y Fromm, Erich. Budismo Zen y Psicoanálisis. FCE, México, 1982. p. 44. 
992

 Cf. Burckhardt, Op. cit., p. 15. 
993

 Cf. Idem, p. 27. 
994

 Cf. Idem, p. 25. 



212 

 

es Muhyi l-Din ibn al-‘Arabi (m. 1240).
 995

 Algunos estudiosos han dicho que esta segunda 

postura está infiltrada de panteísmo y de monismo.
996

 

 

Para el maestro sufí Al-Junayd de Bagdad (muerto en 910 D. C.), toda búsqueda sufí es 

como un regreso al estado primordial del hombre en el primer día de la creación y una 

inmersión en la Fuente del Ser. Para el sufismo, igual que para otras místicas, la experiencia 

de superación de la separación o alienación es central.
997

 

 
Como se puntualizó en el Capítulo 2, el sufismo pertenece a la rama sunita; pero en la rama 

chiíta también se dio la mística. Aquí el principal representante es Mulla Sadra (Sadr al-Din 

Shirazi), que vivió en el imperio safaví de 1571 a 1640. Mulla Sadra resume los 

planteamientos de Avicena, Suhrawardí e Ibn-Arabí.
998

 

 
Además del sufismo, encontramos otra dimensión de la mística en el islam entendiendo la 

mística como experiencia de lo divino. Este otro aspecto es el de la sumisión y está 

intrínsecamente ligado al islam incluso por su denominación de origen. 

 
La experiencia mística, punto culminante de la experiencia religiosa, se da en forma 

gradual,
999

 como se hace especialmente patente en las las moradas del alma de Santa 

Teresa. Esta gradación es expresada por el Principio Piramidal, y por sus símbolos 

correlativos, como la pirámide, la montaña, etc. 

 
En cuanto a la expresión de la experiencia mística el recurso lógico no sirve, y lo que se usa 

es el lenguaje metafórico. Dice Baeck: 

 

El hombre puede hablar de lo eterno y lo infinito sólo con metáforas (...). 

Todos los esfuerzo por llegar a Dios mediante palabras terminan en la poesía 

religiosa (...) Siempre que experimenta lo oculto y lo insondable, el hombre 

puede reaccionar con la devoción del silencio, el más íntimo sentimiento del 

Dios vivo, o con la poesía y la plegaria que cantan lo inefable.
1000

 

 

Por eso el misticismo que unifica al hombre con Dios, no conoce la plegaria, 

sino sólo la unión y la contemplación.
1001

 

Por otro lado, ya sea que tengan contenido religioso específico o no, todas las artes tienen 

una connotación mística y pueden acercarnos al nivel y a la experiencia de lo sagrado, pero 

especialmente la poesía y la música. 

 
 
 
                                                           
995

 Cf. Waines, Op. cit., p. 184. 
996

 Cf. Idem, p. 185. 
997

 Cf. Armstrong, Op. cit., p. 290. 
998

 Cf. Idem, p. 330-31. 
999

 Cf. Cabrera, Isabel. Fenomenología y religión, en: Diez de Velasco-García Bazán. El estudio de la 

religión, Trotta, Madrid, 2002, p. 345. 
1000

 Baeck,  Leo. La Esencia del Judaísmo, Paidós, Buenos Aires, 1964,  p. 95-96. 
1001

 Idem,  p. 107. 



213 

 

6. EL TIEMPO Y LO SAGRADO. 
 
El tiempo tiene una cualidad eminentemente separativa; el tiempo desbarata y desune lo 

que dura, lo completo.
1002

 Por otro lado, lo sagrado tiene cualidad unitiva, tiende a la 

unidad, mientras que lo profano la tiene separativa, tiende a la partición o separación. A 

partir de esto tenemos dos variedades de tiempo que son aceptadas en muchas tradiciones: 

el tiempo sagrado y el tiempo profano.
1003

 

 

El tiempo profano es la duración en sí y es lo que desgasta a aquello en lo que el tiempo 

transcurre. Es lineal y destructor, aunque la ciencia moderna ha querido ver en esta 

característica una cualidad evolutiva. El tiempo profano, es decir, desacralizado, es solo 

"una duración precaria y evanescente que conduce irremediablemente a la muerte"
1004

 del 

individuo y al progreso paroxístico de la especie sin mayor sentido. 

 

El tiempo sagrado regenera las cosas, las vuelve al origen, y establece ciclos de ida y 

vuelta.
1005

 Para Eliade, el tiempo sagrado es un tiempo que no cambia ni se agota, un 

tiempo 

que no transcurre, un tiempo ontológico por excelencia, parmenídeo, siempre igual a sí 

mismo. 
1006

 Por lo tanto este tiempo tiene matices de eternidad. 

 

Heidegger también distingue dos tipos de tiempo que son equivalentes a los tiempos 

sagrado y profano, pero por su postura existencialista de finitud, él no categoriza estos dos 

tiempos como sagrado-profano.
1007

 

 

Para la visión antropológica moderna, en la mayoría de las culturas tradicionales hay tres 

tiempos:
 1008

 

- el  de los hombres tal como lo conocemos 

 - el del origen o tiempo mítico 

 - el primordial o no tiempo, antes del origen. 

 

Dentro de esta clasificación tripartita del tiempo se vertebran las categorías de sagrado y  

profano, perteneciendo a la primera el tiempo mítico y el no tiempo. En el caso del tiempo 

corriente de los hombres, encontramos tanto lo sagrado como lo profano. 

 

El tiempo mítico no es solo una época del pasado, sino también del presente y del futuro, es 

in illo tempore.
1009

 

                                                           
1002

 Cf. Marcos Dayan, Linda. Las puertas del tiempo: configuraciones filosóficas y literarias, Tesis de 

doctorado en Literatura Comparada, UNAM, México, 2003, p. 321. 
1003

 Cf. Eliade, Mircea. Lo sagrado y lo profano, Guadarrama, Madrid, 1973, p. 71. 
1004

 Idem, p. 100. 
1005

 Cf. Idem, p. 93. 
1006

 Cf. Idem, p. 64. 
1007

 Cf. Heidegger, Martin. Ser y Tiempo, Trad. Jorge E. Rivera, Chile, Editorial Universitaria, 2002, p. 450. 
1008

 López Austin, Alfredo. Los mitos del tlacuache, Alianza Editorial, México, 1990, p. 62. Schwarz, 

Fernando. Mitos, ritos, símbolos. Antropología de lo sagrado, Buenos Aires, Biblos, 2008, p. 129. 
1009

 Cf. Schwarz, Fernando. Mitos, ritos, símbolos. Antropología de lo sagrado, Buenos Aires, Biblos, 2008, 

p. 130. 



214 

 

Las ceremonias periódicas de retorno al origen rescatan el Tiempo mítico, el tiempo del 

origen, el que no transcurre, que no participa de la duración profana, que está constituido 

por un eterno presente siempre recuperable.
1010

 

 

Por ello periódicamente se trata de disolver el tiempo profano y regresar al tiempo sagrado. 

La disolución se realiza mediante el retorno al caos absoluto en ceremonias como las 

Saturnales, las orgías, el retorno de los muertos. De este caos resurge el cosmos. 

 

De cualquier manera, como dice Marcos, “el tiempo en sí mismo sólo es concebible 

trascendiendo el tiempo, superándolo, desbordándolo, llevándolo al roce con la eternidad 

que constituye el ser del cual el tiempo es un no”
1011

. 

 

Muy cercana a esta clasificación tripartita del tiempo, está la de Pannikar,
1012

 quien plantea 

tres formas de conciencia con respecto al tiempo dándoles nombres que aluden a un período 

cronológico, lo cual no quiere decir que estas formas de conciencia sean exclusivas de 

dicho período, sino que son predominantes en él, pero que pueden existir fuera de él, y aún 

coexistir en un mismo momento y en un mismo individuo. Por ello estas tres formas de 

conciencia son fases kairológicas. 

 

La primera de ellas es la conciencia no histórica en la que todo es sagrado y más 

específicamente, divino. Aquí el tiempo es subsidiario del espacio. Un tiempo autónomo 

(humano) no es de tanta importancia para esta conciencia. El tiempo es cósmico, o más 

bien antropocósmico, pues la separación de lo cósmico y lo humano no se ha realizado 

(todavía). Son las estaciones de la tierra las que miden el tiempo y no las hazañas de los 

hombres. El tiempo es el ritmo de la naturaleza, no un producto de la cultura. La alegría es 

el valor fundamental para esta conciencia, mientras que la esperanza es el valor básico del 

siguiente tipo de conciencia que es la histórica, y la esperanza se prueba controlando y 

dominando el futuro. 

 

La conciencia histórica cree en la autonomía de la raza humana respecto al tiempo de las 

entidades terrenales y supraterrenales. Este tiempo histórico, llamado humano, es entendido 

como impulso hacia el futuro, en el que se alcanzará la plenitud de la existencia o el 

bienestar definitivo, sean éstos los del individuo, la tribu, la nación o la humanidad entera. 

“Espacio y tiempo se convierten en paradigmas de la realidad. Algo es real para nosotros 

cuando podemos situarlo en la cuadrícula de las coordenadas espacio-temporales 

cartesianas.”
1013

 Éste es el nivel de conciencia en el que mayoritariamente se vive en la 

actualidad. Todo el sistema social, jurídico y económico, incluyendo la educación, vive en 

este marco. Es completamente el ámbito de lo profano. Existe, claro, la aparente sacralidad 

del futuro paraíso, pero es falsa: sólo una racionalización. “El hombre trabaja bajo el 

espejismo de un futuro histórico que debe alcanzarse: un gran imperio que construir, un 

futuro mejor que conquistar, lograr una educación para los hijos, conseguir que llegue el 

                                                           
1010

 Cf. Eliade, Mircea. Lo sagrado y lo profano, Guadarrama, Madrid, 1973, p. 79. 
1011

 Marcos Dayan, Linda. Las puertas del tiempo: configuraciones filosóficas y literarias, Tesis de doctorado 

en Literatura Comparada, UNAM, México, 2003, p. 112. 
1012

 Pannikar, Raimon. La intuición cosmoteándrica, Trotta, Madrid, 1999, pp. 119-163. 
1013

 Idem, p. 132. 



215 

 

dinero”
1014

.... y para todo ello hay ciencia infalible que ha generado una ideología 

“teconológico-paneconómica”
1015

 imperante en el “mundo judeo-cristiano-islámico-

marxista-occidental”
1016

.  

 

Este tiempo humano implica la convicción de que estamos sujetos al paso del 

tiempo, incompletos, y por esa razón debemos luchar contra la naturaleza, 

contra el destino, contra la tierra o la materia. Es una lucha por la libertad 

contra cualquier cosa supuestamente antagónica del hombre. Nuestro destino es 

(está en) el futuro. Mientras la conciencia temporal no histórica puede 

encontrar la plenitud del hombre en cada momento temporal, el tiempo 

histórico es indefinido y necesita ser ‘rescatado’ (redimido) en la eternidad o en 

un futuro cualitativamente diferente, para que el hombre pueda ser salvado de 

esa desesperación, propia de Sísifo, de no lograr nunca nada o no alcanzar 

ningún objetivo. El hombre histórico, a diferencia del hombre prehistórico, que 

está en una armonía mayor o menor con la naturaleza, cree estar en oposición 

dialéctica a  la naturaleza. El hombre civilizado es el ser humano no natural 

(cultural). Tanto la creencia en una eternidad futura como la creencia en un 

futuro eterno forman parte de la misma necesidad que siente la conciencia 

histórica, a saber, transcender la temporalidad.
1017

 

 

Mientras que la trascendencia es la categoría principal de la conciencia histórica, para la 

conciencia no histórica lo es la inmanencia. Inmanencia del o los espíritus divinos en 

nosotros y en el cosmos. Inmanencia en el sentido de que son dos seres en uno, que pueden 

distinguirse aparte, más no separarse, que no son ni dos ni uno. 

 

La tercera forma de conciencia es la transhistórica para la cual el criterio de verdad es la 

experiencia personal e individual en el momento presente. Por ello este tipo de conciencia 

entronca directamente con la experiencia mística.
 1018

El ejemplo paradigmático de este tipo 

de conciencia lo encontramos en el budismo. La conciencia no histórica ve la vida en la 

interacción entre pasado y presente, sin darle apenas importancia al futuro. La conciencia 

histórica está ocupad descargando el pasado en el futuro y el presente no es más que el 

gozne que los une. La conciencia transhistórica trata de integrar pasado y futuro en el 

presente,
1019

 generando una sabiduría que se basa en la experiencia del carácter 

momentáneo de nuestra existencia, sin acumulaciones del pasado o esperanzas para el 

futuro. Esta experiencia es cultivada especialmente por el budismo
1020

, aunque no 

exclusivamente por él. Al respecto abunda Pannikar: 

 

La realidad es básicamente discontinua. Nosotros creamos el tiempo. El tiempo 

no nos sostiene como una madre. Es nuestro hijo. La única realidad es el 

instante creador. La historia está tejida con los detritos, por así decir, de la 

                                                           
1014

 Idem, p. 130. 
1015

 Idem, p. 145. 
1016

 Idem, p. 145. 
1017

 Idem, pp. 127-28. 
1018

 Idem, p. 116 y 149. 
1019

 Idem, p. 153. 
1020

 Especialmente con la doctrina budista del Ksanavâda o carácter momentáneo de todas las cosas. 



216 

 

auténtica actividad humana y de cualquier actividad. La historia puede tener 

que ver con el karma.
1021

  Ambos son factores que afectan a nuestras vidas, y 

nosotros debemos librarnos de ellos. La vida humana es algo más que un 

crecimiento respecto al pasado y una proyección en el futuro. Es a la vez (y 

conjuntamente) la ex y la sistencia que constituyen nuestro ser. Ésta es la razón 

por la que sólo in-sistiendo en la ex-sistencia somos salvados. Y ésta es la 

experiencia de los contemplativos. Ellos viven el presente en toda su in-

tensidad, y en esta tensión descubren la in-tencionalidad y la integridad de la 

vida, el núcleo tempiterno, inefable, que es pleno en cada momento auténtico. 

Es el Nunc dimitis del viejo Simeón al darse cuenta de que su vida había sido 

cumplida en la visión del Mesías
1022

, o el hodie de Cristo al buen ladrón
1023

: el 

Paraíso está en el hoy, en el hic et nunc, pero no en su banalidad cotidiana o en 

las aspectos externos de la muerte y el sufrimiento. 
1024

 

 

Hay personas que viven tomando en cuenta la perspectiva trascendente y otros que no. Para 

los primeros todo toma un carácter sagrado. A ellos se refiere Pannikar
1025

 como portadores 

de una conciencia transhistórica—explicada precisamente en su cita inmediata anterior—

para la cual, el tiempo se toma como una dimensión constitutiva del Ser, es decir, que lo 

secular está inserto en una realidad que no se agota en lo temporal, acuñándose entonces el 

concepto de secularidad sagrada, sobre el cual explica Pannikar: 

 

El ser es temporal, pero es también algo más y ‘otro’ que eso. Ahora bien, este 

‘más’ no es una yuxtaposición, como si la eternidad, por ejemplo, llegara 

después del tiempo, o, como si un ser supratemporal fuera temporal ‘más’ algo 

más, simplemente atemporal. Del mismo modo, ese ‘otro’ no es otro ser que no 

participe de la temporalidad.
1026

  

 

Derivado de la conciencia transhistórica, Pannikar plantea la posibilidad de una secularidad 

sagrada, o invirtiendo los términos, de una sacralidad de lo secular: 

 

Por ‘secularidad’ me refiero a la convicción del carácter irreductible del 

tiempo, esto es, que Ser y tiempo están inextricablemente relacionados. El 

tiempo es experimentado como una dimensión constitutiva del Ser; no hay Ser 

atemporal. Secularidad sagrada es una expresión que significa que esta misma 

secularidad está inserta en una realidad que no se agota en su temporalidad. El 

ser es temporal, pero es también algo ‘más’ y ‘otro’ que eso. Ahora bien, este 

‘más’ no es una yuxtaposición, como si la eternidad, por ejemplo, llegara 

‘después’ del tiempo, o como si un ser supratemporal fuera temporal ‘más’ 

algo más, o simplemente atemporal.
1027

 

                                                           
1021

 Cf. Pannikar, Raimon. Time and History in the Tradition of India: kâla and karma en Cultures and Time, 

UNESCO, Paris, 1976, pp. 63-88. 
1022

 Evangelio de San Lucas, II, 25-32. 
1023

 Ibidem, XXIII, 43. 
1024

 Pannikar, Raimon. La intuición cosmoteándrica, Trotta, Madrid, 1999, pp. 153-54. 
1025

 Idem, p. 150. 
1026

 Idem, p. 150. 
1027

 Idem, p. 150. 



217 

 

 

Centrémonos ahora en el tiempo de los hombres tal como lo conocemos, que es el tiempo 

histórico. Es aquí donde existe el tiempo profano, el tiempo que existe con las cosas y sin 

cualidad sagrada. Esta opción surge con Aristóteles y se expande a plenitud entre sus 

herederos de la modernidad científica. Pero también este tiempo histórico puede adquirir 

cualidad sagrada, y así sucede para las culturas tradicionales (lo que aquí llamamos 

tradiciones, y sin olvidar que la tradición cristiana es heredera parcial de Platón). Por lo 

tanto el ordenamiento del tiempo debe reflejar el carácter sagrado del mismo. Cualquier 

calendario en su origen es un esfuerzo por llevar la perspectiva de lo sagrado a la vida 

cotidiana, de acercar lo sagrado a lo profano. 

 

Hay que destacar que para la cosmovisión cristiana, el tiempo profano no existe: todo el 

tiempo está sacralizado. Por eso cada día está dedicado a uno o varios santos, aparte de los 

días y temporadas especiales como la Navidad y la Semana Santa, que por desgracia han 

perdido en la actual sociedad secularizada todo su sentido. El tiempo aquí es santo, es 

divino. Sin embargo, en la civilización cristiana actual ambas categorías (tiempo profano y 

tiempo sagrado) están mezcladas y confundidas.  

 

Ese planteamiento del tiempo santo es exactamente el mismo que el de la Astrología greco-

babilónica que es la más popular en Occidente. 

 

En la tradición judía, madre de la cristiana, la correlación temporal entre lo sagrado y lo 

profano quedó establecida en el formato de la semana de 7 días: seis de ellos son dedicados 

a la actividad productiva (lo profano) y el séptimo, el shabath, es el día dedicado a Dios, es 

el espacio sagrado en medio de la profanidad: 

 

En él la luz del mundo superior irrumpe en el mundo profano, donde el hombre 

vive los seis días de la semana. (...) Es el día en el que un pneuma especial, el 

‘alma sabática’ penetra en el creyente, y esta posesión le capacita para captar 

de forma adecuada los secretos del mundo pneumático, en este día más que en 

cualquier otro.
1028

 

 

Para el taoísmo, el instante originario en el marco espacio-temporal, se sitúa anualmente en 

solsticio de invierno, y mensualmente en el día sin luna, momento de la Luna nueva, a los 

cuales corresponde el estado de profunda concentración, o incluso éxtasis en que se sume el 

adepto durante un ejercicio contemplativo. En el cuerpo humano —para el taoísmo—  este 

instante originario está representado por los riñones.
1029

 

En general, para la visión sacralizante, cada año nuevo se reitera la cosmogonía, se recrea el 

mundo, y nuevamente aparece el tiempo: se comienza de nuevo, es una regeneración.
1030

 

Además, en cada reactualización de los acontecimientos míticos, el ser humano reencuentra 

la oportunidad de transfigurar su existencia y hacerla semejante al modelo divino.
1031

 Pero 

aún sin necesidad de dicha reactualización, en el campo individual hay momentos en que el 

                                                           
1028

 Scholem, Gershom. La Cábala y su simbolismo, Siglo XXI, México, 2008, p. 153. 
1029

 Cf. Robinet, Isabelle. Lao Zi y el Tao, Olañeta, Barcelona, 1999, p. 80. 
1030

 Cf. Eliade, Mircea. Lo sagrado y lo profano, Guadarrama, Madrid, 1973, p. 93. 
1031

 Cf. Idem, p. 95. 



218 

 

presente “se congela y produce un presente extenso, un tiempo sagrado, un tiempo 

vertical”
1032

. Esta verticalidad que conecta con lo sagrado contrasta con la horizontalidad 

del tiempo profano.
1033

 

 

Los mayas así como los nahuas tenían dos calendarios. Uno de ellos computaba 360 días 

más cinco nefastos al año y era como nuestro calendario profano actual. Pero había otro 

calendario entreverado con el primero. Este último tenía un carácter especial al que a veces 

se le ha denominado “sagrado”. Este otro calendario consta de 260 días distribuidos en 13 

veintenas; pero también puede agruparse en 20 trecenas. Ahora, en la cosmovisión 

mesoamericana este tiempo divino determinaba la vida entera y por lo tanto también el 

gobierno en los diferentes estratos.
1034

 

 

Los dioses-fuerzas-tiempos ascienden y descienden por el camino del 

malinalli, doble torzal que une cielo, tierra e inframundo lo que hace que viajen 

en movimientos helicoidales.
1035

 

 

Pero además del ordenamiento del tiempo en ciclos cortos (días, semanas, meses y años), 

existen el ordenamiento en ciclos largos. Al respecto mencionaré solo dos ejemplos: el de 

los mayas y el de la India. 

 

Entre los mayas los grandes ciclos están ordenados de acuerdo a su calendario “sagrado”, 

es decir al Tzolkin de 260 unidades. Para ello utilizan como unidad de agrupación tanto el 

ciclo de 360 días como el de 260. Cuando usan como unidad el ciclo de 360 tenemos: 

- el katún que es un conjunto de 20 años de 360 días c/u. 

- el baktún que es un conjunto de 20 katunes. 

 

Recientemente acabamos de completar un ciclo muy importante de 13 baktunes que 

constan de 5125 años gregorianos (de 365 días). 

 
En cuanto a India, como se mencionó en el segundo capítulo,

1036
 el Vedanta, que es una 

exégesis de las Upanishads y es la doctrina o darsana más conocida fuera de India,
1037

 

ofrece dos posibilidades o escuelas: la teísta y la monista. Ahora bien, la escuela teísta se 

basa en  la visión cósmica (saprapañca) según la cual, Brahman es el fundamento 

omnímodo del universo. Aquí Brahman crea o más bien emite o hace surgir, emana de sí 

mismo el universo, pero no de una vez para siempre, sino cíclicamente, en un proceso 

eónico de constante emanación y recogimiento de donde surgen los días y las noches de 

Brahman o kalpa y pralaya.
1038

 Cada kalpa, a su vez, consta de cuatro yugas o períodos de 

                                                           
1032

 Marcos Dayan, Op. cit., p. 129. 
1033

 Cf. Kerkhoff, Manfred. KAIROS. Exploraciones ocasionales en torno a tiempo y destiempo, Universidad 

de Puerto Rico, Puerto Rico, 1997, p. 110. 
1034

 Cf. Carrasco. La sociedad mexicana antes de la conquista, p. 238, 264. 
1035

 Cf. López Austin, Alfredo. Los mitos del tlacuache: caminos de la mitología mesoamericana, Alianza 

Editorial Mexicana, México, 1990, p. 167; López Austin, Cuerpo humano e ideología, V. I, pp. 68-69 y 229. 
1036

 Ver supra, p. 78. 
1037

 Cf. Mora, Juan Miguel de. El concepto de la divinidad en el hinduismo, UNAM, México, 2003, p. 123. 
1038

 Cf. Bhagavad Gitâ VIII: “Cuando llega el día todos los seres distintos porceden de lo indistinto: cuando 

viene la noche, también es ahí donde se resuelvn, en aquello que se llama lo indistinto. Esta misma 



219 

 

duración decreciente proporcional a la relación 4, 3, 2, 1. El desarrollo de los yugas marca 

las etapas de una decadencia progresivamente acelerada del dharma (es decir de las 

responsabilidades y el orden humano y natural). El postulado intrínseco aquí es que el 

dharma siempre tiende a degradarse por la nesciencia de la humanidad, nesciencia que 

podría equipararse con el pecado original judeo-cristiano.
1039

 En medio de los yugas, cada 

tanto aparece Vishnú por la Tierra para restablecer el dharma hasta cierto grado, no 

completamente. A cada aparición se le denomina avathar.  

En otra versión cada kalpa o día de Brahma se divide en catorce yugas también llamados 

Maha-yugas o Manvantaras porque al principio de cada uno de ellos aparece un Manu o 

legislador,
1040

 y durante su transcurso aparecen siete nuevos rishis o videntes y nuevos 

avhataras.
1041

 

 

Contrasta con esto la postura del cristianismo que no reconoce los ciclos, sino solo dos 

grandes eras: antes y después de Cristo. 

Ahora bien, el tiempo sagrado y el profano se basan en los tres momentos básicos del 

tiempo: pasado, presente y futuro; y además hay una correlación entre estos tres momentos 

y los tiempos sagrado y profano. El presente es equivalente al instante. Aquí cito a 

Aristóteles: 

 

El instante mide al tiempo en cuanto anterior y posterior. El tiempo es el 

número de la traslación; y el instante... es como la unidad del número. Y el 

tiempo es continuo por medio del instante, y se divide por él... Y es todavía 

claro que el instante no es una porción del tiempo, como la división no es una 

porción del movimiento, ni el punto es porción de la línea... Entonces, en 

cuanto es límite, el instante no es tiempo...
1042

 

 

En efecto, el instante, que es el presente, no es tiempo, es eternidad. Eternidad es ausencia 

de tiempo, no podría ser la prolongación infinita del tiempo del pasado al futuro. Eternidad 

es por lo tanto presencia inmutable, lo cual es imagen de un misterio.
1043

 Así el presente es 

el “tiempo” o más bien el momento sagrado por excelencia, y desde la óptica de pasado-

futuro, está sujeto a aporías. Otra vez Aristóteles: 

 

Y como tal, que cumple semejante función (de dividir), el instante es siempre 

distinto y en cuanto une es siempre el mismo...
1044

 

 

                                                                                                                                                                                 
multillplicidad de los seres, cuando ha venido una yotra vez a la exitencia, hijo de Prthâ, se reabsorbe a su 

pesar cuando llega la noche; surge de nuevo cuando vuelve el día.” 
1039

 Cf. Hulin, Michel y Kapani, Lakshmi. Hinduísmo; en: Delumeau, Jean, El hecho religioso, una 

enciclopedia de las religiones hoy, Siglo XXI, México, 1997, p. 261. 
1040

 Cf. Dowson, John. A classical dictionary of hindu mythology and religion, geography, history, and 

literature, Munshiram Manoharlal, New Delhi, India, 2000, p. 381-82. 
1041

 Cf. Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 2009, p. 426. 
1042

 Aristóteles. Física, IV, 17, 220. Trad. tomada de: Mondolfo, Rodolfo. El pensamiento antiguo, Losada, 

Buenos Aires, 2003, T. II, p. 53. 
1043

 Cf. Diel, Paul. Psicoanálisis de la divinidad, FCE, México, 1959, p. 160. 
1044

 Aristóteles. Física, IV, 19, 222. Trad. tomada de: Mondolfo, Rodolfo. El pensamiento antiguo, Losada, 

Buenos Aires, 2003, T. II, p. 53. 



220 

 

Es necesario también que el instante, considerado no en sentido relativo, sino 

absoluto y primero, sea indivisible y tal permanezca en cualquier tiempo. 

Porque es extremidad del pasado, más allá de la cual no hay ningún porvenir, y 

es extremidad del porvenir, más allá de la cual no hay nada de pasado: y esto se 

ha llamado el límite de entrambos...Nos es posible movimiento en el instante... 

pues si fuese posible, en él podría moverse lo más rápido y lo más lento..., por 

eso se dividiría el instante. Pero era indivisible: por lo cual no puede darse 

movimiento en el instante. Pero tampoco reposo.
1045

 

 
En otras palabras, diremos que el momento presente es el nivel del Ser que trasciende todas 

las posibilidades y las abarca, e incluye en sí simultáneamente todas las contradicciones. Es 

el nivel del tiempo y del no tiempo a la vez.  Es a este nivel del Ser al que apunta Plotino, 

para quien el tiempo: 

 

transforma en sucesión lo que, de hecho, es totalidad: se halla ligado a los 

avatares del alma y nace de una deficiencia del alma que se desprende de la 

contemplación del mundo inteligible en el que todo está presente a todo. Por 

tanto, el tiempo sólo existe en un grado inferior de la escala de los seres, y 

como una ilusión o una realidad provisional. Desaparece cuando el alma, 

borrando la distancia que la separa de la Inteligencia, alcanza lo Inteligible y se 

reabsorbe en ello.
1046

 

 

Los tres momentos del tiempo. están en relación con los tres tipos de conciencia de 

Panikkar. La conciencia transhistórica está en clara relación con el momento presente. Las 

otras dos dependen ambas de pasado y futuro simultáneamente, con énfasis en el ritmo 

natural la no-histórica y en el ordenamiento calendárico la histórica. 

 
 
8. TIEMPO Y MÍSTICA. 
 
La esencia del tiempo es el cambio que conlleva la disolución de la existencia momentánea 

y la esencia de la vida es el tiempo. La vida es pérdida, y el elemento que determina esta 

pérdida es el tiempo. Pues, en efecto, el transcurrir del tiempo, "la duración, cuyos instantes 

se engendran y se destruyen todos ellos el uno al otro, en la que cada momento surge tan 

sólo para verse engullido inmediatamente en el instante siguiente, en la que todo aparece, 

desaparece y reaparece en un abrir y cerrar de ojos"
1047

, sin interrupción, encierra en sí, tras 

una apariencia de vida, un transcurrir de muerte. Vivir en el tiempo es perder, sólo viviendo 

FUERA DEL TIEMPO  se puede ganar, y ésta es una experiencia plenamente subjetiva. De 

esta manera, el logro de la liberación, la iluminación o cualquier experiencia mística, pasa 

por la superación del tiempo. Hay que destacar la visión MANIQUEA para la que el 

mundo infernal—reino de las tinieblas y del mal—se concibe a imagen del hombre sumido 

en la pura duración del tiempo, en el devenir absoluto: 

                                                           
1045

 Aristóteles. Física, VI, 2, 234. Trad. tomada de: Mondolfo, Rodolfo. El pensamiento antiguo, Losada, 

Buenos Aires, 2003, T. II, p. 54. 
1046

 Puech, H. Charles. En torno a la Gnosis, Taurus, Madrid, 1982, p. 105; Cf. Plotino, Enéadas III, 7, 11-12. 
1047

 Puech, Op. cit., p. 301. 



221 

 

 

Los seres demoníacos que pueblan las cinco regiones superpuestas del Imperio 

del Príncipe de las Tinieblas, no perciben más que lo inmediato; su capacidad 

de ver y de entender es de pocos alcances, limitada a lo puramente actual y 

próximo. Sólo reaccionan ante lo instantáneo, ni actúan más que en  lo 

instantáneo, sin plan ni reposo. Aparecen, se devoran entre sí, se engendran, y 

se vuelven a devorar y a destruir entre sí —perpetuamente, mecánicamente, 

podría decirse—a todo lo largo de un devenir si propósito ni término que en 

realidad es desorden, confusión, locura o absurdidez, incluso abominación: una 

serie de refriegas en la noche, encarnizadas y sin razón, que suscita, insaciable, 

una especie de apetito insensato y bestial de aniquilación, el deseo, el instinto, 

la enthýmêsis de la muerte.
1048

 

 

Fuera del tiempo, lo que tenemos es la eternidad: 

 

La eternidad es, pues, la permanente y simultánea posesión que el Ser tiene de 

sí mismo y de todos sus momentos.
1049

 

 
La eternidad puede ser entendida como la coexistencia de todos los momentos temporales, 

y entonces la conciencia tiende a la eternidad: 

 

pues rebasa la puntualidad del instante y se abre a un presente que persiste y 

que empieza a romper, si no la continuidad, sí la secuencia, la sucesividad. La 

distensión del alma hace posible la duración, da una extensión al presente, hace 

virtualmente simultáneo lo sucesivo, (pudiendo incluso) unir eventos que no 

son adyacentes, descubrir analogías, asociar y yuxtaponer lo que en el tiempo 

espacial y físico está separado. En este sentido, en vez de plegarse a linealidad 

horizontal de la sucesividad y la causalidad, comienza a trazar verticales que 

sintetizan, unifican y hacen simultáneo lo secuencial y disperso.
1050

  

 

La conciencia común humana tiene tendencia a todo lo anterior, la conciencia del Hombre 

Universal (que se expondrá en el siguiente apartado) lo realiza a plenitud.  
 

Pero tiempo y eternidad podrían no ser una oposición irreductible. La pausa antes del 

Nirvana, antes de sumergirse en la plácida fuente de la eternidad, representa el darse cuenta 

de que la distinción entre la eternidad y el tiempo es sólo aparente, hecha por la mente 

racional, pero disuelta en el conocimiento perfecto de la mente que ha trascendido las 

parejas de contrarios. Lo que se comprende es que el tiempo y la eternidad son dos aspectos 

de la misma experiencia total, dos planos del mismo inefable no dual; es decir, la joya de la 

eternidad está en el loto del nacimiento y de la muerte.
1051

 

 
 

                                                           
1048

 Idem, p. 301. 
1049

 García Astrada, Arturo. Tiempo y eternidad, Gredos, Madrid, 1971, p. 21. 
1050

 Marcos Dayan, Op. cit., p. 116. 
1051

 Cf. Campbell, Joseph. El héroe de las mil caras, FCE, México, 2009, p. 141-42. 



222 

 

CONCLUSIÓN DEL CAPÍTULO. 
 

Según el principio piramidal, la realidad se va conformando por una serie sucesiva de 

niveles según la cual, cada nivel que se va acercando a lo Uno tiene calidad esotérica con 

respecto a los niveles relativamente más lejanos de lo Uno. Desde esta perspectiva la 

realidad adquiere multiplicidad de sentidos, y lo mismo sucede con la revelación, con la 

iluminación y, para usar términos cristianos, con la salvación del alma. Así que el principio 

piramidal constituye una excelente herramienta teórica para el estudio de lo sagrado 

 

Los multiniveles de la realidad pertenecen al rango de lo múltiple. En el rango de lo Uno no 

hay subdivisiones. Por eso se puede hablar en síntesis de dos niveles: el de lo Uno y el de lo 

múltiple. La eternidad junto con el tiempo pertenecen al primero;  el tiempo sin eternidad 

distingue al segundo. 

 

Ahora, el ordenamiento del tiempo tiene su origen en el terreno de lo sagrado y siempre ha 

dependido de la sacralidad. Los calendarios constituyen el esfuerzo por sacralizar el tiempo. 

Pero el ser humano dispone además de la posibilidad de trascender el tiempo, lo cual se da 

en la mística. No es en la especulación, sino en la mística,  donde encontramos la 

experiencia humana más cercana al nivel de lo Uno, que es el nivel de la eternidad. Como 

dice Armstrong, el Dios de las ortodoxias religiosas divide a la humanidad en grupos 

enfrentados, mientras que el Dios de los místicos es una fuerza unificadora.
1052

 

 

* * *  

 

 

 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                           
1052

 Cf. Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, p. 304. 



223 

 

CAPÍTULO VII. 
EL HOMBRE SAGRADO Y SU REFERENCIA A LO UNO. 

 

 
En este capítulo he de abordar la cuestión de lo Uno aplicada al ser humano, lo cual nos 

llevará  a hablar del Hombre Sagrado u Hombre Universal. 

 

 
1. Planteamiento General. 
 

Según el Principio Piramidal, lo Uno absoluto se va replicando hacia abajo en la pirámide 

cósmica, apareciendo otros Unos relativos. En algún momento aparece lo Uno referido al 

Ser humano, lo cual encontramos en todas las tradiciones repasadas en el capítulo 2; y en 

algunas de ellas encontramos incluso la identificación entre el Uno humano y lo Uno 

absoluto. A este Uno humano, le llamo aquí el Hombre Universal y en algunas tradiciones 

ha estado confundido con el Dios Absoluto. 

 

El Hombre Universal es la figura que media entre lo múltiple humano y lo Uno divino. En 

todas las religiones existen figuras de mediación, es decir figuras que conectan al hombre 

con lo divino. En las culturas de desarrollo ideológico menos elaborado, en África y 

Oceanía, esta mediación es llevada a cabo por los ancestros, quienes ahí ocupan el lugar del 

Hombre Universal. En la antigua Sumeria una de las figuras mediadoras, que a su vez era 

dios, era Enki, dios de la sabiduría, mago y maestro del ritual y los encantamientos, 

mediador ante los dioses por parte de los mortales.
1053

 En China Huainan Tsé habla de un 

hombre único, magnífico, síntesis de la humanidad entera, poseedor de la clave secreta de 

los mecanismos del mundo y ordenador cósmico que a la vez contempla y conoce el 

universo.
1054

 En palabras de Robinet, este Santo: 

 

Contempla al Uno al mismo tiempo que a lo múltiple y recíprocamente, sin que 

ninguno de estos dos aspectos del mundo le haga olvidar al otro.
1055

 

 

El Hombre Universal es el conjunto de todas las entidades individuales humanas en su parte 

espiritual: 

 

El Ser-cósmico, totalidad de todos los seres, es en sí mismo un ser. Los elementos 

que lo constituyen, su intelecto, su mente, son semejantes a los de los seres 

individuales. También él muere y renace. Es el Universo; el Universo es su forma. 

El Ser-cósmico no es un dios personal que crea de la nada. Crea porque crear es su 

naturaleza, su vida, su funcionamiento.
1056

 

 

                                                           
1053

 Cf. Wolkstein, Diane y Kramer, Samuel Noah. Inanna, reina del cielo y de la tierra, CONACULTA, 

México, 2010, p. 137. 
1054

 Huainan Zi , Caps. 13 y 18; Cf. Robinet, Isabelle. Lao Zi y el Tao, Olañeta, Barcelona, 1999, p. 115-118. 
1055

 Robinet, Op. cit., p. 120. 
1056

 Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 2009, p. 89. 



224 

 

Platón insinúa o incluso diríamos bosqueja al Hombre Universal en el libro III de La 

República con el planteamiento de la constitución del Estado a base de los hombres de oro, 

plata, hierro y bronce, y su correspondencia con la constitución del alma humana. 

 

Pero es en el hinduísmo donde encontramos con mayor precisión y en su expresión 

histórica más antigua la figura del Hombre Universal. Desde el Rig Veda, cuando se narra 

el origen de las castas como surgidas de las diferentes partes del cuerpo de Brahman, ya 

hay una primera aproximación en este sentido. Este pasaje se ha tomado sobre todo en 

relación con las castas sociales, pero también puede entenderse en el sentido de que todos 

los seres humanos proceden de la misma fuente, y que todos ellos conforman un solo 

cuerpo, el de Brahman, ocupando cada uno diferentes funciones cósmicas en dicho cuerpo. 

 

La composición de los Vedas y la compilación del Mahabharata se le asigna a un personaje 

mítico llamado Vyasa. En los Puranas se mencionan al menos veintiocho Vyasas, 

encarnaciones de Vishnu o de Brahma que descendieron a la tierra en diferentes edades 

para promulgar o arreglar los Vedas.
1057

  De Vyasa se dice que en la tercera edad del 

mundo comprendió la debilidad del espíritu humano, dividió el saber tradicional, el Veda, 

en muchas ramas,
1058

 fijó y organizó los dieciocho Puranas, compiló el Mahabharata 

dándolo a conocer.
1059

 Pero además surge Vyasa en todas las edades del mundo en 

compañía en compañía de Satyavati (Verdad) y ordena el árbol del saber (Veda druma).
1060

 

 

Pero así como tenemos a Vyasa en la India, tenemos a Zoroastro en Persia, a Fo-hi en 

China, a Thoth-Hermes en Egipto, a Quetzalcóatl en Anáhuac, y a todos los fundadores de 

ciudades o civilizaciones que aparecen en mitos y ritos, y que han sido considerados unas 

veces míticos y otras históricos.  Diódoro Sículo
1061

 nos da noticia de seis de estas figuras 

que proporcionan las leyes a seis  legisladores de la antigüedad. Entre ellos están Apolo que 

da las leyes a Licurgo en Esparta, Zalmoxis que se las da a los dacios, y Yahvéh que se las 

da a Moisés entre los judíos. Todos estos personajes a los que se hacen remontar las leyes,  

muchos de ellos llamados Dioses, pueden ser entendidos como nombres que resumen el 

parecer de una colectividad cuando ésta se ajusta a las leyes cósmicas, las cuales pueden 

considerarse como un “querer universal”, siendo la expresión de éste aquello que en la 

tradición hindú se designa como Prajapati, y en cada ciclo cósmico específico, como 

Manú.  

 

Si profundizamos en este parecer colectivo ajustado a las leyes cósmicas, veremos en él y 

en los personajes que lo representan, a la inteligencia cósmica, es decir, al pensamiento 

reflejado en el orden universal. Esta inteligencia o pensamiento es expresión del prototipo 

del hombre al que en India se llama “manava” porque posee manas que es el elemento 

pensante o racional. Cabe aquí mencionar también a Manu que aparece en la Bhagavad-gîtâ 

                                                           
1057

 Cf. Dowson, John. A classical dictionary of hindu mythology and religion, geography, history, and 

literature, Munshiram Manoharlal, New Delhi, India, 2000, p. 370. 
1058

 Bhagavata Purana 1, 3, 21. 
1059

 Devi Bhagavata 1, 3, 17. 
1060

 Bhagavata Purana 2, 7, 36. 
1061

 Diódoro Sículo, Bibliotheca Historica I, 94, 1-2. Cf. Assman, Jan. La distinción mosaica o el precio del 

monoteísmo, Akal, España, 2006, p. 90. 



225 

 

y en el Bhagavata Purana, quien es el hombre original y legislador mítico, expresión de 

Vishnu.
1062

 

Plotino el neoplatónico designó a la Inteligencia—su segunda hipóstasis—como el “Primer 

Legislador” y “Ley misma del Ser”.
1063

 Podemos decir, con Tarnas, lo mismo en otros 

términos: 

 

...que las atrevidas conjeturas y mitos que la mente humana produce en su 

busca de conocimiento provienen, en última instancia, de algo mucho más 

profundo que una fuente puramente humana. Provienen del manantial de la 

naturaleza misma, del inconsciente universal que, a través de la mente y de la 

imaginación humanas produce su propia realidad en paulatino despliegue.
1064

 

 

De esta manera los personajes míticos mencionados, Zoroastro, Fo-hi, Vyasa, Thoth, 

Hermes, etc., no representan tan solo una colectividad, sino que son representantes de un 

solo hombre, un hombre que aglutina a todos los pequeños hombres, pero que los aglutina 

no en una colectividad como la lógica indicaría, sino en un solo hombre mayúsculo: el 

Hombre Universal. Un carácter similar al de estos varios personajes pudo tener la figura de 

Pitágoras para los pitagóricos, siendo ese el motivo por el cual todas las aportaciones 

individuales de ellos a su sistema eran siempre adscritas al propio Pitágoras.
1065

 En un caso 

también similar se encuentra el poeta griego Homero, de quien Tarnas dice: 

 

Incluso la excelsa figura de Homero sugería una síntesis peculiarmente 

indivisible de lo individual y lo universal. Los monumentales poemas épicos, 

extraídos de una psique colectiva más amplia, fueron creaciones de la 

imaginación racial helénica transmitida de generación en generación, de bardo 

en bardo, a la vez que se desarrollaba y se refinaba.... Homero fue, al mismo 

tiempo un poeta individual y una personificación colectiva de la memoria de la 

Grecia antigua.
1066

 

 
Las aproximaciones al Hombre Universal se han dado desde diferentes contextos culturales 

y en ellos han rendido el fruto que consiste en el acercamiento de los hombres particulares 

(varón y mujer) al Hombre Universal. Así el Hombre Universal tomó el nombre de Yahvé 

(Yo soy) en el Antiguo Testamento, Jesucristo en el cristianismo, Vishnú en una parte del 

hinduismo
1067

. 

 

Como dice Danielou,
1068

 Vishnú no es un dios personal que pertenezca a una religión 

concreta, sino una realidad, un principio universal inevitablemente representado en toda 

teología, en todo código de símbolos cosmológicos o religiosos. Vishnu aparece ya en el 

Rig-veda pero con un carácter poco prominente y se le da el papel del gran preservador. En 

los Brahmanas reaparece con nuevos atributos, pero es hasta el Mahabharata y los Puranas 

                                                           
1062

 Cf. Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 2009, p. 425. 
1063

 Plotino. Enéada V, 9, 5, 25-30. 
1064

 Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 548. 
1065

 Cf. Cornford, F. M. Platón y Parménides, Visor Dis., Madrid, 1989, p. 36. 
1066

 Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 40. 
1067

 Cf.Zimmer, Heinrich. Filosofías de la India, España, Sexto Piso, 2010, p. 384. 
1068

 Danielou, Op. cit., p. 48. 



226 

 

en donde ya aparece con el carácter de segundo miembro de la Trimurti, a partir del cual se 

le rinde culto especial.
 1069

 

 

La figura del Hombre Universal se aproxima al Purushá  del sistema Samkhya de la India. 

Sin embargo el Purushá se conserva como un espíritu perfecto pero individual, mientras 

que en el Hombre Universal los espíritus individuales se unifican. El Hombre Universal 

sería una jerarquía inferior al Atman y parte de éste, siendo este último: 

 

El Yo (que) mora en todos los seres; él está dentro de todos los seres; pero los 

seres no lo conocen; todos los seres son su cuerpo, él controla a todos los seres 

desde dentro. Él no es visto, pero ve; él no es oído, pero oye; él no es pensado, 

pero es el pensador. Él es desconocido, pero es el que conoce. Nadie ve, salvo 

él; nadie oye, salvo él; nadie piensa, salvo él; nadie es consciente, salvo él. Él 

es el Yo, el Gobernatne interior, el Único Inmortal.
1070

 

 

Dentro de la tradición taoísta,  Huainan Zi habla de un hombre único, magnífico, síntesis de 

la humanidad entera, poseedor de la clave secreta de los mecanismos del mundo y 

ordenador cósmico que a la vez contempla y conoce el universo.
1071

 En palabras de 

Robinet, este Santo: 

 

Contempla al Uno al mismo tiempo que a lo múltiple y recíprocamente, sin que 

ninguno de estos dos aspectos del mundo le haga olvidar al otro.
1072

 

 
2. ISLAM. 
 

En el sufismo existe el concepto de al-Insân al-kamil, que tiene dos acepciones. La primera 

designa la síntesis permanente y actual de todos los estados del Ser, síntesis que es a la vez 

un aspecto inmediato del Principio y la totalidad de todos los estados relativos y 

particulares de la existencia. Esta síntesis es el prototipo único (al-Unmuday al-farid) del 

que se habla en el Corán.
1073

  Sería éste el Hombre Universal. La segunda es la del hombre 

perfecto que llega a identificarse con este prototipo por haber realizado la Unión o 

Identidad suprema como los grandes mediadores espirituales como los profetas y los 

santos.
1074

 

 
En la postulación del Hombre Perfecto destaca el Shayk sufi Ibn’Arabí. El Hombre 

Perfecto (Insan i-kamil) es un ser humano de carne y hueso perteneciente a este mundo 

corruptible pero que ha llegado a la perfección, es decir que es la realización microcósmica 

                                                           
1069

 Cf. Dowson, John. A classical dictionary of hindu mythology and religion, geography, history and 

literature, Munshiram Manoharlal, New Delhi, India, 2000, p. 360-63. 
1070

 Brihadaranyaka Upanishad, 3, 7, 1.  Trad. tomada de:Zimmer, Heinrich. Filosofías de la India, España, 

Sexto Piso, 2010, p. 400. 
1071

 Huainan Zi , Caps. 13 y 18; Cf. Robinet, Isabelle. Lao Zi y el Tao, Olañeta, Barcelona, 1999, p. 115-118. 
1072

 Robinet, Isabelle. Lao Zi y el Tao, Olañeta, Barcelona, 1999, p. 120. 
1073

 Corán XXXVI, 11. 
1074

 Cf. Burckhardt, Titus. Esoterismo islámico. Una introducción a las doctrinas esotéricas del Islam, 

Taurus, Madrid, 1980, p. 94-95. 



227 

 

del Hombre Universal, o como dice Corbin, del Ser divino,
1075

 y que, por lo tanto, encarna 

el misterio de Dios en cada generación. El ejemplo quizás más famoso de eso pudiera ser 

Jesús de Nazareth, pero de ninguna manera el único. Este puesto, claro, fue ocupado por 

Mahoma en su momento.
1076

 Corbin comenta lo siguiente respecto al Hombre Perfecto en 

la tradición islámica: 

 

El Hombre Perfecto (Anthropos teleios, Insân Kâmil), es la teofanía perfecta 

(mazhar kâmil) del conjunto de los Nombres divinos. Es, en el grado inicial, el 

ser designado bien como Espíritu supremo (Rûh A’zam), bien como Pura 

Esencia Mohammádica (Haqiqât moahammadiya), bien como arcángel 

Gabriel, Primera inteligencia surgida del Hálito de Compadecimiento (Nafas 

Rahmâni), que reina en el ‘Loto del Límite’. (...) Es el homólogo del Noûs de 

los neoplatónicos, del Obedecido (Motâ’) en Ghazâli, del Arcángel sacrosanto 

o Primera Inteligencia del Ismailismo (Malak moqaddas, ‘Aql Awwal, 

Protoklistos, Deus Revelatus), del Logos de la teología cristiana; es el Espíritu 

Santo (Rûh al-Qods) como potencia cósmica.
1077

 

 

El sufi Sohravardí utiliza otro concepto con igual contenido al del Hombre Universal: es el 

de Naturaleza Perfecta. 

 

Encontramos también en la tradición taoísta la figura del Hombre Perfecto. Uno de los que 

se ajustan a esta figura es el santo para Zhuang Zi es quien se sumerge en el agua sin 

mojarse y entra en el fuego sin quemarse, lo cual es signo de que se encuentra más allá del 

yin y del  yang. Este santo es totalmente libre: fluido y alerta, navega y juguetea fuera del 

mundo cabalgando las nubes y regocijándose en la música del mundo. Está exento de toda 

preocupación práctica, moral, política o social, de toda inquietud metafísica, de toda 

carencia y toda búsqueda. Contiene en sí mismo al universo y goza con total plenitud.
1078

 

 

El Hombre Perfecto es algo equivalente o al menos similar a la doctrina hindú de los 

avatares de Vishnú. Para la tradición sufi, el final de la vía mística es aquel en el que la 

mirada del que contempla la Belleza del testigo de su contemplación no es diferente de la 

mirada del propio testigo. Esto significa que el contemplador es el contemplado y 

viceversa.
1079

 Este es el sentido más profundo del simbolismo del espejo, simbolismo que 

se usa tanto en el sufismo como en otras tradiciones. En la tradición mexica este 

simbolismo adquiere una proporción tal que se le asigna una divinidad: Tezcatlipoca, el 

espejo humeante. Hasta dónde para algunos círculos mexicas, Tezcatlipoca adquiría esta 

profundidad hermenéutica queda como tarea pendiente. 

 

Aunque están emparentadas, es importante diferenciar las dos figuras: la del Hombre 

Universal y la del Hombre Perfecto, pues la primera se refiere a lo Uno referido al ser 

humano como género, es decir a la humanidad, mientras que la segunda se refiere a la 

                                                           
1075

 Cf. Corbin, Henri. La imaginación creadora en el sufismo de Ibn’Arabí, Destino, Barcelona, 1993, p. 317. 
1076

 Cf. Cf. Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, p. 303. 
1077

 Corbin, Henri. La imaginación creadora en el sufismo de Ibn’Arabí, Destino, Barcelona, 1993, p. 368. 
1078

 Cf. Robinet, Isabelle. Lao Zi y el Tao, Olañeta, Barcelona, 1999, p. 38-39; Chuang Tsú....cap. 2 y 7. 
1079

 Cf. Corbin, Henri. El hombre de luz en el sufismo iranio, Siruela, Madrid, 2000, p. 119. 



228 

 

realización individual plena del aspecto espiritual de la humanidad. La figura del Hombre 

Perfecto se refiere a un ser humano individual pero no en exclusividad, es decir que el 

Hombre Perfecto puede darse en varios individuos. 

 

Es entre estos individuos que se pudieran encontrar quienes reciben el calificativo hindú 

vishnuita de avatares. Algunos de éstos son archiconocidos y reconocidos como fundadores 

de religiones como Buda, Mahoma, Moisés y Jesús. Pero encajan también en la figura del 

Hombre Perfecto los fundadores de civilizaciones a que se hecho referencia al inicio de este 

apartado: Vyasa, Zoroastro, etc. 

 

En la doctrina de los avataras de Vishnú se conjuntan las figuras del Hombre Universal y el 

hombre perfecto, siendo el primero el mismo Vishnú, y el segundo, es decir, el hombre 

perfecto, cada uno de sus avataras: 

 

En todos los momentos cruciales de la historia del mundo, Vishnú se 

manifiesta bajo la forma de una individualidad personificada que guía la 

evolución y el destino de los diversos órdenes de la Creación, de las diversas 

especies y formas de vida. (...) Cuando para un grupo de hombres, o aún para 

un solo individuo, las formas del conocimiento esenciales para realización de 

su destino no están presentes, sino fuera de su alcance, y la vida humana queda 

así privada de su razón de ser, Vishnú está obligado a hacer accesible este 

conocimiento, y entonces se produce una nueva revelación. Por lo tanto, en 

cada ciclo del tiempo hay un nuevo descenso divino que adapta la revelación a 

las condiciones de un nuevo mundo.
1080

 

 

Según el Matsya Purana hay diez avataras de Vishnú que marcan diez edades o yuga-

avataras. Según el Bhagavata Purana, hay veintidós que incluyen las diez mencionadas. 

En los dos casos se admite que el último avatar (el 10 y el 22) está aún por llegar para 

finalizar esta era. Estas son encarnaciones mayores, pero también se admiten encarnaciones 

menores de algún aspecto de Vishnú. 

 

Hay otras denominaciones para referirse al Hombre Perfecto. Una de ellas es la de yogui, 

como aquel que ha realizado la unión perfecta y definitiva. El estado de yogui verdadero es 

el del ser que ha alcanzado y posee en pleno desarrollo las posibilidades más altas, 

desprendiéndose de todo lo contingente y haciéndose supra-individual. Por ello el yogui es 

idéntico al Hombre universal. 

 

Al haber unidad en el Hombre universal, al ser éste un uno humano, en él no hay 

contradicción. Por lo tanto es un andrógino: es el conjunto de Adán-Eva, de Yin-Yang; 

conjunto en el que los contrarios se encuentran en un equilbrio perfecto. 

 

Ahora bien, según el esoterismo chiíta, la parte consciente y directriz del Hombre Universal 

consta de un conjunto de 360 iniciados y estaría sujeta a una constitución jerárquica de siete 

niveles. Uno de sus exponentes, Ruzbehan, escribe: 

 

                                                           
1080

 Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 2009, p. 229-30. 



229 

 

Dios posee sobre la tierra trescientos ojos o personas cuyo corazón es conforme 

al corazón de Adán; cuarenta cuyo corazón es conforme al corazón de Moisés; 

siete cuyo corazón es conforme al corazón de Abraham; cinco cuyo corazón es 

conforme al corazón de Gabriel; tres cuyo corazón es conforme al corazón de 

de Miguel; uno (el polo) cuyo corazón es conforme al corazón de Serafiel.
1081

 

 

Las seis personalidades mencionadas en la cita anterior están en relación directa con los 

nombres simbólicos de las siete latifas, que son las puertas, envolturas o centros sutiles del 

cuerpo humano.
1082

 El conjunto de 356 personas mencionadas en la misma cita, se 

completa con otras cuatro para alcanzar el total de 360. Estas cuatro son grandes profetas 

que, según el esoterismo islámico, fueron arrebatadas vivas de la tierra sin pasar por la 

muerte: Enoch, Khezr, Elías y Cristo. 

 

Elías tiene en el judaísmo también un papel preponderante, sin embargo no se da en esta 

tradición la identificación de Elías con el Hombre Universal, aunque sí es Elías quien al 

final de los tiempos reconciliará todas las opiniones, tradiciones y dogmas opuestos entre sí 

del judaísmo.
1083

 Este aspecto de la reconciliación apunta hacia el Hombre Universal, quien 

para la tradición judía podía ser precisamente el pueblo de Israel. 

 

En el judaísmo, aunque no hay una figura específica tan fuerte como la de Cristo para 

designar a lo Uno referido a lo humano, sí se reconoce esta aplicación. Por ejemplo en la 

Mishná se dice: 

 

Porque el hombre ha sido creado como uno...
1084

 

 

Por eso matar a un hombre equivale a matar a la humanidad entera. En el Corán se dice: 

 

A quien mate a un individuo (...) se le considera como si hubiese asesinado a 

todo el mundo, y quien le salve será considerado como si hubiese salvado a 

todo el mundo.
1085

 

 

 
3. MANIQUEÍSMO. 
 

Por otra parte existe el “gemelo celestial”, el Hombre en el hombre, el homo verus, el 

testigo, conceptos todos estos que designan en la gnosis mandea, maniquea y sufi a la 

misma entidad que es individual y personal. También se le aplican los apelativos de ángel 

del filósofo, sol del filósofo, daênâ, Naturaleza perfecta, maestro personal, guía 

suprasensible, solo del corazón y otros más.
 1086

 El hombre ordinario solamente tiene acceso 

a esta su realidad individual superior a través de una iniciación. 

 

                                                           
1081

 Cita tomada de: Corbin, Op. cit., p. 69. 
1082

 Cf. Idem, p. 135-36. 
1083

 Cf. Scholem, Gershom. La Cábala y su simbolismo, Siglo XXI, México, 2008. p. 22. 
1084

 Mishná, Sanedrín, 3, 5. 
1085

 Corán 5, 32. 
1086

 Cf. Corbin, Op. cit., p. 51-52. 



230 

 

Esta individualidad espiritual correspondiente a cada uno de los humanos es diferente de la 

figura del Hombre  Universal que es lo Uno de la humanidad, pero es el contacto del 

individuo con el Hombre Universal, es la parte del Hombre Universal que toca al individuo, 

y, en tanto el individuo esté consciente de su gemelo celestial, este individuo tiene la 

posibilidad de convertirse en Hombre Perfecto. La cosmovisión maniquea es producto 

según Mani, de la revelación a éste por parte de su gemelo celestial.  

 
En el maniqueísmo encontramos rastros de lo uno referido a lo humano en las figuras del 

Alma Viviente y del Hombre Perfecto 

 

Sabemos que en esta doctrina hay dos principios: Luz y Tiniebla. El primer principio de 

Luz es llamado de varias formas, entre ellas, Padre de la Grandeza y de éste salen tres 

series de emanaciones o evocaciones. En la primera serie de evocaciones está la Madre de 

la Vida y ésta, a su vez, emana al Hombre Primordial, que es la jerarquía del reino de la 

Luz que directamente se enfrenta al reino de la Tiniebla. El Hombre Primordial emite a la 

brisa, el viento, la luz, el agua y el fuego. 

 

La figura maniquea del Hombre Primordial, si bien no es identificable plenamente con la 

que aquí propongo del Hombre Universal, dado el esquema cosmológico maniqueo, sí es 

muy cercana a ésta como apunta la siguiente cita: 

 

La identificación del sujeto con las vicisitudes del Hombre Primordial no es 

sólo una analogía superficial, pues constituye un reflejo del fundamental 

postulado de la identidad ontológica de todas las partes de la Luz.
1087

 

 

Entre las evocaciones de la segunda serie está el Alma Viviente, la cual no es 

antropocéntrica, sino que “abarca todas las porciones de Luz en la naturaleza, sea en el 

reino vegetal, animal o mineral”
1088

 . De este modo el alma humana está contenida en el 

Alma Viviente, como muestra la siguiente afirmación de Mani en un códice maniqueo: 

 

Mi alma (...) es alma de todos los mundos.
1089

 

 

Por lo que se refiere a la figura maniquea del Hombre Perfecto, que pertenece a la tercera 

serie de evocaciones, éste es: 

 

un concepto próximo a la imagen paulina del Cristo pleno o cuerpo místico; se 

trata pues, de un Jesús glorioso, distinto y posterior al Iesus patibilis o Alma 

Viviente.
1090

 

 

 
 

                                                           
1087

 Bermejo Rubio, Fernando. El maniqueísmo. Estudio introductorio. Madrid, Trotta, 2008, p. 183. 
1088

 Idem, p. 127. 
1089

  Codex Manichaicus Coloniensis. Cita tomada de: Bermejo Rubio, Fernando. El maniqueísmo. Estudio 

introductorio. Madrid, Trotta, 2008, p. 127. 
1090

 Bermejo, Op. cit., p. 121. 



231 

 

4. CRISTO. 
 
En el caso del cristianismo el principio de lo Uno referido específicamente al ser 

humano aparece en la figura de Cristo.
 1091

 Cristo es el Hombre Universal, el Hombre 

Sagrado,  según queda postulado en la doctrina del Cuerpo Místico de Cristo
1092

 cuya 

más consistente exposición ortodoxa se encuentra en la carta de San Pablo a los 

Colosenses, pero que también forma parte heterodoxia cristiana. Así, en un texto 

gnóstico se afirma que la iglesia verdadera “tiene un cuerpo invisible, espiritual”
1093

. 

Cito: 

 

La dialéctica de la unidad y de la diversidad es el fruto del Espíritu: por él, 

todos son miembros del Cuerpo de Cristo, por consiguiente los unos de los 

otros.
1094

 

 

Esto tiene pleno fundamente escriturario. Hay toda una serie de pasajes del Nuevo 

Testamento que fundamentan la unidad de Cristo con los “creyentes” y con Jesús de 

Nazareth. Ofrezco tan solo una cita de San Juan y dos de San Pablo: 

 

Yo soy la vid, vosotros los sarmientos.
1095

  

 

Pues del mismo modo que el cuerpo es uno, aunque tiene muchos miembros, y 

todos los miembros del cuerpo, no obstante su pluralidad, no forman más que 

un solo cuerpo, así también Cristo... y no puede el ojo decir a la mano: ‘¡No os 

necesito!’ Ni la cabeza a los pies: ‘¡No os necesito!’.
1096

 

 

En efecto, todos los bautizados en Cristo os habéis revestido de Cristo: ya no 

hay judío ni griego; ni esclavo ni libre; ni hombre ni mujer, ya que todos 

vosotros sois uno en Cristo Jesús.
1097

    

 

Y este es el sentido del sacramento de la Eucaristía: la unión entre Cristo, los creyentes y el 

profeta Jesús. La fórmula eucarística reza: 

 

Por Cristo, con él y en él, a ti Dios Padre omnipotente, en la unidad del Espíritu 

Santo todo honor y toda gloria por los siglos de los siglos, amén. 

 

El sentido profundo de la relación entre Cristo y la humanidad se hace patente en la 

siguiente cita de Tarnas referida  a los primeros tiempos del cristianismo: 

                                                           
1091

 Cf. Coomaraswamy, Ananda K. El Vedanta y la tradición occidental, Siruela, Madrid, 2001, p. 92-94. 
1092

 Cf. Boff, Leonardo. Evangelio del Cristo Cósmico: hacia una nueva conciencia planetaria, Trotta, 

Madrid, 2009, p. 72-74. 
1093

 Enseñanza Autorizada, 32, 30-32; en: Robinson, J. M. The Nag Hammadi Library, New York, 1977, p. 

282. 
1094

 Clément , Olivier. El Cristo del credo; en: Delumeau, Jean, El hecho religioso, una enciclopedia de las 

religiones hoy, Siglo XXI, México, 1997, p. 27. 
1095

 Evangelio según San Juan, 15, 5. 
1096

 San Pablo, I Corintios 12, 14-21. 
1097

 San Pablo, Gal 3, 27-28. 



232 

 

A través de la gracia de Cristo moría el viejo yo, separado y falso, para permitir 

el nacimiento de un nuevo yo, el yo verdadero en unión con Dios, puesto que 

Cristo era el yo verdadero, el núcleo más profundo de la personalidad humana. 

Su nacimiento en el alma humana no era una llegada desde fuera, sino un 

surgimiento desde dentro, un despertar a lo real, una irrupción radical no 

anticipada de divinidad en el corazón mismo de la experiencia humana.
1098

 

 

Cristo, a partir del evangelio de San Juan, se concibe como Logos, el logos clásico griego 

que significa mente, razón, intelecto, principio de organización, pensamiento, palabra, 

lenguaje, sabiduría y sentido.
1099

 Como dice Tarnas: 

 

En Cristo el Logos se hacía hombre: lo histórico y lo intemporal, lo absoluto y 

lo personal lo humano y lo divino se hacían uno.
1100

 

 

En Cristo se unen el cielo y la tierra, se reconcilian lo Uno y lo múltiple. Cristo es el 

arquetipo de la humanidad perfecta y cada alma individual participa potencialmente del ser 

universal de Cristo.
1101

 Esto se hizo plenamente patente en un primer momento del 

cristianismo en el que se da una imagen exultante de Dios como ser inmanente y 

trascendente que unifica misteriosamente al hombre, la naturaleza y el espíritu. Pero 

posteriormente y sobre todo por las especulaciones teológicas esta imagen de Dios dio paso 

a la imagen de una autoridad jurídica completamente trascendente, separada del hombre y 

la naturaleza e incluso opuesta a éstos.
1102

 

 

Mientras que el primero era un Dios-misericordia, el segundo es un Dios juez implacable 

frente al que solo nos queda una infinita culpa por nuestra pecaminosidad.  

 

Así el ideal unificador de los primeros cristianos por el que buscaban tanto convertirse en 

uno solo con Cristo resucitado y con la comunidad cristiana, como la unión místico 

filosófica con el Logos divino, este ideal retrocedió posteriormente a favor del concepto 

más judaico de obediencia estricta a la voluntad de Dios, y por extrapolación a su instancia 

en este mundo, la jerarquía de la Iglesia.
1103

 La doctrina del cuerpo místico de Cristo 

permaneció, pero con un acento en la autoridad de Iglesia a través de sus obispos como 

mediadora para acceder a dicho cuerpo. Este acento desvirtuó la doctrina. 

 

A lo anterior hay que sumarle el error del cristianismo que consistió en la identificación de 

Cristo con Jesús, y el consecuente dogma de la resurrección. Y además como con muchos 

otros conceptos, el cristianismo se los apropia, los exclusiviza, y excluye de éstos a todos 

los que no sean de su partido, y además comparte el gran sesgo de la tradición occidental 

que consiste en masculinizar al Universo incluyendo lo divino.
1104

 

 

                                                           
1098

 Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 173. 
1099

 Cf. Idem, p. 77. 
1100

 Idem, p. 144. 
1101

 Cf. Idem, p. 150. 
1102

 Cf. Idem p. 168. 
1103

 Cf. Idem, p. 169. 
1104

 Cf. Idem, p. 554. 



233 

 

Por lo tanto, para el cristianismo ortodoxo, Cristo a secas no existe, quien existe es 

Jesucristo. Y este Jesucristo es equiparable perfectamente al Hombre Primordial maniqueo, 

como se hace obvio en la siguiente cita de San Pablo referida a Cristo: 

 

Él es imagen de Dios invisible, Primogénito de toda la creación, porque en él 

fueron creadas todas las cosas, en los cielos y en la tierra, las visibles y las 

invisibles, los Tronos, las Dominaciones, las Principados, las Potestades: todo 

fue creado por él y para él, él existe con anterioridad a todo, y todo tiene en él 

su consistencia.
1105

 

 

En lo que se diferencia el Cristo ortodoxo del Hombre Primordial, es en que a este Cristo se 

le fusionó Jesús como hombre histórico con padre, madre, muerte y resurrección. Como 

dice Cencillo
1106

, el Jesús evangélico no emplea más título para sí mismo que el de “Hijo 

del Hombre”. Y posteriormente se hizo a Cristo tan Dios como el gran Dios y como el 

Espíritu. Ese Dios cristiano trino es lo más cercano en el cristianismo al principio de lo 

Uno, fusionándose así lo Uno absoluto con el Hombre Universal.   

 

De cualquier manera para los que reconocen al Hombre Universal, llamándole Cristo, no 

hay más que una única religión universal como camino hacia ese Hombre. Este es el 

sentido profundo del planteamiento del cristianismo referido a la universalidad o 

catolicidad de su mensaje. Pero en términos histórico-prácticos, hasta ahora, ha probado ser 

irrealizable. Si Cristo, como dicen los cristianos, es una figura universal, no puede ser el 

Cristo provincialista de los cristianos ni estar encarnado exclusivamente en Jesús. 

 

Pero no solo el cristianismo, sino, como dice Tarnas, también el corpus neoplatónico 

implica la existencia de una religión universal. Esto último fue reconocido por la Academia 

florentina bajo la dirección intelectual de Marsilio Ficino.
1107

 Al respecto dice Tarnas: 

 

La lista de lecturas de los humanistas, repentinamente expandida, era la prueba 

de una tradición de conocimiento, de penetración intelectual, espiritual e 

imaginativa, que no sólo se expresaba en los clásicos griegos, sino en toda la 

historia civilizada (en el corpus hermético, en los oráculos zoroástricos, en la 

cábala hebrea, en los textos babilónicos y egipcios), una revelación 

transcultural que anunciaba un Logos que se manifestaba continua y 

universalmente.
1108

 

 

Claro que esta interpretación de la figura de Cristo es heterodoxa. La interpretación 

ortodoxa fusiona a Cristo con Jesús y su primera expresión, no del todo clara, está en el 

principio del Evangelio de San Juan de clara filiación gnóstica. Sobre la conceptualización 

de esta fusión entre Cristo y Jesús se estuvo trabajando durante unos cientos de años hasta 

que quedó estrictamente establecida en el Concilio de Nicea en el año 325. Al respecto he 

de comentar que: 

                                                           
1105

 San Pablo, Colosenses 1, 15-17. 
1106

 Cencillo, Luis. Psicología de la Fe, Salamanca, Sígueme, 2002, p. 47. 
1107

 Cf. Tarnas, Op. cit., p. 274. 
1108

 Idem, p. 274. 



234 

 

La concepción del Logos como una hipóstasis crea un problema que desafía 

cualquier solución. Con la individualización del Logos, hay dos entidades: una 

el Logos como individuo, y otra Jesús como ser humano individual, de las 

cuales no se puede hacer ‘una’ sin comprometer a la primera o a la segunda. Lo 

que encontramos en esta cristología no es un pensamiento dialéctico, sino un 

dilema conceptual imposible.
1109

  

 

El cristianismo unió la figura de Cristo con la de Jesús, pero ambas pueden quedar 

perfectamente separadas. La figura de Cristo no necesita la de Jesús como persona histórica, 

aunque la necesitó como mito para expresar la idea de Cristo. En términos históricos, 

originalmente durante el paso de Jesús de Nazareth en vida convencional por este mundo, 

Cristo no existía en la mente de los hombres. Después de la muerte de Jesús, sus discípulos 

empezaron a conceptualizar a Cristo y a identificarlo con el Rabí Jesús, y después aún, 

identificaron a Cristo con el Padre y Jesús acabó siendo Dios.
1110

 

 

Después de que el Nazareno fue reconocido por sus seguidores como el mesías, 

o Cristo, este título comenzó a funcionar como un nombre, y sus seguidores 

acabaron por ser llamados cristianos. El término ‘Cristo’ tiene también otras 

funciones. Por ejemplo, mientras que el nombre Jesús tiende a señalar a éste 

durante su vida terrenal, hay una cierta tendencia a permitir que el nombre 

‘Cristo’ apunte a Jesús en su estado de resucitado y exaltado, y a veces a un 

Cristo preexistente.
1111

 

 

En los evangelios no aparece referencia alguna que nos haga concluir que Jesús tuviese 

conocimiento de que él poseía dos naturalezas: la humana y la divina, quedando 

hipostáticamente unido a Dios y siéndolo él mismo.
1112

 Karl Rahner, por ejemplo, 

distinguió en Jesús niveles de conocimiento, de modo que se puede decir que el Nazareno 

no fue explícitamente consciente de la profundidad de su relación con Dios tal como quedó 

posteriormente establecida por la ortodoxia cristiana.
1113

 

 

Sin embargo la ortodoxia cristiana que vive en una contradicción esquizofrénica constante, 

a la vez afirma y niega la existencia del Hombre Universal. La afirma en su doctrina del 

cuerpo místico de Cristo; y la niega identificando a Cristo con Jesús y considerando a Jesu-

cristo como el salvador de la humanidad a través de la muerte de Jesús.  Pero la figura del 

Hombre Universal o Cristo sí aparece en los evangelios bajo de la denominación del “Hijo 

del Hombre”. Esto indica que probablemente Jesús comprendía bien lo relativo a esta 

figura, y se identificaba con ella pero no en exclusividad, es decir, no según la lógica de la 

contradicción. Cf. Lc. 12, 8. 

 

Respecto a que la figura de Cristo (no Jesús) sea equiparable con la del Hombre Universal, 

Corbin comenta que la imamología shiíta evoca reminiscencias cristológicas si se elimina 

                                                           
1109

 Haight, Roger. Jesús, símbolo de Dios, Trotta, Madrid, 2007, p. 284. 
1110

 Cf. Idem, p. 304. 
1111

 Idem, p. 171. 
1112

 Cf. Idem, p. 53. 
1113

 Cf. Rahner, Karl. Escritos de Teología V, Taurus, Madrid, 1964, p. 221-223. 



235 

 

de éstas todo paulinismo, y agrega que la idea dominante del pensamiento shiíta es la 

teofanía en forma humana, la antropomorfosis divina, eliminando con esto el abismo 

abierto por el monoteísmo abstracto. Puntualiza Corbin que no se trata aquí del dogma 

cristiano de la Encarnación, ni de la unión hipostática definida por los concilios, sino de la 

manifestación del Dios incognoscible en la forma específica del Anthropos celestial, cuyas 

ejemplificaciones o formas teofánicas (mazâhir) en la tierra han sido los santos Imames (los 

doce inmediatamente posteriores al Profeta).
1114

 

 

El Cristo no es único. Jesucristo es Jesús asimilado al Cristo. El Cristo es universal y puede 

haber otros seres humanos asimilados igualmente a ese Cristo. Esto es lo que los cristianos 

nunca han comprendido al parecer. 

 

Como el Islam conserva la separación absoluta entre el hombre y Dios
1115

, surge en éste la 

figura del Hombre Universal que es perfectamente equiparable a la de Cristo. Pero en la 

ortodoxia cristiana en la que hay contacto entre el hombre y Dios, estando el hombre 

llamado a Dios, la figura del Hombre Universal, es decir de Cristo, se transmuta en el 

mismo Dios, y después, con la fusión entre Jesús y Cristo, el Hombre Universal queda 

completamente desfigurado. 

 

Sin embargo ha habido una heterodoxia que rescata la figura de Cristo desligada de Jesús, a 

veces reducida al Hombre Universal, y a veces ampliada a toda la Creación.
1116

 Este 

movimiento de desligamiento data de los mismos orígenes del cristianismo y ha continuado 

teniendo brotes reprimidos a través de toda la historia de éste. Una de las últimas voces en 

este sentido es la del sacerdote dominico expulsado Matthew Fox que habla del Cristo 

cósmico como una figura que desde antes del cristianismo aparece ya bajo la forma de 

Sabiduría que revela una dimensión cósmica y que es un don de todas las religiones y 

tradiciones sapienciales, o bajo la forma de una Totalidad presente en cada nivel de la 

existencia como en la obra de David Bohm.
1117

 Con la misma tendencia dice Boff: 

 

En otras palabras, el Jesús histórico no agota en sí todas las posibilidades 

contenidas en lo crístico. Lo crístico puede surgir en otras figuras. En realidad, 

emerge en cada persona humana, en todos os organismos vivos, en cada ser del 

universo, en la materia, en el mundo subatómico, en las energías primordiales. 

Lo crístico se encuentra en la raíz de todo ser.
1118

 

 

Dios es el “somos” por excelencia. En el judeocristianismo Dios se refiere a sí mismo como 

“somos Dios”. Este es el sentido cuando en el Génesis se dice que los Elohim crearon. Pero 

el “somos” de Dios es un “somos” de Unidad, no de multiplicidad como en el caso de todos 

los demás colectivos que de sí dicen “somos”. 

 

                                                           
1114

 Corbin, Henri. La imaginación creadora en el sufismo de Ibn’Arabí, Destino, Barcelona, 1993, p. 40-41. 
1115

 Cf. Gnilka, Joachim. Biblia y Coran. Lo que los une, lo que los separa, Herder, España, 2005, p. 118. 
1116

 Cf. Boff, Leonardo. Evangelio del Cristo Cósmico: hacia una nueva conciencia planetaria, Trotta, 

Madrid, 2009. 
1117

 Fox, Matthew. The coming of the Cosmic Christ, Harper, San Francisco, 1988. 
1118

 Boff, Leonardo. Evangelio del Cristo Cósmico: hacia una nueva conciencia planetaria, Trotta, Madrid, 

2009, p. 118. 



236 

 

La figura del Hombre Universal (o Cristo) es similar en este sentido. Aquí también hay una 

colectividad que se unifica. Si la unificación de la colectividad que compone al Hombre 

Universal es completa e igual a la de Dios, el Hombre Universal se asimila con Dios, el 

Hombre Universal es Dios, Cristo es Dios, Atman es Brahman. Es pertinente aquí una cita 

de Tola: 

 

Brahman y âtman pasan a constituir una sola y misma entidad, apuntando 

Brahman preferentemente al plano universal y âtman al plano individual.
1119

 

 
En la unificación de esta colectividad está el sentido verdadero de la Iglesia cristiana que no 

debe identificarse con su estructura socio-jerárquica. 

 

 

5. CABALA. 
 
Por su parte, los cabalistas judíos reconocen también un cuerpo místico que aplican a la 

comunidad de Israel, cuerpo que toman, además, como símbolo esotérico de la Shekhiná, 

con lo cual los diferentes miembros del cuerpo místico, son igualmente partes de la 

Shekhiná.
1120

 Este cuerpo místico también es llamado Adam Cadmón y es el hombre 

prototípico. Su símbolo es el árbol cabalístico de las diez sefiroth.
1121

 La Shekhiná, 

entonces, se identifica en la Cábala, por un lado con la ecclesia mística de Israel, y por otro 

con el alma (nesamá). Esta identificación no se da en absoluto en la tradición talmúdica.
 1122

 

Por ejemplo, el cabalista Hayim Vital (1543-1620), plantea que Adán poseía el alma entera 

de la humanidad, alma que tras la caída se repartió entre todo el género humano.
1123

 

 

Así, para los cabalistas, la actuación del hombre individual reconstruye la estructura de 

Adam Cadmón, lo que equivale a reconstruir la estructura mística de la divinidad que se 

revela, y al ritual le corresponde sobre todo la función de poner en conexión al hombre 

microcósmico o individual con el hombre macrocósmico, Adam Cadmón.
1124

 Al respecto 

dice Scholem: 

 

Los viejos gnósticos judíos de los siglos II o III hablaban—para horror de los 

filósofos de la Edad Media—de un ‘cuerpo de la divinidad’ (Si’ur Comá) 

cuyos miembros se atrevían a medir. Los cabalistas captaron esta idea y la 

identificaron con la de Adam Cadmón.
1125

 

 

Adam Cadmón se manifiesta en el mundo más bajo de la “estructuración” (‘asiyá) como 

Adán, el primer hombre de quien habla el Génesis. Cito a Scholem: 

                                                           
1119

 Tola, Fernando y Dragonetti, Carmen. Filosofía de la India. Del Veda al Vedanta. El Sistema Samkhya, 

Barcelona, Kairós, 2008, p. 121. 
1120

 Cf. Scholem, Gershom. La Cábala y su simbolismo, Siglo XXI, México, 2008, p. 51. 
1121

 Cf. Idem, p. 114. 
1122

 Cf. Idem, p. 116. 
1123

 Cf. Vital, Hayim. Libro de las transmigraciones, citado por: Scholem, Gershom en Las grandes 

tendencias de la mística judía, Siruela, Madrid, 1996. 
1124

 Cf. Scholem, Gershom. La Cábala y su simbolismo, Siglo XXI, México, 2008. p. 141. 
1125

 Idem, p. 142. 



237 

 

Porque Adán era, sin duda, según su naturaleza, una figura puramente espiritual, 

una ‘gran alma’ cuyo cuerpo incluso estaba hecho de materia espiritual, de una 

sustancia astral o lumínica. A él afluían todavía sin impedimento, si bien 

refractadas y enturbiadas por la degradación, las potencias superiores, 

reflejándose de esta forma en su persona como en un microcosmos la vida de 

todos los mundos. Y a él le correspondía también, por medio de la fuerza 

acumulada en su meditación y actividad espiritual, el extraer todas las ‘chispas 

caídas’ de su exilio—siempre que hubiera permanecido en él—y reponer todas 

las cosas en su lugar correspondiente. Si el mismo Adán hubiera cumplido esta 

misión que le era propia, entonces el proceso universal habría sido llevado a su 

término en el primer Sábado, e igualmente se habría consumado la liberación de 

la Sejiná de su exilio, esto es, de su separación del principio masculino o ze’ír. 

Pero Adán falló, y su fallo es el de la consumación prematura de la unión 

masuclino-femenina, o también bajo otros símbolos ya usados por los antiguos 

cabalistas, como, por ejemplo, el pisotear las plantaciones del paraíso y el 

arrancar la fruta del árbol.
1126

 

 

Con lo anterior se rompió en añicos (quelipot) el gran alma de Adán en la que se 

concentraba toda la substancia espiritual del hombre, es decir de la humanidad. 

 

 

6. ALMA DEL MUNDO. 
 
Existe gran afinidad entre la figura del Hombre Universal y la figura neoplatónica del Alma 

del mundo. Como se sabe, en esta doctrina, el universo se da por emanaciones que parten 

del Uno. Del Uno surge la Inteligencia primera, y de ésta surge el Alma del mundo que se 

constituye como intermediaria entre el mundo inteligible y el sensible, y que ordena los 

elementos constitutivos del cosmos. Las almas individuales son derivaciones de este Alma 

universal: 

 

Recapitulando lo expuesto, hemos dicho que las almas provienen de una sola 

Alma y que las muchas almas que provienen de una sola están, al igual que la 

Inteligencia, divididas y no divididas, y que el Alma que se queda es una 

Razón unitaria representativa de la Inteligencia, y que de esa Alma proviene 

una serie de razones parciales e inmateriales, lo mismo que en la 

Inteligencia.
1127

 

 

Para Plotino, entonces, hay unidad en el género humano en lo que respecta a la parte 

superior de las almas individuales.
1128

 Lo Uno es el fondo de la vida del universo y la 

realización de nuestra alma individual consiste en un comunión cada vez más íntima con 

ese Uno, es decir con la vida del universo.
1129

 De esta manera encontramos en este 

pensador un planteamiento muy similar al del Hombre Universal, aunque con otra 

                                                           
1126

 Idem, p. 126. 
1127

 Plotino. Enéada IV, libro 3, cap. 5, 15. 
1128

 Cf. Idem, libro 9. Gredos, España, 2006. 
1129

 Cf. Bréhier, Émile. La filosofía de Plotino, Sudamericana, Buenos Aires, 1953, p. 225. 



238 

 

estructura teórica y otros conceptos, y enmarcado en el paradigma científico pagano de su 

tiempo. 

 

Además, no decimos que el alma sea una hasta el punto de estar totalmente 

exenta de multiplicidad—esto hay que reservárselo a la naturaleza superior—lo 

que decimos es que es una y múltiple y que participa de la naturaleza que se ‘se 

hace divisible en los cuerpos’ y, a la vez, de la ‘indivisible’, con lo que de 

nuevo es una.
1130

 

 

En la explicación de esta uni-multiplicidad del alma, la analogía que hace  Plotino con  el 

fuego es magistral.
1131

 

 

Pues bien, puesto que en la región intelectiva reside la Inteligencia universal 

algo entero y total, que es lo que entendemos por “mundo inteligible”, y puesto 

que allá residen también todas las potencias intelectivas y todas las 

inteligencias particulares comprendidas en la Inteligencia—pues ésta no es una 

sola, sino una y muchas—, también debían existir muchas almas a la vez que 

una sola, y de la que es una sola debían provenir las que son muchas y 

diversas...
1132

 

 

Pero el alma para Plotino es la potencia capaz de recorrer de un extremo a otro la cadena de 

realidades y de asimilarse a cada una de ellas mediante una serie de transformaciones, con 

lo cual trasciende las fronteras del Hombre Universal y no es exactamente equiparable a 

éste: 

 

Así que quien se haya percatado de esta grandeza del alma y se haya percatado 

de su potencia, comprenderá que la realidad del alma es divina y maravillosa y 

que pertenece al orden de las naturalezas que están sobre las cosas. Y aunque 

carece de magnitud, se asocia con toda magnitud, y, estando aquí, está a su vez 

ahí, no con algo distinto, sino con lo mismo, de manera que está dividida y a la 

vez no dividida; mejor dicho, en sí misma ni está dividida ni ha quedado 

dividida, pues permanece entera consigo misma, pero está dividida en los 

cuerpos debido a que los cuerpos, a causa de su propia divisibilidad, no son 

capaces de recibirla indivisamente. En conclusión, la división es una afección 

propia de los cuerpos, no del alma.
1133

 

 

El alma posee múltiples potencias, en virtud de las cuales ocupa el comienzo, 

el medio y el fin de las cosas.
1134

 

 
Sin embargo, es importante resaltar que, como dice Brehiér, y como se trasluce en las 

Enéadas, la relación del alma individual con Dios es una relación inmediata sin el 

                                                           
1130

 Plotino. Enéada IV, libro 9, cap. 2, 25. Gredos, España, 2006. 
1131

 Idem, libro 8, cap. 3, 15. Gredos, España, 2006. 
1132

 Idem, libro 8, cap. 3, 5. Gredos, España, 2006. 
1133

 Idem, libro 2, cap. 1, 70. Gredos, España, 2006. 
1134

 Plotino. Enéada I , libro 8, cap. 14... Gredos, España, 2006. 



239 

 

intermediario de un salvador ni de una comunidad. Esta relación es de uno a uno en 

absoluta soledad a través de la contemplación del Uno.
1135

 Este planteamiento está en clara 

sintonía con las Upanishads y en aparente contradicción con el cristianismo. 

 
 
7.  EL HOMBRE UNIVERSAL Y EL ESTADO. 
 

El paso lógico previo al reconocimiento del Hombre Universal, es el reconocimiento de la 

com-unidad de los seres humanos. Este reconocimiento se ha llevado a efecto por parte de 

diferentes religiones y escuelas filosóficas. Así para el estoicismo, ya que todos los seres 

humanos participamos del Logos divino, todos somos miembros de una comunidad humana 

universal, una hermandad de humanidad que constituye la Ciudad Mundo o 

Cosmópolis.
1136

 

 

Todas las comunidades son unidades en medio de la multiplicidad: la familia, la simple 

pareja, los estados y naciones, etc. Pero estas com-unidades en general tienen un carácter 

profano. La comunidad que como tal aspira a la integración en el Hombre Universal, es la 

comunidad sagrada por excelencia que en la tradición cristiana ha recibido el nombre de 

Iglesia, en la islámica el de Umma, y en otras tradiciones tendrá otros nombres. 

 

Uno de las expresiones cumbres de este reconocimiento del Hombre Universal reflejado en 

el Estado la encontramos en la República de Platón en la que es explícita la articulación 

entre un hombre individual y el Estado que es un gran hombre. Plotino apunta en el mismo 

sentido: 

 

Es como si una ciudad tuviera un alma. Tiene habitantes, dotado cada uno de 

un alma, pero el alma de la ciudad es más perfecta y más poderosa, si bien nada 

impide que las otras sean de la misma naturaleza que ella.
1137

 

 

Sin embargo, aunque las diferentes tradiciones han reconocido a la comunidad humana 

como expresión del Hombre Universal, cada una de ellas ha confundido el planteamiento 

universal o general abstracto con sus propias contingencias culturales, fundiendo éstas con 

aquel y desvirtuando así en cierta medida el planteamiento prístino. El siguiente paso de esa 

desvirtuación han sido las guerras religiosas. 

 

Ha habido otras expresiones importantes en la historia del pensamiento que apuntan hacia 

el Hombre Universal a partir del Estado. En Occidente destacan la de Hobbes en el siglo 

XVII y  Quesnay, en el XVIII. En el XIX encontramos a Hegel cuya  intuición fundamental 

es que el Espíritu tiene vida e historia propias como las de cualquier persona. Este filósofo 

llevó al Intelecto al nivel de Espíritu absoluto para después objetivarlo en el Estado. Para 

Hegel es el espíritu (concepto mucho más amplio y difuso que el del Hombre Universal) 

quien es el sujeto de la historia y por lo tanto se objetiva en los pueblos: 

 

                                                           
1135

 Cf. Bréhier, Émile. La filosofía de Plotino, Sudamericana, Buenos Aires, 1953, p. 223. 
1136

 Cf. Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 112. 
1137

 Plotino. Enéada IV, libro 8, cap. 3, Gredos, España, 2006. 



240 

 

En tanto que sustancia real, el espíritu es un pueblo (Volk), y en cuanto 

conciencia real  son los ciudadanos de ese pueblo.
1138

 

 

Pero Hegel cometió el mismo error del cristianismo: no consideró las instancias intermedias 

entre el espíritu absoluto y el Hombre, cosa que sí  hace el Principio Piramidal, y de éste se 

produce el concepto del Hombre Universal. 

 

El Hombre Universal es un ente sobrenatural y no debe identificársele con el Estado. El 

Estado profano sin más,  desde la presente perspectiva, es una triste imitación física de la 

excelsa realidad del Hombre Universal. Una de las más importantes expresiones profanas 

de éste es la propuesta que data de la Ilustración y que con sus evoluciones es conocida hoy 

como “derechos humanos”. 

 

Pero sí hay una correspondencia entre el Hombre Universal y el Estado, con todo el sabor 

hegeliano  o agustiniano que esto pueda tener, aunque la correspondencia no es exacta 

porque hay un elemento que entra en juego en el Estado y que es ajeno al Hombre 

Universal. Este elemento es la antítesis del Hombre Universal. 

 

Si el Hombre Universal es algo plenamente sagrado, su opuesto será un hombre no-

sagrado, no-santo, es decir Satanás; y esto es plenamente aceptable, ya que, como dice 

Eliade, el pensamiento simbólico no encuentra ninguna dificultad en asimilar al enemigo 

humano con el Demonio y la muerte.
1139

 Es Satanás el elemento que entra en juego junto 

con el Hombre Universal, en la composición del Estado. 

 

 

8. SATANÁS. 
 

Satanás, lo no santo es lo que se opone a lo sagrado y lo profana. En la tradición cristiana 

Satanás es el gran engañador, el tramposo, el que usurpa cualquier lugar para desvirtuar los 

valores. Satanás está conceptualmente emparentado con el Ahrimán zoroastriano, quien 

según los libros del Pahlavi, no es, o una vez fue y nunca más volverá a no ser, o fue y es 

pero no será.
1140

 Desde la perspectiva de lo simbólico, lo opuesto al symbolon es el 

diabalon, teniendo el primero cualidad unitiva, y el segundo separativa. Es decir, contra lo 

simbólico está lo diabólico. Satanás es lo mismo que el diablo. Al respecto explica Trías: 

 

A la categoría simbólica se contrapone (...) una categoría negativa, correlato 

umbrío de la misma, que evidencia la potencia sagrada (en el sentido de lo 

maldito, impuro y execrable) de la cesura o de la limitación inherente al ser del 

límite. Tal manifestación de la cesura introduce el contraplacado negativo o la 

sombra de la forma simbólica categorial. Podría llamársele categoría dia-bálica 

                                                           
1138

 Hegel, G. W. F. Fenomenología del Espíritu, Pre-textos, España, 2006, Cap. VI, p. 544. 
1139

 Cf. Eliade, Mircea. Lo sagrado y lo profano, Guadarrama, Madrid, 1973, p. 48. 
1140

 Cf. Russell, J. B.. El príncipe de las tinieblas. El poder del mal y del bien en la historia, Chile, Andrés 

Bello, 1995, p. 37. 



241 

 

(diabólica), ya que evidencia el desgarro y el hiato que el acontecer simbólico 

debe “salvar” con vistas a su consumación.
1141

 

 

Esta cesura, o acontecimiento diabólico va adquiriendo, según expone Trías, diferentes 

modalidades según los períodos de la historia humana. Puede tomar la forma de caos en un 

período, de mal en otro, etc.
1142

 Por ejemplo, en el chiísmo septimano (o ismailita), Satanás 

—Iblis en el Corán— es una sombra surgida de Anthropos —El Hombre Universal—, 

producto de su vacilación en reconocer su subordinación al Dios Único y a la segunda 

Inteligencia, ya que Anthropos es la tercera Inteligencia emanada del Dios Único.
1143

  En la 

metafísica actual la cesura diabólica se muestra en las categorías de Nada, Diferencia y 

Caos, así como la des-construcción del edificio del lógos y del Espíritu, y en la ética la 

fascinación por las formas malditas, el Mal, la Maldad y la Perversión.
1144

 

 

Voy a tomar aquí la propuesta heideggeriana de lo uno para ejemplificar una de las 

expresiones de Satanás. Heidegger habla del uno (con minúscula) que es el aspecto grupal 

uniformante del ser humano, el conjunto de parámetros con los que se rige implícitamente 

una comunidad. Este uno constituye la masa humana de una sociedad determinada. El uno 

es una estructura artificial que guía el comportamiento automático de los seres humanos. En 

la convivencia social superflua, el ser-ahí (Dasein) propio se disuelve en el modo de ser de 

los otros al grado de que los otros desaparecen en su especificidad individual.
1145

 A partir 

de esta disolvencia del individuo en el grupo, surge la figura del uno, que consiste en una 

serie de parámetros no siempre explícitos a los que se pliegan los individuos y según los 

cuales se definen en uniformidad, estableciéndose así una medianía para los 

comportamientos. Se conforma así la masa humana, que nunca abarca a toda la humanidad, 

sino a grupos humanos delimitados con cierto perfil cultural. Así en el seno del uno la gente 

goza y se divierte como hay que gozar y divertirse según el uno, la gente hace juicios, lee y 

se instruye como hay que hacerlo según el uno, etc. Pero el uno no es nadie específico, sino 

una ola social que engloba y dirige a los individuos prescribiendo el modo de ser de la 

cotidianidad. El uno existe y se mueve en la medianía de lo que se debe hacer y no admite 

excepciones. Toda desviación de esa medianía queda silenciosamente nivelada; todo lo 

original se vuelve banal; todo lo laboriosamente conquistado se vuelve trivial; todo misterio 

pierde su fuerza. El fenómeno moderno de la publicidad es la clara expresión del uno. El 

uno en sí es inasible y permanece oculto a la mayoría. Podemos entender al uno como la 

negación del ser, como el “no-ser”. En el uno, el individuo deposita su responsabilidad, y 

sin necesidad de decidir hace las cosas de acuerdo a lo que el uno marca. Estando en el uno, 

“cada cual es el otro y ninguno es sí mismo”
1146

. Es importante no confundir a este uno con 

una especie de sujeto universal que flotara por encima de muchos singulares, y Heidegger 

aclara que: 

 

A esta concepción sólo se puede llegar cuando el ser de los “sujetos” es 

comprendido de una manera que no corresponde al modo de ser del Dasein y 

                                                           
1141

 Trías, Eugenio. La edad del espíritu, Madrid, Destino, 2000, p. 78. 
1142

 Cf. Trías, Eugenio. La edad del espíritu, Madrid, Destino, 2000, p. 140. 
1143

 Cf. Trías, Eugenio. La edad del espíritu, Madrid, Destino, 2000, p. 230-34. 
1144

 Idem, p. 477. 
1145

 Cf. Heidegger, Martin. Ser y Tiempo, Trad. Jorge E. Rivera, Chile, Editorial Universitaria, 2002, p. 151. 
1146

 Idem, p. 152. 



242 

 

los sujetos mismos son pensados como casos que de hecho están-ahí de una 

especie que también estaría-ahí. En esta manera de plantear las cosas no queda 

otra posibilidad ontológica  que la de entender como especie o género todo lo 

que no es un caso. El uno no es la especie de cada Dasein ni se lo puede 

encontrar como una propiedad permanente en este ente. El hecho de que la 

lógica tradicional fracase frente a este fenómeno no debe extrañarnos, si 

pensamos que esa lógica tiene su fundamento en una ontología, además 

rudimentaria, de lo que está-ahí. Por eso resulta radicalmente imposible darle 

mayor flexibilidad mediante correcciones y ampliaciones. Estas reformas de la 

lógica, inspiradas en las “ciencias del espíritu”, no hacen más que acrecentar la 

confusión ontológica.
1147

 

 

El uno del que habla Heidegger es lo que ocupa el lugar de lo Uno humano, del Hombre 

Universal. El uno es el que proporciona la ilusión profana de que todos los de un grupo 

humano pertenecemos a lo mismo, en lugar de la conciencia sagrada de formar parte del 

Hombre Universal. Otra posible denominación para este uno satánico es la del Hombre de 

Hierro en el sentido que le da a este concepto Armando Bartra.
1148

 

 

 
9. EL HOMBRE UNIVERSAL Y SOPHIA PERENNIS. 
 
De la mano de la tesis del Hombre Universal y en dependencia de ella tenemos la tesis de la 

Sophia Perennis con la cual se plantea que hay una sola corriente de conocimiento 

articulado, esotérico y no literalista  que recorre la historia de la humanidad. Esta tesis está 

en clara correspondencia con la tesis de la Razón Universal o la Inteligencia neoplatónica, 

postulada previamente por Aristóteles bajo la denominación de Intelecto activo o 

agente.
1149

 En la segunda mitad del siglo XIX, el filósofo escocés Edward Caird: 

 

De la existencia de todas las mentes individuales en calidad de tales puedo 

hacer abstracción, puedo pensarlas desde fuera. Pero lo que no puedo pensar 

desde fuera es el pensamiento o la autoconciencia misma, en su autonomía y 

calidad de absoluto, o, en otras palabras, del Pensamiento Absoluto o 

Autoconciencia.
1150

 

 

Respecto a lo anterior, James
1151

 comenta que Caird efectúa la transición que Kant no hizo 

que es la de convertir la omnipresencia de la conciencia en una condición general de verdad 

que es posible en cualquier parte, es decir convertirla en una conciencia universal 

omnipresente que se identifica con Dios.  

 

                                                           
1147

 Idem, p. 153. 
1148

 Cf. Bartra, Armando. El Hombre de Hiero, México, Itaca-UAM, 2008. 
1149

 Aristóteles. De Anima III, 5, 430 a, 10. 
1150

 Caird, Edward. Citado en: James, William. Las variedades de la experiencia religiosa, México, 

Lectorum, 2010, T. II, p. 182. 
1151

 James, William. Las variedades de la experiencia religiosa, México, Lectorum, 2010, T. II, p. 182. 



243 

 

Encontramos la tesis de la Sophia Perennis en diferentes momentos de la historia, de los 

cuales destacaré algunos. Una de las referencias directas más antiguas la encontramos en el 

Bhagavad-Gita, en el que: 

 

Krisna revela a Arjuna “el yoga imperecedero” (yogam avyayam) y sus 

revelaciones se refieren a: 1º. la estructura del Universo; 2º.) las modalidades 

del Ser; 3º.) los caminos a seguir para obtener la liberación final. Pero Krisna 

no se olvida de agregar que ese “yoga antiguo” (puratanah yogah, IV,3) que 

constituye el “misterio supremo”, no es una innovación: lo ha enseñado ya a 

Vivasat, quien seguidamente lo reveló a Manú y Manú lo transmitió a Iksvaku 

(IV,1). “Es a través de esta tradición que lo conocieron los reyes-rsi; pero con 

el tiempo, ese yoga desapareció de la tierra” (IV,2). Cada vez que el orden 

(dharma) tambalea, Krisna se manifiesta él mismo (IV,7), es decir, revela, en 

forma apropiada al momento histórico respectivo, esta ciencia que está fuera 

del alcance del tiempo. En otras palabras, si, como ya veremos la Bhagavad-

Gita se presenta históricamente como una síntesis espiritual, sólo aparece como 

nueva ante nuestros ojos condicionados por el Tiempo y por la Historia.
1152

 

 

Es así que para los que pertenecen al sanatana dharma (mal llamado hinduísmo), éste, es 

decir, esta tradición constituye: 

 

una reserva de conocimiento que en una época fue accesible a toda la 

humanidad y aspira a representar la suma de todo lo que ha llegado a ser 

conocido por el hombre a través de su propio esfuerzo o mediante la revelación 

desde la más temprana era de su existencia
1153

.   

 

Esta reserva de conocimiento está contenida principalmente en la Shruti (Revelación),
1154

 y 

secundariamente en la Smriti. Al respecto cito a Tola: 

 

Los textos que componen la Shruti tienen una existencia autónoma, no han sido 

compuestos por ningún ser ni divino ni humano, existen desde una eternidad 

sin comienzo, y por sí mismos se revelan a ciertos seres privilegiados que a su 

vez los comunican a los otros seres; también puede algún Dios darlos a 

conocer. La Shruti constituye el criterio o canon último de la verdad.
1155

 

 

De esta manera ya en el hinduísmo se apunta hacia la Sophia Perennis, pero por sus 

limitaciones culturales, es decir, por no trascender su cultura, no logran instalarse 

plenamente en ella.  

 

Aún en el jainismo, que es anterior se admite dentro de su limitación cultural la sophia 

perennis, pues se afirma que su doctrina es única y eterna, pero actualizada en cada tiempo 

                                                           
1152

 Eliade Mircea. Yoga, Inmortalidad y Libertad, Ed. La Pléyade, Buenos Aires, 1977, p. 155. 
1153

 Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 2009, p. 33. 
1154

 Ver Nota 1 al capítulo 3 en el Apéndice. 
1155

 Tola, Fernando y Dragonetti, Carmen. Filosofía de la India. Del Veda al Vedanta. El Sistema Samkhya, 

Barcelona, Kairós, 2008, p. 202. 



244 

 

histórico. Una y otra vez ha sido revelada y renovada, en cada una de las edades 

indefinidamente sucesivas en un número infinito de mundos. En el mundo terrestre esta 

actualización ha sido llevada a cabo periódicamente  por cada uno der los 24 Tirthankaras, 

siendo el último de los cuales Mahavira, a quien se considera el fundador del jainismo 

alrededor de 526 A. C.
1156

 

 

Otra de las cuestiones que abona a la tesis de la Sophia Perennis, aunque sin instalarse de 

lleno en ella, es la del estudio comparado de las religiones, del cual se ofrece una 

panorámica en la siguiente cita de Eliade: 

 

Ya Herodoto (ca. 484-425) proporcionó descripciones sorprendentemente 

precisas de algunas religiones bárbaras (de los egipcios, persas, tracios y 

escitas) e incluso elaboró hipótesis sobre su origen y su relación con los cultos 

y mitos griegos. Los presocráticos se preguntaron por la naturaleza de los 

dioses y la validez de los mitos. Parece que Demócrito (ca. 460-370) tuvo un 

interés especialmente vivo por las religiones extranjeras, algunas de las cuales 

conoció directamente en sus muchos viajes; se le atribuye un libro Sobre las 

inscripciones sagradas de Babilonia, así como también las obras Informes 

caldeos e Informes frigios. (...) Se puede decir que Teofrasto (372-287), 

sucesor de Aristóteles como director del peripatos, fue el primer historiador de 

las religiones griego; según Diógenes Laercio (V.48), escribió una historia de 

las religiones en seis libros. 
1157

  

 

Por su parte, en el Islam tenemos a Ibn Hazm (994-1064), quien compiló un extenso y 

erudito Libro de las explicaciones decisivas en relación a las religiones, sectas y escuelas, 

que  trataba sobre el dualismo mazdeísta y maniqueo, los brahmanes, los judíos, los 

cristianos, los ateos y numerosas sectas islámicas.
 1158

 Pero Averroes se acerca mucho más 

a la tesis de la Sophia Perennis: 

 

fue Averroes (Ibn Roshd 1126-1198) quien ejerció un influjo especial, no sólo 

en el pensamiento islámico, sino también en el nacimiento de toda una 

corriente espiritual en Occidente. Empleó en su interpretación de la religión el 

método simbólico y alegórico y llegó al convencimiento de que todas las 

religiones monoteístas eran verdaderas; pero era del parecer de Aristóteles, 

según el cual en un mundo eterno las religiones aparecían muchas veces y 

desaparecían de nuevo.
 1159

  

 

Entre los judíos aparece Maimónides  (1135-1204) quien impulsó la investigación 

comparada de las religiones, más evitando concienzudamente el sincretismo; y a Saadia 

(892-942), que en su libro Sobre las creencias y las ideas religiosas (hacia 933) hizo una 

                                                           
1156

 Cf. Zimmer, Heinrich. Filosofías de la India, España, Sexto Piso, 2010, p. 202 y 246. 
1157

 Eliade, Mircea. Lo sagrado y lo profano. Editorial Paidós, Orientalia, España, 1998. Pág. 159 y sigs. 
1158

 Ibidem. 
1159

 Ibidem. 



245 

 

presentación de las religiones brahmánica, cristiana y musulmana en el marco de una 

filosofía de la religión.
 1160

  

 

Están además los pensadores, textos y corrientes que sostienen directamente la tesis de la 

Sophia Perennis. Menciono en primer lugar al maniqueísmo y ofrezco dos citas al respecto: 

 

De este modo, el maniqueísmo postula la existencia de un hilo conductor 

oculto, que se va desplegando en las diversas fases de la historia humana, una 

cadena de verdadera sabiduría encarnada a lo largo de las épocas y las regiones 

en hombres iluminados. Esta idea de largo alcance representa un punto de vista 

ciertamente original en la historia de las creencias y posibilitó (...) una 

consideración tolerante y una considerable estima de las figuras de los 

fundadores de otras religiones.
1161

 

 

Por un lado, Mani pensó de sí mismo que estaba en franca continuidad con los 

restantes reveladores, en particular con Zoroastro, Buda y Jesús; la autoridad 

de éstos no se disputa sino que se reconoce sin ambages, por el hecho de que 

Mani creía que sus mensajes no diferían esencialmente, y porque provienen de 

la misma fuente sobrenatural de la que proviene la suya, es decir, del Intelecto 

Luz, la figura que envía e inspira a todos ellos.
1162

 

 

Volvemos a encontrar la misma tesis en el nacimiento del Islam. En el Corán se habla de la 

unidad de todas las religiones “correctamente guiadas” y los sufíes permanecieron fieles a 

esta enseñanza, mientras que los ortodoxos tanto sunitas como chiítas consideraban a la 

suya la única religión verdadera.
1163

   

 

Shahab al-Din Suhrawardi (1155-1191), persa ejecutado por su heterodoxia en Aleppo, 

dedicó toda su vida a establecer un vínculo entre lo que él llamaba la religión “oriental” 

original y el islam, completando así el proyecto que se había propuesto Avicena. Sostenía 

que todos los sabios del mundo antiguo habían predicado una única doctrina revelada en 

primer lugar a Hermes, a quien Suhrawardi identifica con Idris del Corán y con Henoc de la 

Biblia; que en la antigua Grecia había sido transmitida esta sabiduría por Pitágoras y 

Platón, y en el medio Oriente por el zoroastriano Magi; que a partir de Aristóteles quedó 

obscurecida por una filosofía intelectual y mental más estrecha; pero que fue pasando de un 

modo secreto de un sabio a otro hasta llegar finalmente al propio Suhrawardi a través de al-

Bistami y al-Hallaj. En la filosofía de Suhrawardi se conjuntan la doctrina coránica, la 

cosmología irania pre-islámica, el sistema planetario ptolemaico y el esquema 

emanacionista neoplatónico.
1164

 

 

Ya en el Renacimiento, como dice Eliade, "los humanistas creían en una tradición común 

de todas las religiones y mantuvieron la convicción de que el conocimiento de esta 

                                                           
1160

 Ibidem. 
1161

 Bermejo Rubio, Fernando. El maniqueísmo. Estudio introductorio. Madrid, Trotta, 2008, p. 134. 
1162

 Idem, p. 137. 
1163

 Cf. Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, p. 288. 
1164

 Cf. Idem, p. 293-94. 



246 

 

tradición era suficiente para la salvación”
 1165

. Destaca aquí la Academia Platónica 

Florentina que se formó gracias a la influencia decisiva de Georgios Gemistos Plethon, y en 

la que destaca la figura de Marsilio Ficino, quien acuñó el concepto de prisca theologia, 

como una teología que abarca y trasciende al cristianismo, incorporando el platonismo y la 

revelación de Hermes Trimegisto. Ficino hacía remontar toda la sabiduría y todas las 

religiones a Noé, a quien podemos considerar, en este sentido, como paritario con los 

legisladores mencionados al principio de este capítulo, y, por lo tanto, como agente directo 

del Hombre Universal. La concepción de Ficino se amplió y derivó en el concepto de 

philosophia perennis, expuesto bajo este rubro por primera vez por Agostino Steuco en 

1540.
1166

 

 

Por su parte Plethon, después de su paso por Florencia, llegó a la fundación de una nueva 

religión que era la instauración de la verdad originaria y común a todos los pueblos, y que, 

por lo tanto, superaba las diferencias entre paganos y cristianos.
1167

 

 

Muchos de los humanistas del Renacimiento consideraban que  que todas las religiones 

tienen el mismo valor, y en 1520 se publicó la primera historia general de las religiones, 

Omnium gentium mores, leges et ritus, del maestre de la orden teutónica Jean Boem, en la 

que se describían las religiones de África, Asia y Europa.
1168

 

 

Otro caso sobresaliente es el del sultán mogul de la India Akbar que siendo de origen 

islámico, en 1581 proclamó su camino divino (din-i illahi) que ofrece la razón como 

método de la religión y acepta que la verdad se encuentra en todas las fes.
1169

 

 

Refiriéndose al Universo de Averroes, que es el mismo del pensamiento conceptual 

abstracto en general, Gilson, apuntando implícitamente a la Sophia Perennis,  dice: 

 

El mundo ha sido siempre exactamente lo que es; la humanidad ha sido 

siempre exactamente lo que es; el conocimiento humano ha sido siempre 

exactamente lo que es, porque la totalidad de las formas inteligibles está siendo 

permanentemente irradiada (...) por la inteligencia subsistente que piensa por 

nosotros y en nosotros desde arriba, no teniendo otra causa las diferencias 

intelectuales de sus respectivos cuerpos para captar el mensaje divino, esto es, 

para recibir aquellas formas inteligibles La inteligibilidad intelectual, pues, 

puede ser recibida por un hombre mejor que por otro, en cuyo caso decimos 

que es más inteligente, o incluso que tiene genio, pero, cuando un filósofo 

muere, la filosofía misma permanece. Puede existir ora en Occidente, ora en 

Oriente, pero la filosofía siempre permanece porque siempre hay filósofos y, si 

la verdadera filosofía parece a veces extinguirse, ello no es sino una ilusión. El 

conocimiento total está siempre presente en la inteligencia que es el único 

intelecto de la especie humana y, puesto que nadie puede llevárselo cuando 

                                                           
1165

 Eliade, Mircea. Lo sagrado y lo profano. Editorial Paidós, Orientalia, España, 1998. Pág. 159 y sigs. 
1166

 Cf. Assman, Jan. La distinción mosaica o el precio del monoteísmo, Akal, España, 2006, p. 89-91. 
1167

 Cf. Idem, p. 89. 
1168

 Eliade, Mircea. Lo sagrado y lo profano. Editorial Paidós, Orientalia, España, 1998. Pág. 159 y sigs. 
1169

 Cf. Waines, David. El Islam, Cambridge University Press, España, 1998, p. 210. 



247 

 

muere, porque nadie tiene un entendimiento individual en el que llevárselo, 

nada de él se pierde.
1170

 

 

También se afilian a la tesis de la Sophia Perennis en Occidente corrientes que la Iglesia 

cristiana medieval y moderna se ha encargado de denostar y en lo posible destruir dejando 

el menor rastro posible, aunque no lo ha logrado del todo. En este rubro se encuentran 

muchas de las llamadas herejías, y movimientos u órdenes ocultos como los rosacruces y 

los francmasones. Otra corriente que se aproxima a esta tradición es la de la religión natural 

postulada por los deístas ingleses encabezados por David Hume, los enciclopedistas 

franceses –J. J. Rousseau, Voltaire, Diderot, d’Alembert-, y los ilustrados alemanes –sobre 

todo F. A. Wolf y Lessing-. En el siglo XIX, destacan en este sentido los esfuerzos de una 

mujer enigmática, Helena Petrovna Blavatsky,  de la Sociedad Teosófica fundada por ella, 

y de todas las personalidades que participaron en dicha sociedad destacando Rudolph 

Steiner y Jiddu Krishnamurti.
1171

   

 

En el terreno universitario, la comparación y el análisis interreligiosos se da en el contexto 

de la denominada “ciencia de las religiones”, disciplina que como tal  y con ese nombre 

surge con la obra de Max Müller “Chips from a German Worship” (Londres 1867), 

fundándose en 1885 el primer departamento de ciencia de las religiones en la Sorbona. 

Dentro de este campo disciplinario ha tenido especial impulso la historia de las religiones, 

creándose la primera cátedra en Ginebra en 1873. En 1897 se celebró en Estocolmo el 

primer Congreso internacional de la ciencia de las religiones, y en 1900, en París el Primer 

Congreso de historia de las religiones.
1172

  Por la misma época, en Francia destaca Edouard 

Schuré, quien expone que la verdad se encuentra, en el fondo de todas las grandes 

religiones y en los libros sagrados de todos los pueblos, pero que es preciso saberla 

encontrar y extraer, llegando así a la religión eterna y universal que se une con la filosofía y 

con la ciencia integral. ”
1173

 

 

El enfoque de un contenido común a todas las tradiciones religiosas es abordado por varios 

autores del siglo XX entre los que mencionaremos sin intentar ser exhaustivos a René 

Guenon, Frithjof Schuon, Titus Burkchardt, Marco Pallis, Ananda Coomaraswamy, Leo 

Schaya, Martín Lings, Whithall N. Perry, , Huston Smith y Antonio Medrano. También es 

abordado a nivel práctico por varios grupos entre los que sobresale la Gran Fraternidad 

Blanca encabezada por Omraam Mikhael Aivanhov. 

 

Una de las versiones de la primera mitad del siglo XX, a la que se puede calificar 

acertadamente de gnóstica, está inserta dentro del movimiento desatado por los 

planteamientos de George Ivanovich Gurdjieff (1872-1949) personaje enigmático que 

comenzó a difundir su enseñanza en Rusia, emigrando a Francia después del la revolución 

soviética, quien presumiblemente obtuvo sus conocimientos de una cofradía sufi, 

                                                           
1170

 Gilson, Etienne. El Ser y los filósofos, Pamplona, Universidad de Navarra, 1985, p. 103. 
1171

 Vázquez Alonso, Mariano J. Escuelas esotéricas de Occidente, Ediciones 29, Barcelona, España, 1994, 

págs. 187-201 
1172

 Cf. Eliade, Mircea. Lo sagrado y lo profano. Editorial Paidós, Orientalia, España, 1998. Págs. 157-58. 
1173

 Schuré, Edouard. Los grandes iniciados, Grupo Editorial Tomo, S. A de C V. México, 2003. Pág 17. La 

primera edición de este texto fue en 1889. 



248 

 

desligándose posteriormente de ella. A esta tradición, obviamente pertenecen Pitágoras, 

Platón y Aristóteles, y sus escuelas, así como la escuela estoica. Al respecto Eliade dice: 

 

Gracias al desarrollo de la exégesis alegórica, que permitía la preservación y, al 

mismo tiempo, la revalorización de la herencia mitológica, ejercieron los 

estoicos un gran influjo en la antigüedad tardía. A su juicio, en los mitos se 

ocultaban pareceres filosóficos sobre la naturaleza de las cosas o lecciones 

morales. Todos y cada uno de los numerosos nombres divinos significan sólo 

una y la misma divinidad y todas lar religiones expresan la misma verdad 

fundamental. únicamente la terminología es distinta. Con la exégesis alegórica 

estoica se podía traducir cualquier tradición antigua o extranjera a una lengua 

comprensible para todos.(...) Los neopitagóricos y los neoplatónicos (n.b. ya en 

la era cristiana) se esforzaron por lograr una nueva interpretación espiritualista 

de los mitos y los ritos. Un representante típico de dicha exégesis es Plutarco 

(45/50 – ca. 125), particularmente en su tratado Isis y Osiris. Según Plutarco, la 

diversidad de las formas religiosas es sólo aparente; en los simbolismos se 

muestra la unidad fundamental de las religiones.
 1174

 

 

También muchos de los autores del campo actualmente llamado de la hermenéutica 

simbólica (algunos de los cuales se han mencionado unos párrafos atrás) se acercan en 

diferentes medidas a este enfoque, al cual contribuyeron enormemente, por otro lado, varios 

eventos políticos de la “historia moderna” que fueron gestando un acercamiento cada vez 

mayor entre las filosofías de Oriente y las de Occidente, entre los que destacan la 

colonización inglesa de la India y el surgimiento del socialismo en la URSS y en China, 

que ocasionó exilios como el de la jerarquía tibetana. 

 

La ciencia moderna no puede quedar fuera de la Sophia Perennis, pero ha de tenerse 

presente que la ciencia moderna es un enfoque cultural del occidente cristiano con 

pretensiones universalistas, al igual que el catolicismo occidental, y que no agota ni 

remotamente la posibilidad de conocimiento del ser humano, y lo mismo sucede con la 

filosofía académica. En este sentido Ortiz-Osés escribe en 1989: 

 

Pues la filosofía actual parece cansada de la pérdida de su mítica amistad o 

relación con la Sofía o Sabiduría en cuanto sapiencia (femenina) del oscuro 

sentido de la vida, coaligándose a un ser profano y profanado.
1175

 

 

Desde la perspectiva del principio piramidal, la sophia perennis existe solo en un cierto 

nivel de la pirámide del conocimiento y de la pirámide de la humanidad. La historia de las 

ideas es la autobiografía intelectual del Hombre Universal. 

 

 
 
 

                                                           
1174

 Eliade, Mircea. Lo sagrado y lo profano. Editorial Paidós, Orientalia, España, 1998. Pág. 159 y sigs. 
1175

 Ortiz-Osés, Andrés. Metafísica del sentido: una filosofía de la implicación, Universidad de Deusto, 

Bilbao, 1989. 



249 

 

10. EL HOMBRE UNIVERSAL Y LOS ARQUETIPOS. 
 

Ha adquirido cierta relevancia en el ambiente académico actual una rama denominada 

“estudios del imaginario” en la que se incluyen los llamados arquetipos. Un origen remoto 

de este enfoque lo encontramos en la Inteligencia plotiniana, pero como origen reciente 

suele citarse a Jung para quien los arquetipos son “formas simbólicas innatas y 

disposiciones psicológicas que estructuran e impelen inconscientemente la conducta y la 

experiencia humanas tanto en el nivel personal como en el colectivo”
1176

 erigiéndose como 

los principios rectores fundamentales de la psique humana. 

 

Como dice Tarnas,
1177

 la visión temprana de Jung respecto a los arquetipos era equivalente 

a la noción de formas y categorías a priori de Kant, pero en su etapa madura, Jung se separó 

de esta visión a favor de una concepción de los arquetipos como patrones autónomos de 

significado que configuran tanto la psique como la materia y proporcionan un puente entre 

lo interior y lo exterior, entendiéndolos de forma muy similar al anima mundi. De esta 

manera, Jung habla de la imagen arquetípica del sí mismo que  adquiere la representación 

de un hombre con cualidades heroicas, de un animal con atributos mágicos, de un recipiente 

mágico,  de cualquier otro objeto difícil de alcanzar o de una figura geométrica como el 

mandala.
1178

 No solo Jung, sino en general, como apunta  Gloria Martínez, la Escuela de 

Eranos trata de llevar a cabo una reconstrucción de “la ciencia del hombre” (unitaria), 

basada en una antropología fundada en una arquetipología general.
1179

 Pues bien estos 

arquetipos pueden ser entendidos como el contenido de la mente del Hombre Universal. 

Enfocando este contenido al desarrollo de la ciencia moderna y sus paladines, dice Tarnas: 

 

Comprendemos así por qué tales genios tienen, en general, experiencia de su 

avance intelectual como de un iluminación profunda, una revelación del propio 

principio creativo de naturaleza divina, como cuando Newton exclamó a Dios 

‘¡Pienso Tus pensamientos después de Ti!’. La mente humana sigue la senda 

arquetípica numinosa que se despliega desde su propio interior.
1180

 

 

El Hombre Universal es el hombre arquetípico y uno de sus principales símbolos es el del 

rey-sacerdote,
1181

 del cual contamos con expresiones más concretas, como el Buda. Como 

dice Díaz, el Buda no juega en el budismo el papel de un dios, de un profeta o de un héroe, 

sino que es sencillamente el arquetipo humano de la sabiduría y del sabio consumado al que 

todos podemos aspirar.
1182

 Pero al ser arquetipo humano, el Buda es precisamente otra 

acepción, otra denominación del Hombre Universal, para lo cual, igual que entre Jesús y 

Cristo, hay que distinguir y separar entre Siddharta Gautama y Buda. 

 

                                                           
1176

 Tarnas, Richard. Cosmos y Psique, España, Atalanta, 2006, p. 101. 
1177

 Idem, p. 102. 
1178

 Jung C. G. Simbología del Espíritu, FCE, México, 1981, p. 267. 
1179

 Cf. Martínez Bejarano, Gloria Judith. La comunicación de la razón universal hacia el entendimiento 

individual, Tesis de Maestría en Filosofía, México, UNAM, 2007, p. 90. 
1180

 Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 550. 
1181

 Cf. Schwarz, Op. cit., p. 142. 
1182

 Cf. Díaz, José Luis. La conciencia viviente, México, FCE, 2008, p. 293. 



250 

 

Ofrezco, para concluir este apartado, la siguiente cita de Campbell como ejemplo que 

apunta hacia el Hombre Universal en el contexto psicologista arquetípico: 

 

Los dioses y las diosas deben entenderse por lo tanto como encarnaciones y 

custodios del elíxir del Ser Imperecedero, pro no como lo Último en su estado 

primario. Lo que el héroe busca en sus relaciones con ellos, no son ellos 

mismos, por lo tanto, sino su gracia, esto es, la fuerza de sus sustancia 

sustentante. Esta milagrosa energía-sustancia y sólo ella es lo Imperecedero; 

los nombres y las formas de las deidades, que en todas partes la encarnan, la 

distribuyen y la representan, van y vienen. Ésta es la milagrosa energía de los 

rayos de Zeus, de Yavé y del Supremo Buddha, la fertilidad de la lluvia de 

Viracocha, la virtud anunciada por la campana que se hace sonar en la Misa en 

el momento de la consagración, y la luz de la iluminación última del santo y 

del sabio.
1183

 

 
 
11. CONCLUSIÓN. 
 

A cinco siglos de la revolución copernicana, nadie osaría afirmar hoy que la tierra es el 

centro físico del universo. Pero el conocimiento humano (parte del cual es la ciencia) ha 

avanzado a tal grado en estos cinco siglos que tampoco nadie afirmaría hoy en día que la 

forma de vida inteligente es exclusiva de la tierra, ni tampoco que el sol es el centro del 

universo. Vivimos en un universo inmenso poblado de galaxias y la disertación filosófica 

no puede olvidar esto. El creador del hombre reconocido por el Génesis no puede ser el 

mismo que el creador —si lo hay— del universo, lo cual no obsta para que pudiera haber 

un “creador” del universo, aunque la mejor denominación para este último caso sería la de 

“origen”, el cual siempre estará envuelto en una halo de misterio, mientras el humano sea 

humano. 

 

Por otro lado, a través de la historia del pensamiento encontramos una y otra vez la figura 

del Hombre Universal. Ha habido varias conceptualizaciones de esta figura a través de las 

diferentes culturas en la historia de la humanidad. Precisamente la humanidad constituye en 

sí misma el Hombre Universal, el cual no se reduce a la comunidad histórica, pero la 

abarca, e incluye también a la comunidad no encarnada, es decir a los muertos y a los 

dioses de los hombres como Yahvé, Vishnú, Huitzilpochtli, Allah, Ishvara y otros. 

 
Aquel de quien el Génesis dice que creó al hombre “a su imagen y semejanza”, es alguien 

por consecuencia igual al hombre, no es Dios como absoluto, es un hombre, pero con H 

mayúscula, es el Hombre Universal. Arriba del Hombre Universal está el Dios creador de 

este mundo y aún más arriba está Dios como absoluto. Es ese Hombre Universal a quien se 

ha llamado Dios, quien fundó el Estado de Israel. Es ese Hombre Universal quien ha dado 

todas las revelaciones de la Humanidad. 

 

La representación paradigmática en Occidente del Hombre Universal es Cristo, aún con la 

deformación por la cual se identifica a Cristo con Jesús de Nazareth. 

                                                           
1183

 Campbell, Joseph. El héroe de las mil caras, FCE, México, 2009, p. 168. 



251 

 

Y aquí podemos aplicar plenamente el Principio Piramidal según el cual la sacralidad se da 

por grados como en una pirámide. En el presente asunto, la punta de la pirámide es el 

reconocimiento del Hombre Universal y de la Comunidad única aspirante a Él. Los 

reconocimientos de esto mezclados con contingencias culturales son grados inferiores de 

esa pirámide. Más abajo aún están las comunidades nacionales con sus pequeños dioses 

nacionales. Por encima del Hombre Universal hay otras jerarquías hasta llegar a lo Uno. 

 

El Hombre Universal es una pirámide que forma parte de otra pirámide, la del Absoluto, y 

así para el hinduismo, la divina substancia vital misma, como gigantesca víctima, forma el 

cuerpo del mundo que se auntoinmola y se autoconsume.
1184

  

 

Un eslabón inmenso, enorme, fortísimo—para nosotros el más importante—de la gran 

cadena del ser, es el del Hombre Universal. El Dios del género humano es lo Uno, pero lo 

Uno en referencia a lo humano, es decir, el Dios del género humano es el Hombre 

Universal estructurado siempre de acuerdo al Principio Piramidal. Esto quiere decir que 

como parte de ese Hombre Universal hay Hombres menores, como “hijos” de él-ella 

(Ometéotl) que se concentran en el contacto con las diferentes culturas. 

 
La cultura en su sentido más amplio  es la expresión y el patrimonio del Hombre Universal. 

 

Tendríamos así un triángulo. La punta superior representaría a lo Uno. Las dos puntas 

inferiores representarían al Hombre Universal y a su opuesto, Satanás. 

 

Este planteamiento es similar al original de Zarathustra que admitía al gran Ahura Mazda, y 

debajo de él a los dos Espíritus primordiales: el del Bien y el del Mal.
1185

 

 
* * * 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
1184

 Cf. Zimmer, Heinrich. Filosofías de la India, España, Sexto Piso, 2010, p. 447. 
1185

 Cf. De León Azcárate, Juan Luis. La muerte y su imaginario en la historia de las religiones, Universidad 

de Deusto, Bilbao, 2000, p. 180. 



252 

 

CAPÍTULO VIII. 
LAS TRAMPAS DE LO UNO Y LAS DE LO MÚLTIPLE. 

 

 

En este último capítulo trataré algunos de los aspectos negativos de la forma en que el ser 

humano toma  lo Uno, lo múltiple y el principio piramidal. A estos aspectos negativos los 

designo como “trampas”. 

 
 
1. Dios como Bien y Dios como Bondad. 
 
La vida en general y el desarrollo humano requieren de un adecuado equilibrio entre lo uno 

y lo múltiple en todos los aspectos.
1186

 Sin embargo en la historia nos encontramos 

alternadamente con el triunfo de una parte de esta dicotomía a expensas de la otra.  

 

La opción preferente a favor de lo Uno o de lo múltiple, está en relación directa con dos 

concepciones de Dios que acertadamente distingue Lovejoy.
1187

   

 

Son éstas las de Dios como Bien y Dios como Bondad. En el primer caso (Dios como Bien) 

se busca acceder al Bien supremo a base de deshacerse de lo mundano, mientras que en el 

segundo caso se busca imitar a Dios quien en su infinita Bondad creó todo lo existente. En 

esta imitación creativa el ser humano generará todo lo posible en este mundo. Si 

consideramos los movimientos de progresión y regreso de la gran cadena del ser, el 

concepto de Dios como Bien apunta al regreso, mientras que el de Dios como Bondad 

apunta a la progresión. En el primer caso se pone el acento en lo Uno y en el segundo en lo 

múltiple, siendo ambas posturas válidas por estar referidas al mismo Dios, lo cual genera 

una contradicción: 

 

No había manera de que el vuelo de lo Múltiple a lo Uno, la búsqueda de la 

perfección definida absolutamente como lo contrario del mundo creado, 

pudiera armonizarse fácticamente con la imitación de una Bondad que se 

complace en la diversidad y se manifiesta a sí misma en la emanación de lo 

Múltiple a partir de lo Uno.
1188

 

 

Según Lovejoy, tanto la Idea del Bien como la Idea de Bondad se remontan al propio 

Platón,
1189

 y de ahí que este autor hable de “los dos dioses de Platón”. Uno es el 

autosuficiente, ultramundano, unitivo; y el otro es el multiplicador, creativo, mundano.
1190

 

Lovejoy, además, encuentra una contradicción irreconciliable entre estas dos versiones de 

Dios:  

 

                                                           
1186

 Cf. Paniker, Raimundo. Religión y religiones, Gredos, España, 1965, p. 14, 18. 
1187

 Cf. Lovejoy, Arthur O. La gran cadena del ser, Icaria Editorial, Barcelona, 1983, p. 104-106. 
1188

 Idem, p. 106. 
1189

 Idem, p. 58-66. 
1190

 Idem, p. 409. 



253 

 

Los dos Dioses de Platón y de Plotino no pueden creerse al mismo tiempo; y 

las dos escalas de valores asociadas a estas concepciones teológicas no pueden 

reconciliarse en la teoría ni en la práctica. La Idea ultramundana del Bien debe 

ser la idea de un bien espúreo, si la existencia de este mundo temporal y las 

criaturas imperfectas se supone que constituyen de por sí un bien genuino; y el 

Absoluto, que es autosuficiente y siempre perfecto y completo, no puede 

identificarse con un Dios afín al mundo y que se manifiesta en su devenir y 

alteración temporal y en su progreso creador.
1191

 

 

Por supuesto que la versión que salió triunfadora para los estudiosos de Platón fue la Idea 

del Bien con su respectiva opción de regreso a lo uno y desprecio de lo múltiple, y así la 

mayoría de pensadores afirma que en la doctrina platónica todo se desarrolla hacia arriba 

en dirección de un primer principio que presumiblemente es el bien hasta lograr su 

comprensión.
1192

 El bien sólamente debía buscarse por el ascenso y se dejaba de lado la 

bondad con que Dios había creado al mundo por el descenso. 

 

Estas dos concepciones de Dios (como Bien y como Bondad) están  también presentes en la 

Biblia hebrea en tenso antagonismo, y están en correspondencia directa, el Bien con el 

politeísmo—donde se genera el judaísmo—,  y la Bondad con el monoteísmo de origen 

mosaico. El politeísmo está entreverado al mundo y se basa en el culto,  mientras que el 

monoteísmo lo niega, sustentándose en el libro y la ley.
 1193

 

 

Cuando advino el cristianismo, estos dos conceptos de Dios se hicieron igualmente 

patentes, generando dos líneas de vida diferentes y opuestas: la activa y la contemplativa. 

Dice Lovejoy al respecto: 

 

 

El primer Dios era la meta de la ‘subida’, del proceso ascendente mediante el 

cual el alma finita, rechazando todas las cosas creadas, retrocede tras sus pasos 

hacia la inmutable Perfección en que únicamente puede hallar reposo. El otro 

Dios era la fuente y la energía que informaba el proceso descendente mediante 

el cual el ser fluye por todos los niveles de los posible hasta alcanzar el más 

bajo.
1194

 

 

Cada una de las dos tendencias que se han mencionado—volver a lo uno y alejarse de 

ello—han adquirido predominancia en detrimento de la otra en diferentes etapas de la 

historia por grandes bloques geográficos.  El programa del ascenso a lo Uno, que apunta a 

la pérdida del apego a las criaturas y culmina en la contemplación extática de la indivisible 

Esencia Divina, fue el que predominó en el Occidente cristiano hasta el inicio de la era 

Moderna, no obstante que convivía con él programa descendente en tanto que la escala del 

                                                           
1191

 Idem, p. 422. Cf. Idem  p. 394. 
1192

 Crombie, I. M. Análisis de las doctrinas de Platón, T. I: El hombre y la sociedad, p. 141; Platón, 

República XIII, 532 a -  ) 
1193

 Cf. Assman, Jan. La distinción mosaica o el precio del monoteísmo, Akal, España, 2006, pp. 15-18. 

 
1194

 Lovejoy, Op. cit., p. 105. 



254 

 

ser tiene muchos niveles los cuales pueden vivirse como medio de acceder a lo Uno,
1195

 

pero siempre con fuerte predominio del ascendente. El programa del descenso, que impele 

al ser humano a crear y hacer cosas en el mundo mediante las cuales se realiza la completud 

del universo, poniendo el énfasis en lo múltiple, la variedad, la diferencia, la evolución 

creativa,
1196

  es el que se fue imponiendo con la era científica que parte de Francis Bacon, 

hasta, siglos después, decretar—y no sólo por Nietzsche—la muerte de Dios para imponer 

la actividad hacia el mundo por sí misma. En el siglo XVIII existía la postura en la que la 

Gran Cadena del Ser, también llamada Escala del Ser se concibe exactamente como una 

escalera con un infinito número de peldaños por la que ascienden y descienden eternamente 

las almas individuales, y en la medida en que todas van al mismo paso, el orden jerárquico 

se mantiene y la posición relativa no se altera.
1197

 En la misma época otros pensadores, sin 

descartar la Escala del Ser postularon que “el hombre es por naturaleza insaciable y es la 

voluntad de su Hacedor que deba ser así”
1198

. Con esto se substituye la paz del reposo final 

del alma por la interminable búsqueda de la meta inalcanzable. El programa descendente 

fue precisamente la médula del movimiento romántico. Se pueden encontrar muchísimos 

textos que ejemplifican esto. Mencionaré solo un ejemplo de Schleiermacher: 

 

Debéis abandonar el vano y loco deseo de que sólo haya una religión; debéis 

dejar de lado toda repugnancia a la multiplicidad; con toda la honradez posible, 

debéis acercaros a todo lo que, en sus cambiantes formas, la humanidad, se ha 

desarrollado a lo largo de su progreso en el fructífero seno de la vida 

espiritual... Os equivocáis, pues, con vuestra religión universal que se supone 

natural a todos; pues nadie tendría su propia y verdadera religión de ser la 

misma para todos. Mientras cada uno de nosotros ocupemos lugares distintos, 

entre estas relaciones del hombre con el universo deben haber unas más 

cercanas y unas más lejanas, lo que determinará sentimientos distintos en cada 

vida.....
1199

 

 

No obstante la inversión del esquema platónico, el planteamiento esencial de la Cadena del 

Ser permanece en el romanticismo. Dice Lovejoy: 

 

La insaciable generatividad, la tendencia a producir diversidad, la necesidad de 

la realización de la mayor completud posible del ser, todos estos atributos del 

mundo platónico siguen siendo atributos del mundo del filósofo romántico. 

Pero la generatividad es ahora la de una insuficiencia que lucha 

inconscientemente por un existencia más rica y variada; y la completud no es 

un carácter permanente, sino la fugitiva meta del conjunto de las cosas.
1200

 

 

                                                           
1195

 Cf. Idem, p. 113. 
1196

 Cf. Idem, p. 375-79. 
1197

 Cf. Idem, p. 322. 
1198

 Idem, p. 325. 
1199

 Schleiermacher. Reden, V. Trad. tomada de: Lovejoy, Arthur O. La gran cadena del ser, Icaria Editorial, 

Barcelona, 1983, p. 404.   
1200

 Lovejoy, Op. cit., p. 422. 



255 

 

Pero estas dos tendencias —la unitiva y la separativa— no sólo pertenecen a “Dios”, sino 

que forman parte también del ser humano. Usemos las palabras de Lovejoy para expresar 

esto referidas al romanticismo: 

 

Así pues, Schiller vuelve de nuevo a los dos Dioses de Platón: la Perfección 

inmutable y autónoma y el Impulso Creador que se ocupa de la ilimitada 

realización en el tiempo de todos los posibles. El hombre comparte estas dos 

características de la naturaleza divina; y, por lo tanto, siempre hay en él 

tendencias en conflicto, las dos leyes fundamentales de un ser que es, al mismo 

tiempo, racional y sensual, que tiene, en términos kantianos, tanto un Ego 

nouménico como un Ego temporal.
1201

 

 

Por lo tanto, en la vida del individuo, en el desarrollo de la especie y en la 

historia del arte debe haber un interminable turno de fases contrarias. Ahora, la 

insaciable búsqueda de más vida, de mayor variedad y completud del 

contenido, romperá las formas que le han sido impuestas al arte y a otros 

modos de la autoexpresión humana; y luego la exigencia de forma, de 

principios fijos y de un orden estable detendrá el proceso expansivo de la 

vida.
1202

 

 

También existe, como se dijo en el capítulo IV
1203

, la posibilidad de mantenerse en un nivel 

de la pirámide sin ir hacia arriba ni hacia abajo. Este ha sido el caso, cuando en el siglo 

XVIII, considerando la posición del hombre dentro de la gran Cadena del Ser, se pedía que 

conservara y respetara su lugar el hombre en esa cadena.
1204

 Lovejoy explica muy bien esta 

postura: 

 

Puesto que todos los lugares de la escala deben estar ocupados y puesto que 

cada uno es lo que es en virtud de las especiales limitaciones que lo diferencian 

de cualquier otro, la obligación del hombre era mantenerse en su puesto y no 

buscar trascenderlo, a lo que sin embargo sería llamativamente propenso. El 

bien de un ser de un determinado grado, parecía evidente, debía consistir en la 

conformidad con su arquetipo, en ser la manifestación exacta de la Idea que 

define su posición, o bien la de su especie, dentro de la serie. Debe haber, pues, 

una excelencia específicamente humana, alcanzar la cual sería la vocación 

específica del hombre —una excelencia que no debe confundirse en mayor 

medida con la de los ángeles ni con la de Dios que con la de las bestias— ; y 

codiciar los atributos o imitar las actividades características de los seres 

situados por encima en el orden cósmico es tan inmoral como hundirse en un 

nivel inferior al propio. El método de tal ética consistiría en hacer inventario de 

la verdadera constitución del hombre—sus concretos instintos, deseos y 

capacidades naturales—y formular su bien en términos de equilibrio y 

predecible realización de los mismos. Y puesto que el lugar del hombre no es 

                                                           
1201

 Idem, p.  392. 
1202

 Idem, p. 394. 
1203

 Supra, p. 147 ss. 
1204

 Cf. Lovejoy, Op. cit, p. 257. 



256 

 

muy alto, puesto que es una mezcla de elementos animales e intelectuales, y 

puesto que estos últimos sólo están presentes en él en una flaca medida y en su 

forma inferior o casi inferior, el inicio de la sabiduría humana consistiría en 

recordar y atenerse a sus limitaciones.
1205

 

 

Un ejemplo de esta tendencia al estatismo lo encontramos en Rousseau quien en su  Emilio 

dice: 

 

¡Ay Hombre ¡ confina tu existencia dentro de ti mismo y nunca más serás 

miserable. Mantente en el lugar que te ha asignado la Naturaleza en la cadena 

de los seres y nada podrá obligarte a abandonarlo... El hombre es fuerte cuando 

se satisface con ser lo que es; es débil cuando desea elevarse por encima de la 

humanidad.
1206

 

 

Sin embargo en la India, en contraste con Occidente siempre ha existido una tendencia más 

hacia la inclusión que hacia la exclusión, lo que apunta a una comprensión implícita del 

principio piramidal: 

 

En lugar de verse tentados a excluir, como es el reflejo natural de los 

occidentales, los hindúes tienen una tendencia espontánea a incluir, a tener una 

visión englobante (all-encompassing). Para ellos las religiones extranjeras son 

modalidades del dharma en general.
1207

 

 
En este sentido, en el marco  general de la tradición hindú se toman en cuenta las dos vías 

que se han mencionado, la unitiva o ascendente, y la separativa o descendente. Tenemos 

entonces que la dicotomía entre el Bien y la Bondad platónicas como la plantea Lovejoy es 

equivalente al planteamiento hindú de los dos enfoques sobre Brahman: saprapañca y 

nisprapañca,
1208

 nada más que en el caso hindú no son irreconciliables sino 

complementarios. 

 

Pero existe además un esquema en el que se toman en cuenta no solo la vía unitiva o 

ascendente y la separativa o descendente, sino también la posibilidad de mantenerse. Es 

éste  el de las tres gunas: Tamas (para mantenerse), Sattva (para el ascenso) y Rajas (para el 

descenso). 

 

Aún hay otro esquema en el que encontramos correspondencias con la dicotomía Bien-

Bondad aludida. La India tradicional plantea cuatro fines, metas, o áreas de la vida humana: 

artha, kama, dharma y moksa. Artha se refiere al éxito mundano, a la prosperidad material, 

kama se refiere al placer, dharma al deber y moksa a la liberación o trascendencia.
1209

 A las 

tres primeras se les denomina trivarga, y tienen una serie de elaboraciones conceptuales 

sistematizadas o tratados llamados artha-shastra, kama-shastra y dharma- shastra, que 

                                                           
1205

 Idem, p. 257-58. 
1206

 Cita tomada de: Lovejoy, Op. cit., p. 258. 
1207

 Hulin, Michel y Kapani, Lakshmi. Hinduísmo; en: Delumeau, Jean, El hecho religioso, una enciclopedia 

de las religiones hoy, Siglo XXI, México, 1997, p. 266. 
1208

 Ver Supra, p. 78. 
1209

 Zimmer, Heinrich. Filosofías de la India, España, Sexto Piso, 2010, p. 54-60. 



257 

 

contienen doctrinas políticas, psicológicas y éticas respectivamente.
1210

 Dios como Bondad 

está íntimamente relacionado con el principio del placer y con el desarrollo material, y por 

lo tanto, con el Kama  y el Artha. Dios como Bien está relacionado con Dharma. Kama 

también es deseo,  y en última instancia es el deseo de lo Uno de ser muchos,
1211

 por eso 

equivale a Dios como Bondad. 

 

En el siglo XX y lo que va del XXI la tendencia a la multiplicidad es tal que ya ni siquiera 

se habla de lo uno y la tesis de la cadena del ser permanece pero disfrazada y fragmentada 

por la propia fragmentación de los campos disciplinares. En estos siglos se concibe el 

destino del hombre como un progreso inacabable, que como dice Lovejoy
1212

, surge a 

consecuencia de la reflexión sobre los principios de plenitud y continuidad, pero sin la meta 

final de lo uno. 

 
Vamos a considerar ahora más específicamente por separado las trampas de lo Uno y las de 

lo múltiple. 

 
 
2. Lo Uno. 
 

El principal medio por el que se dan las trampas de lo uno es la religión. La religión 

pertenece siempre al ámbito de lo múltiple con vocación de apuntar a la unidad.
1213

 Pero 

muchas veces este “apuntar” que es misión de la religión, se ha confundido con un 

“realizar” y ahí se genera la trampa, especialmente consumada en el monoteísmo. Hoy se 

reconoce esto en amplios sectores de los cuales hacen eco las siguientes palabras de Duch: 

 

Históricamente, la marcha hacia la unidad, con frecuencia, ha dado lugar al 

uniformismo, a los comportamientos exclusivistas y a la dictadura tanto en el 

orden del pensamiento como en el de los sistemas de valores y de las 

disposiciones afectivas.
1214

 

 

Pero la trampa de lo uno solo se da cuando la religión cierra las vías de interpretación ya 

sea quedándose en la interpretación literal o incluso pasando a la alegórica, pero tomando la 

alegoría unívocamente y por lo tanto clausurando nuevos sentidos. Al respecto comenta 

Duch: 

 

Las hermenéuticas de las escrituras sagradas empleadas por el poder oficial de 

las ‘religiones del Libro’ no acostumbran a superar el sentido alegórico, 

mientras que los que buscan el sentido espiritual se encuentran, casi siempre, al 

margen de las formaciones religiosas oficialmente sancionadas y aceptadas por 

la mayoría.
1215

 

                                                           
1210

 Idem, p. 100. 
1211

 Cf. Idem, p. 161-62. 
1212

 Lovejoy, Op. cit., 1983, p. 320. 
1213

 Cf. Paniker, Raimundo. Religión y religiones, Gredos, España, 1965, p. 15. 
1214

 Duch, Lluis. Mito, interpretación y cultura. Aproximación a la logomítica, Herder, Barcelona, 2002, p. 

101. 
1215

 Idem, p. 259. 



258 

 

 

Y esta trampa se da especialmente y casi por definición en el monoteísmo porque ahí están 

cerradas las vías de interpretación del “mono-dios”. En las religiones llamadas politeístas, 

como el hinduismo, lo Uno no agota ni absorbe la multiplicidad de dioses y cultos, y por lo 

tanto no agota la multiplicidad de sentidos. 

 

En el monoteísmo, la religión se convierte para cada pueblo, por desgracia, en un medio 

para ensalzar su cultura y su raza, y para difundir e imponer su influencia,
1216

  

instituyéndose como una máquina hermenéutica con voluntad de control absoluto.
1217

 El 

ejemplo más accesible a nosotros en América de este gran vicio de Lo Uno es la religión 

que se hace llamar única y verdadera y que tiene pretensiones universales, es decir 

católicas:  

 

De hecho, el monoteísmo es siempre la exaltación del propio dios, erigido 

contra todos los otros dioses, que deben ser considerados como falsos o 

peligrosos.
1218

 

 

Además, la trampa de lo uno, que se remonta en Occidente a la distinción mosaica
1219

 y se 

apuntala con la doctrina pitagórica, al minimizar la inmanencia de Dios, devalúa al máximo 

al mundo y al cuerpo, que son el imperio de lo múltiple.
1220

 

 

En la era occidental anterior al triunfo político del cristianismo que se da en 313 con 

Constantino, era llamada anacrónicamente pagana, el acento en el aspecto religioso estaba 

en lo múltiple. Posteriormente y durante toda la Edad Media fue lo uno lo imperante en el 

pensamiento y consecuentemente en el orden social. Esta primacía de lo Uno era producto 

primordialmente de la tradición judía y de su Dios único y exclusivista, y se apoyó 

intelectualmente en la herencia platónica. De hecho la historia religiosa de Occidente hasta 

ahora ha sido un gran homenaje a Parménides. No sólo el cristianismo, sino también el 

judaísmo y el Islam están incluidos en esto. En palabras de Cruz Hernández: 

 

El monoteísmo es la idea central de tres grandes formas religiosas: la judía, la 

cristiana y la musulmana; las tres se consideran la Sabiduría con mayúscula; 

sorprendentemente, las tres se han servido de la filosofía de los griegos, y las 

tres prometen a los hombres la mayor seguridad así en la Tierra como en el 

Cielo.
1221

 

El Dios judío, cristiano e islámico es uno y único, en nada semejante a lo 

creado; cognoscible en su singular Esencia sólo por la revelación y no por 

percepción, abstracción o analogía simple, y es Dios de todos los hombres.
1222

 

                                                           
1216

 Cf. Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 2009, p. 46. 
1217

 Cf. Mier, Raymundo. Brujería y misticismo: juicio, milagro y arrebato como figuras de la certeza, en: 

Cohen, Esther y Villaseñor, Patricia, eds. De filósofos, magos y brujas, México, UNAM, 2009, p. 205. 
1218

 Idem, p. 47. 
1219

 Cap V, p. 175. 
1220

 Cf. Assman, Jan. La distinción mosaica o el precio del monoteísmo, Akal, España, 2006, p. 51. 
1221

 Cruz Hernández, Miguel. El saber que busca el hombre, en: Cruz Hernández, Miguel, comp.  Filosofías 

no occidentales,  Trotta, Madrid, 1999, p. 20. 
1222

 Idem, p. 25-26. 



259 

 

Dos de las religiones que se jactan de monoteístas, no aceptan la convivencia de lo Uno 

representado por su único Dios, con lo múltiple representado por las múltiples tendencias 

dentro de su propia religión y por las detracciones a sus doctrinas que vienen de otras 

religiones. Por ejemplo en el judaísmo: 

 

Así, el particularismo y el universalismo se unen en las palabras de los 

profetas. La esperanza para la humanidad es la esperanza para Israel. La 

palabra de Dios as la humanidad se manifiesta a través de la palabra de Dios a 

su pueblo. La elección de Israel es el primer paso por el camino que Dios le 

fijó al hombre. Aunque la era mesiánica llegará para todo el universo, la nación 

en que se creó la religión mesiánica siente más íntimamente esa promesa. Si la 

salvación está destinada a todo el mundo, será la salvación que surja de Sion y 

sea una bendición para Sion.
1223

 

 

De esta manera, como señala Blumenberg
1224

, esas dos religiones con su prohibición de 

nombrar a Dios en vano, se oponen a la ligereza mítica, que permitía toda clase de 

aventuras y peripecias divinas. En el judaísmo, con la prohibición de las imágenes y otras 

reglas, se desconecta la posibilidad humana de imaginar, de poetizar. En el cristianismo, 

con el mito de Jesús se permite mayor imaginación, pero siempre limitada por este solo y 

único mito. 

 

Además, todas las religiones, sobre todo las que ponen fuerte peso sobre lo Uno o sobre su 

equivalente que es Dios, es decir los monoteísmos, implican necesariamente 

universalismo.
1225

 Esto quiere decir que el Dios único que cada monoteísmo postula es 

válido para todo el género humano. Los tres grandes monoteísmos aceptan su filiación con 

el Dios de Moisés que se reveló primariamente a los judíos, pero los mensajes de cada uno 

de ellos diverge. Aún así en los tres permanece el anhelo de unidad tanto en lo referente a la 

divinidad como a la humanidad. Al respecto cito a Baeck: 

 

...el Dios Único sólo puede tener una religión a la que todos son llamados y 

que, por lo tanto, no puede alcanzar su cumplimiento histórico hasta que todos 

los hombres se unan en ella. (...) La creación del mundo como un único mundo 

significa que también la humanidad es una sola. El Dios Único que creó el 

universo llamó a todos a tomar parte en su vida única desde el comienzo 

mismo.
1226

 

 

Sin embargo el monoteísmo judío y cristiano olvidan con facilidad que en su propia 

tradición hay prevenciones contra la tiranía de lo Uno: por ejemplo la mención bíblica 

sobre los miles de millares de ángeles cuyas jerarquías trascienden nuestra capacidad 

intelectiva.
1227

 

                                                           
1223

 Baeck,  Leo. La Esencia del Judaísmo, Paidós, Buenos Aires, 1964, p. 72. 
1224

 Blumenberg, Hans. Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des Mythos en Furhmann, M. (ed.) Terror 

und Spiel, Wilhelm Fink, München, 1971. Citado por: Duch, Lluis.Op. Cit., p. 435. 
1225

 Cf. Baeck,  Leo. La Esencia del Judaísmo, Paidós, Buenos Aires, 1964, p. 71. 
1226

 Idem, p. 71. 
1227

 Pseudo Dionisio Areopagita, La Jerarquía Celeste XIV en: Obras completas, Biblioteca de autores 

cristianos, Madrid, 2007, p. 143; Biblia Dan 7, 10; Ap. 5, 11. 



260 

 

El islam también se jacta de monoteísta, pero hay menor negación de la multiplicidad en su 

seno, pues admite muchos nombres para Dios, y también admite otros monoteísmos y otros 

profetas además de Mahoma. Así en el Corán se dice: 

 

No discutáis con los judíos o con los cristianos sino con los más refinados 

modales. Decidles: Nosotros creemos en el Libro revelado a nosotros y en el 

revelado a vosotros. Nuestro Dios y el vuestro es el mismo y nosotros nos 

sometemos por completo a su voluntad.
1228

 

 

Es Dios de todos los hombres no obstante haberse manifestado sólo a un grupo humano, 

como en caso del pueblo de Israel, o a una persona como Mahoma, a un círculo cerrado 

como los apóstoles (incluyendo por supuesto a San Pablo).  

 

Cualquier tradición constituye en su origen un anhelo de unidad, pero de inmediato se 

presenta la disensión, es decir, la multiplicidad que rompe la unidad. Lo sabio es aceptar el 

disenso, lo necio negarlo o matarlo. Veamos a grosso modo el caso del nacimiento de la 

tradición cristiana que nos es relativamente próxima. De los contemporáneos de Jesús, 

incluyendo a los discípulos directos y a Pablo, nace esta tradición. Nace de la interpretación 

que éstos hacen del mensaje de Jesús y se nutre de absolutamente todo lo que era la cultura 

helénica de aquel tiempo. La primera disensión surge entre Pedro y Pablo, es decir entre 

judíos seguidores del nuevo mensaje pero cerrados a ellos solos y gentiles que aceptan a los 

judíos pero incluidos al mismo nivel que los propios gentiles. El disenso se gana por el lado 

de los gentiles quienes aceptan a los judíos seguidores del mensaje, pero negándoles su 

judeidad, y posteriormente se va generando la oposición franca e incluso odio entre 

cristianos y judíos arraigados a su propia tradición. Para la siguiente generación y varias 

más, el disenso surge en el seno de aquella Iglesia gentil judaizada y entonces nuevamente 

hay dos bandos: ortodoxos y herejes (sobre todo gnósticos). Los “herejes” no segregan a los 

otros y se sienten incluidos con ellos, aunque con un sentimiento de superioridad, pero los 

otros sí segregan a éstos.
1229

 Sabemos quien ganó la batalla en términos mundanos, lo cual 

no quiere decir que la herejía haya sido aniquilada, simplemente pasó a lo oculto y es 

entonces donde ya en el cristianismo encontramos claramente lo exotérico y lo esotérico. 

 

Durante toda la Edad Media, la tiranía del dogma cristiano fue ejercida con el báculo de la 

“revelación” que en realidad era una interpretación y nada más. El material con que estaba 

hecho este báculo era la Teología, que en su versión cristiana era ciencia fundada en la 

revelación y por ello superior a cualquier otra ciencia.
1230

 Además, el misterio cristiano de 

la trinidad divina está infectado de masculinidad como infectada estaba toda la sociedad en 

la que se erigió.
1231

 

 

En la época del Renacimiento se dio un admirable esfuerzo de armonización de lo Uno 

representado por el cristianismo, con lo múltiple representado por el paganismo. Adalid de 

                                                           
1228

 Corán 29, 46. 
1229

 Cf. Pagels, Elaine. Los Evangelios Gnósticos, Crítica, Barcelona, 1990, p. 86-89, y 152-169. 
1230

 Cf. Gómez Caffarena, José. El enigma y el misterio. Una filosofía de la religión. Trotta, Madrid, 2007, p. 

194-95. 
1231

 Cf. Coomaraswamy, Ananda K. El Vedanta y la tradición occidental, Siruela, Madrid, 2001, capítulo La 

doctrina tántrica y la biunidad divina, p. 267-78.  



261 

 

este esfuerzo fue la Academia Platónica Florentina. Destacan, entre otros, en un lapso de 

150 años Ficino, Steuco y Patrizi.
1232

 Con la presión de la Contrarreforma este intento 

derivó hacia la represión y el ocultamiento, volviéndose a instaurar en un sector de la 

sociedad la tiranía de lo Uno. En otro sector ya no había vuelta atrás: lo múltiple había 

tomado fuerza y siguió su dinámica montado en la ciencia, hasta llegar a la propia tiranía de 

lo múltiple varios siglos después
1233

. 

 

Si revisamos el cúmulo de la literatura teológica cristiana nos encontraremos con una larga 

y tortuosa historia de desacreditación de lo múltiple en favor de lo uno. Por ejemplo en 

Zubiri, el ir hacia Dios tiene tres rutas: el politeísmo que es la dispersión, el panteísmo que 

es la inmanencia y el monoteísmo que es la trascendencia, siendo esto último lo mejor.
1234

 

 

Por otro lado la defensa de la soberanía absoluta de Dios ha llevado en diversas ocasiones a 

la negación de los propios poderes intrínsecos de la naturaleza desarticulando el principio 

lógico de causalidad. Unos de esos casos fueron los de Lutero y Calvino.
1235

  

 

En cuanto al Islam, se da el mismo caso de disensión a la muerte de Mahoma, y aunque ahí 

la historia tuvo otros derroteros, lo que interesa señalar aquí es simplemente el hecho del 

disenso, producto, claro está, del mundo de la dualidad en que vivimos. 

 

La trampa de lo Uno que consiste en erigirse en absoluto excluyente fue detectada por la 

gnosis, en cuya enseñanza la Sabiduría (femenina) está por encima del Demiurgo 

(masculino) quien se erigió como Dios de los judíos y Dios único y excluyente que 

heredaron los cristianos ortodoxos, es decir los ajenos a la gnosis.
1236

 En el medio Oriente, 

esta trampa surgió, como aseveraban los gnósticos, con Yaldabaoth que es el nombre que 

ellos le daban al Yahvé del Antiguo Testamento, el Dios celoso y tiránico. 

 

No se puede, sin dejar de ser humano, acceder al nivel de lo Uno absoluto. A lo más que 

podemos aspirar es al nivel de la dualidad simple o primera, el Ometeotl, o en todo caso al 

nivel de una Trinidad jerárquicamente inferior al Uno.  

 

Vivir de acuerdo exclusivamente a lo Uno es un veneno para el ser humano porque éste 

pertenece a y lleva el sello de el mundo de la dualidad. En este sentido era más sabia la 

postura de los antiguos mexicanos al defender su “dios-dual”, Ometeotl, frente a la trinidad 

monoteísta cristiana. Por otro lado vivir exclusivamente en lo múltiple y en total ausencia 

de lo Uno conduce al ser humano al paroxismo y a que su intelecto convertido en monstruo 

se devore a sí mismo. Al respecto dice Danielou: 

                                                           
1232

 Cf. Assman, Jan. La distinción mosaica o el precio del monoteísmo, Akal, España, 2006, p. 88-93.  
1233

 Sobre lo cual se abundará en el siguiente apartado. 
1234

 Cf. Gómez Caffarena, Op. cit., p. 353. Zubiri El problema filosófico de la historia de las religiones, El 

problema de Dios, El hombre y Dios, Alianza, Madrid, 1984, p. 309, 325, 164, 132-33. 
1235

 Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, p. 363. 
1236

 Cf. Ireneo Adversus Haereses I, 5, 4 y Hipólito Refutación de todas las herejías VI, 33   Pagels, Elaine. 

Los Evangelios Gnósticos, Crítica, Barcelona, 1990, p. 102; Hipóstasis de los arcontes, 94, 21- 95,7 en: 

Robinson, J. M. The Nag Hammadi Library, New York, 1977, p. 158.    



262 

 

El mayor obstáculo para la evolución del saber y el conocimiento de lo real son 

los dogmas y las creencias que presentan un panorama de las formas mudables 

de lo real fijado de una vez por todas.
1237

 

 

Lo uno, entonces, tiene dos caras: la vivificante y la mortificante. En la vivificante, lo Uno 

ordena a lo múltiple pero no lo extingue. En la otra, lo Uno pretende erigirse como absoluto 

a despecho de lo múltiple. La primera es armoniosa, la segunda es violenta y gira alrededor 

del odio. En efecto, buena parte del monoteísmo está edificada sobre: 

 

Una serie de odios impuestos con violencia a lo largo de la historia por los 

hombres que se pretenden depositarios e intérpretes de la palabra de Dios, los 

clérigos: odio a la inteligencia—los monoteístas prefieren la obediencia y la 

sumisión—; odio a la vida, reforzado por una indefectible pasión tanatofílica; 

odio a este mundo, desvalorizado sin cesar con respecto a un más allá, único 

depositario de sentido, verdad, certidumbre y bienaventuranza posibles; odio al 

cuerpo corruptible, despreciado hasta en sus mínimos detalles, mientras que al 

alma eterna, inmortal y divina se le adjudican todas las cualidades y virtudes; 

odio a las mujeres, por último, al sexo libre y liberado en nombre del Ángel, 

ese anticuerpo arquetípico común a las tres religiones.
1238

 

 

Las dos caras de lo uno—la vivificante y la mortificante—pueden aplicarse igualmente al 

yo, cuya naturaleza esencial es móvil, evanescente y cambiante (es decir múltiple) sin que 

por eso deje de ser yo. En la medida en que se reprime o suprime esta naturaleza múltiple 

dejando un yo estático y fijo, lo uno se hace muerte en el individuo. En la medida en que el 

yo-uno entienda su propia multiplicidad y conviva con ella, lo uno es vivificante.
1239

 

 

La intención unificante del cristianismo católico es buena siempre y cuando se entienda la 

unificación como símbolo y como utopía —es decir, no realizable en esta tierra—, Cuando 

no ha sido así, la espiritualización unificante se ha transformado—en palabras de Jung— 

“en una unilateralidad nociva para la salud”
1240

. Ejemplos más que obvios de esto son la ley 

seca de los Estados Unidos en los treintas o la Santa Inquisición. El problema del dogma de 

la unidad de la Iglesia en el cristianismo ortodoxo es que se han aplicado criterios 

correspondientes al nivel de lo Uno, en el nivel de la multiplicidad en el que vive la 

humanidad.
1241

 

 

En India la trampa de lo Uno se manifiesta también y es a través del sistema de castas: 

 

En la India, la jerarquía de los oficios y profesiones—estática, altamente 

especializada y de mutua colaboración—exige e inculca la más extrema 

unilateralidad. Nadie debe escoger por su cuenta, mariposear ni dar rienda 

suelta a los impulsos juveniles. Desde el primer aliento de vida las energías 

                                                           
1237

 Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 2009, p. 48. 
1238

 Onfray, Michel. Tratado de Ateología, Anagrama, Barcelona, 2006, p. 74-75. 
1239

 Cavallé, Mónica. La sabiduría recobrada: filosofía como terapia, Oberon, Madrid, 2002, p. 139-40. 
1240

 Jung C. G. Simbología del Espíritu, FCE, México, 1981, p. 301. 
1241

 Cf. Choza, Jacinto. Metamorfosis del cristianismo. Ensayo sobre la relación entre religión y cultura, 

Biblioteca Nueva, Madrid, 2003, pp. 123-28. 



263 

 

individuales son dominadas, encarriladas y coordinadas con respecto a la obra 

general del superindividuo constituido por la sociedad, que tiene carácter 

sagrado.
1242

 

 

Como dice Danielou,
1243

 los conflictos entre los diferentes “Dioses” provienen de 

tendencias excluyentes, de elementos negativos propios del ser humano, por lo que La 

trampa de lo Uno no se ciñe exclusivamente al campo religioso sino que abarca también la 

ciencia y la filosofía en tanto se cierran las puertas a nuevos descubrimientos, a la 

revelación de un nuevo mensaje o una nueva edad. En este sentido Jaspers apuntaba: 

 

Para Descartes y para todos los modernos, el problema de la significación de la 

verdad en su diferenciación múltiple no existe.
1244

 

 

El mismo Jaspers precisa que la filosofía debe renunciar a ser alguna vez “una doctrina 

sobre la totalidad del ser considerado bajo la forma de una unidad objetiva.”
1245

 

 

Las trampas de lo uno están en correspondencia directa con la primacía de la masculinidad 

en detrimento de la feminidad, ya que  lo uno tiene sintonía preferente hacia lo masculino y 

lo múltiple hacia lo femenino. La tiranía de lo Uno se ha dado durante un eón 

masculinizante. En este sentido es obvio que estamos desde el siglo XX, cuiando menos, 

entrando en un nuevo eón en donde la feminidad se está equilibrando con la masculinidad, 

pero existe el peligro de que en lugar de darse un equilibrio, la balanza simplemente se 

invierta y aparezca la tiranía de lo múltiple a costa de lo uno, lo cual se tratará en el 

siguiente apartado.
1246

  

 

Hay una relación entre las trampas de lo uno y la oralidad. La oralidad se acerca más a la 

multiplicidad de la vida, mientras que la letra escrita está del lado de lo Uno congelado, 

muerto. Ya San Pablo decía que “la letra mata, pero el espíritu vivifica”
1247

. Lo Uno es 

origen de la vida y vida en sí, pero el concepto de lo Uno por un efecto psicológico puede 

convertirse en muerte. Así ha sucedido en Occidente y la mente humana lo ha detectado. 

Por eso la cultura occidental ha avanzado hacia la negación de lo Uno que ha visto 

convertirse en muerte para el hombre. Si lo Uno se toma como Dios, pues se ha negado a 

Dios y se ha promulgado su muerte, pero es por la razón aducida, porque lo Uno que es 

vida en sí, en la mente humana se ha tornado en muerte. La opción para la humanidad aquí 

no ha sido  otra que abocarse a lo múltiple hasta el paroxismo. Cuando lo Uno se convierte 

en muerte, lo cual sucede en la mente del hombre, lo Uno se hace Satanás: es lo Uno 

invertido. Así, la trampa de lo Uno, al desentenderse de lo múltiple, amputa la realidad.
1248

 

 

                                                           
1242

 Zimmer, Heinrich. Filosofías de la India, España, Sexto Piso, 2010, p. 175. 
1243

 Danielou, Op. cit., p. 49. 
1244

 Jaspers, K. Descartes y la filosofía, Buenos Aires, Pléyade, 1953, p. 14. 
1245

 Idem, p. 12. 
1246

 Cf. Pulcini, Elena. Diótima. El mito platónico del Eros y el matriarcado de Bachofen; en: Cohen, Esther y 

Villaseñor, Patricia, eds. De filósofos, magos y brujas, México, UNAM, 2009. 
1247

 2 Corintios, 3, 6. 
1248

 Cf. Schwarz, Fernando. Mitos, ritos, símbolos. Antropología de lo sagrado, Buenos Aires, Biblos, 2008, 

p. 21. 



264 

 

3. Lo múltiple. 
 

Pero lo múltiple (así en general, como opuesto a lo Uno) también genera trampas, ya sea 

por el demérito o por el rechazo completo de lo uno. Una de las expresiones occidentales 

más añejas de la trampa de lo múltiple la encontramos en el período helenístico con 

Epicuro y Lucrecio. Según este último, los filósofos han substituido la diversidad de lo 

diverso por lo idéntico o lo contradictorio, y con frecuencia por los dos a la vez.
1249

 Ambos 

se pronuncian en contra de lo Uno trascendente. Para ellos: 

 

La Naturaleza es precisamente la potencia, pero potencia en nombre de la cual 

las cosas existen una a una, sin posibilidad de asemejarse todas a la vez, ni de 

unificarse en una combinación que les fuese adecuada o las expresara 

íntegramente de una vez. Lo que Lucrecio reprocha a los predecesores de 

Epicuro es haber creído en el Ser, en el Uno y en el Todo. Estos conceptos son 

las manías del espíritu, las formas especulativas de la creencia en el fatum, las 

formas teológicas de una falsa filosofía.
1250

 

 

Pero la postura de Epicuro y Lucrecio no fue la dominante en las edades antigua y media 

occidentales en las  que  la mente de los hombres estaba enfocada hacia lo Uno bajo su 

aspecto de Ser. La metafísica clásica, como dice Gadamer, se fundamenta en el intelecto 

infinito, el nous o espíritu “en el que la verdad del ser se presenta como la esencia a la que 

todo lo que es está coordenado en su sentido de ser”
1251

.  En esta óptica se considera al Ser 

como un absoluto incólume al tiempo, en contraste con el ente sujeto a la corrupción por el 

tiempo.
 1252

 Con el avance de la edad moderna se altera la primacía del ser, para dársela al 

ente,  se coloca lo temporal por encima de lo eterno, y se intenta fundar la verdad en la 

historicidad. Es así que Heidegger en Ser y Tiempo detecta que en la metafísica clásica, el 

Ser obstruye su propio estar expuesto “ahí”,
1253

 y propone que la única posibilidad del Ser 

es en el tiempo,
1254

 con lo que reduce el ser al ser-ahí, quitándole toda trascendencia y 

trastocando la correspondencia clásica entre ser y eternidad.
1255

 

 

El imperialismo perverso de lo uno en la mente de los hombres durante todas las edades 

antigua y media generó reacciones muy fuertes en su contra. Así, a partir del siglo XVIII ha 

sido lo múltiple lo que se va destacando y constituye parte del asiento ideológico del 

capitalismo. Los ideólogos ingleses del XVIII, basados en la tesis de la gran cadena del ser, 

consideraban al universo como el mejor de los sistemas en tanto que en él se da la máxima 

variedad por medio de la desigualdad, por lo que la sociedad humana debe imitar este 

                                                           
1249

 Cf. Lucrecio Libro I, 633-634. 
1250

 Deleuze, Giles. Lógica del sentido, Paidós Ibérica, Barcelona, 2005, p. 310; cf. Lucrecio Libro I, 657-669, 

753-762. 
1251

 Gadamer, Hans-Georg. Los caminos de Heidegger, Herder, Barcelona, 2002, p. 170. 
1252

 Cf. Heidegger,  Martin. Ser y tiempo, FCE, México, 1980, p. 27-29. 
1253

 Cf. Gadamer, Op. cit., p. 176. 
1254

 Cf. Heidegger,  Martin. Ser y tiempo, FCE, México, 1980, p. 27-29. 
1255

 Cf. Gómez Arzapalo, Francisco. Heidegger y la pregunta por el tiempo, en: Guerra Tejada, Ricardo y 

Yáñez Vilalta, Adriana, Coordinadores, Martín Heidegger, Caminos, UNAM, Cuernavaca Morelos, 2009, p. 

63. 



265 

 

patrón.
1256

 A finales del XIX y principios del XX aparece la llamada escuela de la sospecha 

integrada por los pronunciamientos de Marx, Nietzsche y Freud. Pero estas reacciones se 

fueron al extremo de negar completamente el valor de las estructuras surgidas de lo uno que 

fueron consideradas como alienantes, paralizadoras de los esfuerzos transformadores del 

mundo, impedimentos para la emancipación social y ataduras a la infancia que no permiten 

madurar a la humanidad.
1257

Esta tendencia llega hasta nuestros días en los que la 

posmodernidad constituye la máxima exaltación de la multiplicidad con sus derivaciones 

democráticas. Paralelamente, como dice Tarnas
1258

, en su completo rechazo de lo Uno, la 

ciencia moderna mostró un mundo sin finalidad espiritual, opaco, regido por el azar y la 

necesidad, y sin significado intrínseco, que dejaba al ser humano yerto, solo y sin rumbo; 

un mundo en el que "no hay más que cambio, no hay más que movimiento, no existen cosas 

propiamente dichas."
1259

 Al respecto, en 1902, dice William James: 

 

Nuestro sistema solar, con sus armonías, es visto ahora como un caso 

accidental de un tipo determinado de equilibrio en el movimiento celeste, 

alcanzado mediante un azar local en la espantosa soledad de mundos donde no 

puede existir la vida. (...) Es imposible, dado el carácter actual de la 

imaginación científica, encontrar en los movimientos de los átomos cósmicos 

tanto si actúan a escala universal como individual, nada al margen de una 

alternancia sin objetivo, que actúa o no, que tampoco alcanza una historia 

propia y no ofrece resultado alguno. La Naturaleza no manifiesta una tendencia 

final verificable hacia la cual sea posible sentir simpatía. La mentalidad 

científica en estos momentos continúa el vasto ritmo procesal de forma que 

parece anularse a sí misma.
1260

  

 

Otro ejemplo de las trampas de lo múltiple es del dualismo. Tomo las palabras de Schwarz: 

 

La filosofía dualista aparece cuando nos enfrentamos con pares de opuestos en 

los que los dos antagonistas no se implican mutuamente. Porque en el 

momento en que ciertos aspectos negativos de la vida, aceptados hasta 

entonces como elementos constitutivos e inevitables de la totalidad cósmica, 

son juzgados o interpretados como el mal, por lo tanto no necesarios, es cuando 

la ideología dualista aparece y, con ella, la exclusión de la complementariedad, 

abriendo también la puerta a todas las simplificaciones reduccionistas.
1261

 

 

Este dualismo es producto de la oposición sujeto-objeto de la modernidad. Pues bien esta 

oposición tiene raíces en el monoteísmo occidental en el que un Sujeto divino 

autosubsistente creó al mundo como Objeto, en cuyo seno se despliega el sujeto humano 

especial y su historia dispuesta por la divinidad. Al respecto cito a Tarnas: 

 

                                                           
1256

 Lovejoy, Arthur O. La gran cadena del ser, Icaria Editorial, Barcelona, 1983, p. 263-64. 
1257

 Cf. Gómez Sánchez, Carlos. Psicología y religión, en: Diez de Velasco-García Bazán. El estudio de la 

religión, Trotta, Madrid, 2002, p. 169. 
1258

 Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 525. 
1259

 Wahl, Jean. Tratado de Metafísica, FCE, México, 1975, p. 65.  
1260

 James, William. Las variedades de la experiencia religiosa, México, Lectorum, 2010, T. II, p. 223. 
1261

 Schwarz, Op. cit., p. 20. 



266 

 

Desde sus comienzos, el yo occidental estuvo marcado por la revelación de la 

especial relación de la humanidad con una realidad divina trascendental, un ser 

supremo monoteísta que era al mismo tiempo el creador del mundo y el lugar 

último de significado y valor. (...) De esta suerte, la unicidad, la separación y la 

superioridad absolutas de Dios con respecto al mudo secular, de finitud mortal 

y naturaleza irredenta, fortalecían profundamente la sensación de unicidad, 

separación y superioridad del ser humano en relación con el resto de la 

naturaleza y el universo creado.
1262

 

 

De esta manera la trampa de lo Uno condujo a la de lo múltiple. Mucho de lo que se hace y 

se piensa actualmente es en referencia a lo múltiple; es como si lo uno no existiera, o en 

todo caso se toma a éste como subordinado a lo múltiple. El caso paradigmático es el de lo 

que podríamos llamar “la escuela de la Diferencia” de la posmodernidad con autores como 

Deleuze y Adorno. 

 

Otra trampa de lo múltiple es la idea del progreso infinito que va de la mano del paradigma 

científico y ha permeado la vida social desde la Ilutstración hasta nuestros días. En este 

sentido cito a Tarnas: 

 

Demasiado a menudo se ha descrito el ‘progreso del conocimiento’ y la 

‘evolución de la conciencia’ de la humanidad como si nuestra tarea consistiera 

en subir una larga escalera cognitiva cuyos escalones jerárquicos representan 

etapas sucesivas en las que vamos resolviendo enigmas mentales cada vez más 

difíciles, como si se tratara de problemas de un examen de posgrado de 

bioquímica o de lógica.
1263

 

 

Con esta primacía de lo múltiple, la mente moderna ha llevado a cabo una profanación 

progresiva del cosmos y hasta las mismas religiones cristianas se han visto afectadas de esta 

profanación. Hoy en día se considera al cosmos completamente impersonal e inconsciente, 

escindido del ser humano,  como mera materia en movimiento, mecánico y desprovisto de 

finalidad, gobernado por el ciego azar y la necesidad.
1264

 

 

La multiplicidad sin la unidad es la locura absoluta, el caos completo para el ser humano. 

 

 
4. Mythos y Logos en el contexto de las trampas de lo Uno y lo múltiple. 
 
El plano de lo Uno absoluto es accesible a la lógica única y exclusivamente hasta poder 

afirmar su posibilidad. Fuera de esta aceptación, no hay ningún otro acceso de la lógica a lo 

Uno. En esto aciertan los positivistas lógicos quienes afirman que identificar al referente de 

"Dios" es imposible, pues esa palabra juega alternativamente papeles incompatibles como 

los de nombre propio, nombre abstracto, predicable descriptivo y descripción definida, y 

                                                           
1262

 Tarnas, Richard. Cosmos y Psique, España, Atalanta, 2006, p 52. 
1263

 Idem, p. 700. 
1264

 Cf. Idem, p 44. 



267 

 

aún en cada uno de ellos se comporta de forma irregular
1265

, de modo que se ha llegado a 

afirmaciones absurdas respecto de Dios
1266

. Ellos afirman que el discurso sobre Dios es 

completamente paradójico.
1267

 Por eso es que en este límite de la lógica aparece lo mítico y 

lo místico. Sin embargo, como apunta Diel,
1268

 en diferentes momentos de la historia ha 

surgido la tentativa de reemplazar subrepticiamente el plano mítico por el plano lógico. Al 

mezclarse indebidamente estos dos planos, es el plano mítico el que se resiente y pierde su 

sentido inicial. Este error hace caer al mito bajo el dominio árido y estéril de la 

especulación. Así es como gracias a la Teología se echó a perder la religión cristiana con 

todas sus ramas. Baeck, entendiendo lo mítico como ya degradado por lo lógico, expresa lo 

mismo así: 

 

Para la religión es crucial preservar el sentimiento de que todo lo que piensa y 

dice sobre lo divino es sólo una metáfora entre Dios y el mundo, entre Dios y 

el hombre, sólo una ecuación imperfecta que no anula lo insoluble y lo 

indefinible. Mientras la metáfora sea tan sólo una metáfora, y lo Divino siga 

siendo ensalzado por sobre toda metáfora y por sobre las palabras de todo ‘lo 

que está arriba en el cielo y sobre la tierra debajo y en las aguas debajo de la 

tierra’, la religión es poética pero no mitológica. Pero cuando sus metáforas 

pretenden ofrecer respuestas definidas que explican la naturaleza divina o el 

destino y la experiencia divinas, y pretenden describir la vida de la Divinidad, 

entonces los símbolos se cristalizan en concepciones y lo mitológico 

predomina. La Divinidad es arrastrada hasta el plano humano, y no importa que 

ello se deba a la leyenda poética o a concepciones filosóficas que intentan 

definir el secreto del Ser Divino.
1269

 

 

La historia de los dogmas es la historia de una forma del pensamiento que gira en torno a 

una estricta univocidad terminológica, descartando la multivocidad de las historias 

míticas.
1270

 Como dice Blumenberg, una señal específica que siempre acompaña al dogma 

es el énfasis, casi siempre enfermizo, en la salvaguarda de la ley para eliminar herejías y 

disidencias, imágenes marginales y todo tipo de improvisación. La ortodoxia en cualquier 

área es el gran obstáculo para la auténtica creatividad humana. Las ortodoxias han sido 

principalmente planteadas por el monoteísmo, y encontramos que en las épocas marcadas 

por un profundo deseo de libertad y de creación como el Renacimiento y el Romanticismo, 

resurge el politeísmo.
1271

 

 

                                                           
1265

 Cf. Durrant, M. The Logical Status of God, Macmillan, London, 1973. Romerales, Enrique. Philosophical 

Theology en: Fraijó, Manuel. Filosofía de la Religión, Trotta, Madrid, 2005. 
1266

 Cf. Flew, Anthony. God and Philosophy, Hutchinson, London, 1966 (Trad. esp. El Ateneo, Buenos Aires, 

1967). 
1267

 Cf. Albert, H. Das Elend der Theologie, Hoffmann un Campe, Stuttgart, 1979. (Trad. esp. Alfa, 

Barcelona, 1982).  
1268

 Diel, Paul. Psicoanálisis de la divinidad, FCE, México, 1959, p. 36. 
1269

 Baeck,  Leo. La Esencia del Judaísmo, Paidós, Buenos Aires, 1964,  p. 96. 
1270

 Cf. Duch, Op. cit., p. 436. 
1271

 Blumenberg, Hans. Trabajo sobre el mito, Paidós, Barcelona, 2003, p. 249. También: Duch, Lluis. Mito, 

interpretación y cultura. Aproximación a la logomítica, Herder, Barcelona, 2002, p. 435. 



268 

 

De esta manera vemos que la cuestión de las trampas de lo uno y lo múltiple está 

relacionada con el asunto de la dinámica entre mythos y logos, asunto este último que ha 

tenido una serie de elaboraciones desde la Ilustración o quizás desde antes:      

 

Los monoteísmos son el resultado de haber sustituido el discurso mitológico 

por el discurso metafísico y de haber hecho del instrumento la meta a alcanzar. 

Como consecuencia de ello, en estas religiones las vías que fueron de 

iniciación, de ensanchamiento de la conciencia, se encuentran sin mediación. 

El dios, una figura mediadora, se ha convertido en meta, y no hay medio para 

alcanzarla.
1272

 

 

Como dice Duch, el camino más fácil a seguir en las relaciones entre logos y mythos es la 

simplificación y el reduccionismo quitándole a cualquiera de los dos el valor en favor del 

otro.
1273

 Un mito sin el correctivo del logos resulta tan inaceptable y destructivo como un 

logos sin mito,
1274

 y tanto el solo logos como el solo mythos que proceden por vía de 

reducción se transforman frecuentemente en aquello que tan vehementemente habían 

combatido.
1275

 

Lo que hay que buscar es la armonía entre mythos y logos, pues de cualquier manera, todo 

mito tiene aspectos lógicos, así como todo logos tiene facetas míticas,
1276

 pues como dice 

Duch la complementariedad entre mythos y logos es la única forma realmente humana y 

humanizadora de referirse al conjunto de la existencia humana.
1277

 

 

Sin mito, el logos se convierte en absoluto, se diviniza a sí mismo y un logos 

divinizado se autodestruye.
1278

 

 

La forma mítica de pensar emparentada con la intuición y la forma lógica, ambas pueden 

darse a diferentes niveles de acuerdo al principio piramidal. Muy comúnmente, y debido a 

que los estudiosos no toman en cuenta dicho principio, se habla del pensamiento mítico 

como si fuera una sola forma de pensamiento propia, por cierto de pueblos "primitivos" en 

el sentido de no haber desarrollado aún la forma lógica de pensamiento; y se habla de los 

pueblos de "orden superior" en los que se sustituyó el pensamiento mítico por el 

pensamiento lógico. 

 

Lo mítico pertenece al terreno del simbolismo, y éstos tienen su opuesto o complementario 

(según se quiera ver) en lo racional. Sin embargo lo que hoy en día prima es lo último. Cito 

a Trías: 

 

Entre un racionalismo positivista desengañado de toda embriaguez mística y 

romántica, y un evidente “irracionalismo” que no quiere ya negociar con 

                                                           
1272

 Maillard, Chantal. Prólogo, en: Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 2009, p. 

21. 
1273

 Duch, Op. cit., p. 233. 
1274

 Idem, p. 443. 
1275

 Idem, p.503. 
1276

 Cf. Idem, p. 504. 
1277

 Idem, p.505. 
1278

 Panikkar, Raimon. Mito, Fe y Hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007. p. 269. 



269 

 

ningún atisbo de racionalidad (en relación a los negocios supremos de la 

existencia, la fe, la salvación, etcétera), se abre un auténtico abismo por el cual 

circula, en plena crisis, la gran cesura dia-bálica del pensamiento 

contemporáneo.
1279

 

 
 
5. El principio piramidal como trampa. 
 

Frente a las trampas de lo uno y a las de lo múltiple, aparece el principio piramidal como 

una propuesta de armonización entre lo uno y lo múltiple, de complementariedad entre 

ellos, aunque este enfoque de complementariedad puede darse inclusive sin el principio 

piramidal. Ahora bien, uno de los aspectos del principio piramidal, que es el de 

jerarquización se ha llevado al terreno de la organización social en todas las culturas y ahí 

ha tenido resultados desastrosos por falta de comprensión profunda de dicho principio. Uno 

de los ejemplos más destacados de esto es el de las castas de la India.  

 

En otras palabras, la principal trampa que presenta este principio es la confusión que se 

genera entre un principio cósmico y la realidad histórica. Si bien la realidad histórica está 

sujeta a las leyes cósmicas, esto no sucede del todo: hay un factor de inestabilidad que se 

puede denominar como el principio del mal, a partir del cual se ha suscitado la usurpación 

de posiciones que corresponden a ordenamientos cósmicos por parte de personas que en 

esencia no pertenecen a dichos ordenamientos. Para ser más explícito, menciono el caso de 

las castas de la India. El sistema de castas expresa un orden cósmico que es el mismo del 

principio piramidal. Este sistema tiene como finalidad la consecución del dharma, es decir 

del deber (que incluye leyes y costumbres). Lo explico con palabras de Zimmer: 

 

Así como el día y la noche se alternan sucesivamente, conservando cada uno de 

ellos su forma y con su oposición mantienen el carácter de los procesos 

temporales, así también en la esfera del orden social cada uno sostiene la 

totalidad adhiriéndose a su propio dharma.  (...) Las reglas de las castas y de 

las profesiones se consideran como reflejos, en la esfera humana, de las leyes 

de este orden natural: de aquí que al prestar su adhesión a tales reglas las 

diversas clases en realidad colaboran, aún cuando en apariencia están en 

conflicto. Cada raza o estamento sigue su propia virtud y todos juntos hacen la 

obra del cosmos. Mediante este servicio, el individuo se eleva por encima de 

sus idiosincrasias personales y se convierte en conducto vivo de la fuerza 

cósmica.
1280

 

 

Para entender bien el sistema de castas ha de tomarse en un sentido espiritual y no material, 

pero históricamente ha habido usurpadores que lo aplicaron a un sistema social de 

exclusión. Esta infiltración de un principio cósmico por parte de la miseria humana queda 

expresada en la parábola bíblica del trigo y la cizaña,
1281

 dándonos en la historia de las 

                                                           
1279

 Trías, Eugenio. La edad del espíritu, Madrid, Destino, 2000, p. 462. 
1280

 Zimmer, Heinrich. Filosofías de la India, España, Sexto Piso, 2010, p. 182-83. 
1281

 Evangelio según San Mateo 13, 24-30. 



270 

 

religiones, como dice Brunner,
1282

 una intrincada maraña que mezcla lo más noble junto 

con lo más abyecto de la humanidad. 

 

El principio piramidal ofrece una estructura coherente del universo. Lo mismo que con las 

trampas de lo uno, el principio piramidal ha sido desvirtuado por sectores de la humanidad 

que han implantado estructuras sociales piramidales opresivas, como es el caso de las castas 

en la India. Pero la instauración de instituciones basadas en la desvirtuación del principio 

piramidal no puede ser argumento para invalidar dicho principio. 

 

Hoy en día este principio tiende a difuminarse primeramente en el ámbito social con la 

democracia moderna y después en los demás ámbitos de la vida, y es así que hemos 

ingresado a la posmodernidad. El presente trabajo constituye un intento de recuperación del 

sentido del principio piramidal y de la jerarquización que le acompaña, cuyo origen está en 

el campo de lo sagrado. 

 

Por otra parte la aceptación del Principio Piramidal también puede generar actitudes 

diferentes y opuestas, dependiendo por un lado de que se ponga el acento en lo uno o en lo 

múltiple, y por el otro lado, de que se ponga el acento en los aspectos dinámico o estático.  

Un ejemplo del acento en el aspecto estático lo encontramos en el siglo XVIII, en donde 

ciertos pensadores dan al hombre un nivel en la escala del ser o en la Naturaleza, nivel que 

conforma su esencia y que éste debe respetar, permaneciendo por lo tanto siempre en ese 

mismo nivel.
1283

 

 

 

6. Procesualidad y Armonía. 
 
Todo fluye, todo cambia. Este es el gran planteamiento de Heráclito. Aceptar lo múltiple es 

vivir de acuerdo con los procesos, con la procesualidad. Negar  o minimizar lo múltiple 

tiene su efecto correspondiente en la procesualidad. Precisamente una de las trampas de lo 

uno, al negar lo múltiple, consiste en detener, estorbar o anquilosar los procesos, que son 

propios del mundo de la dualidad, es decir del mundo al que pertenece el humano. Hay 

quien quiere ceñir la visión estática a las religiones, pero al igual que lo uno y lo múltiple 

conforman el mundo, la dualidad estático-procesual en cuanto a enfoques forma parte de la 

misma naturaleza humana, de modo que la vamos a encontrar en todos los aspectos de la 

actividad humana. Así, tenemos por ejemplo que: 

 

Hasta 1927, gentes como Einstein, Eddington y Friedmann juzgaban 

inconcebible un universo en expansión. Los únicos modelos conocidos por 

aquella época eran estáticos, a pesar de que en biología la visión evolucionista 

había ido ganando terreno desde los tiempos de Darwin.
1284

 

 

                                                           
1282

 Brunner, August. La religión, Herder, Barcelona, 1963, p. 12. 
1283

 Cf. Lovejoy, Arthur O. La gran cadena del ser, Icaria Editorial, Barcelona, 1983, p. 257-62. 
1284

 Stoeger, William R. Lo que la cosmología contemporánea y la teología tienen que decirse la una a la 

otra, en: Soler Gil, José (ed.). Dios y las cosmologías modernas, Madrid, BAC, 2005. p. 259 



271 

 

Existen en cuanto a la aceptación humana de lo sagrado dos posibilidades: una actitud 

cerrada y una actitud abierta En la actitud cerrada lo sagrado se convierte en absoluto y deja 

de evolucionar; como consecuencia se degrada. En la actitud abierta, sagrado y absoluto no 

son sinónimos y están perfectamente diferenciados. Entonces lo sagrado se presta a la 

interpretación y a la evolución vivificante, y esto no descarta lo absoluto que se toma 

siempre como una utopía, es decir, fuera del espacio y del tiempo. 

 

En el devenir espiritual de la humanidad hay momentos históricos de comprensión 

profunda, momentos de ruptura, de cambio de paradigma. Esto se da en todas las facetas de 

la vida humana: ciencia, arte, religión, filosofía. Hemos de reconocer, como hace Duch,
1285

 

que los sistemas, tanto religiosos como filosóficos, culturales o políticos, tienen un curso de 

vida y al final mueren por la esclerotización de sus textos que se da por la fatal pérdida de 

la relación crítica entre esos textos y sus mutables contextos. Junto con esto observamos a 

través de la historia cómo las jerarquías de dichos sistemas tratan de intemporalizarlos 

reclamando para ellos una validez por y para sí mismos al margen del ser humano al que 

debieran servir. 

 

Un buen ejemplo de la tensión entre la visión estatizante y la dinamizante, lo encontramos 

en los siglos XVIII-XIX. Ahí encontramos, en contraste con la búsqueda científica ilustrada 

de leyes generales que definieran una única realidad objetiva, la reacción del movimiento 

romántico que apreciaba una ilimitada multiplicidad de realidades que bullían en el mundo, 

y la compleja originalidad de cada objeto, de cada acontecimiento, de cada experiencia. 

Para el romántico, la realidad está llena por doquier de resonancias simbólicas, y por lo 

tanto, es fundamentalmente polivalente, un complejo constantemente variable de 

significados en múltiples niveles, incluso opuestos. Mientras que para la mentalidad 

ilustrado-científica, la realidad es concreta, literal y unívoca.
1286

 

 

Los estudiosos de la religión y el ser humano en general, tendemos a desestimar la 

temporalidad de los procesos como bien acentuaba Bergson, y tendemos a estatizar y 

cosificar todo. Por ello hablamos de cristianismo como si fuera igual el de San Pablo que el 

de Jesús, que el de Ratzinger. La historia del pensamiento ofrece el espectáculo continuo de 

cristalización de las efervescencias más auténticamente creadoras en ideologías 

esclerosadas.
1287

 

Mencioné en el capítulo 4 que Duch plantea que la existencia humana puede ser concebida 

como un trayecto hermenéutico.
1288

 Pero él mismo da cuenta de que este trayecto puede 

dejar de existir cuando se decreta la meta final de este trayecto y se declaran cánones. 

Entonces: 

 

Así la existencia humana deja de ser alguna cosa a interpretar, a 

recontextualizar, y se convierte—por lo menos es lo que se intenta—en una 

totalidad cerrada en ella misma, incomunicada, definitivamente fijada y por eso 

                                                           
1285

 Duch, Op. cit., p. 30. 
1286

  Cf. Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 464. 
1287

 Cf.Guellouz, Azzedine. Islamismo; en: Delumeau, Jean, El hecho religioso, una enciclopedia de las 

religiones hoy, Siglo XXI, México, 1997, p. 187. 
1288

 Duch, Op. cit., p. 29. 



272 

 

mismo, muerta o en trance de defunción. Totalidad que, por otra parte, posee la 

nefasta habilidad de conferir la muerte a todo y a todo lo que entra en contacto 

con ella.
1289

    

 

De tal modo, en la medida en que la ortodoxia religiosa estatuye una doctrina y excluye y 

reprime las herejías, en esa medida está clausurando a cada individuo el camino al cielo. 

Pues este camino es un trayecto netamente individual y requiere de la capacidad individual 

de simbolización. 

 

El énfasis en el culto ha tenido muchas veces como consecuencia la separación entre el 

culto y la vida, haciendo que ésta gire alrededor de aquel cuando debiera ser a la inversa. 

De esta manera se crean dos mundos separados, incomunicados y a veces enfrentados: el 

del más allá y el del más acá, el humano y el divino, el sagrado y el profano, el celestial y el 

terreno.
1290

 Se olvida que si Dios es absoluto, es también Dios de la vida, del movimiento, 

de la variedad, de la duración y del cambio perpetuo. No pretendo que las dicotomías 

mencionadas desaparezcan, sino que se armonicen: ese es el sentido del principio 

piramidal. 

 

 
CONCLUSIÓN DEL CAPÍTULO. 
 

Como decíamos al principio de este capítulo, la vida en general y el desarrollo humano 

requieren de un adecuado equilibrio, de una armonía entre lo uno y lo múltiple Sin embargo 

al ser humano por lo general ha errado el tino en encontrar la armonía entre lo uno y lo 

múltiple tanto en la teoría como en la praxis, y especialmente en la praxis social. 
 

Una expresión magistral de esta armonía queda plasmada en el concepto náhuatl de 

Ometeotl, que es uno en dos, el Dios dual. Igualmente en la Trinidad cristiana, el Dios uno 

y trino; en la Trimurti hindú, tres manifestaciones del Absoluto Brahman; y en la 

representación gráfica del Tao donde yin y yang se complementan constituyendo un todo 

con un punto yin en el yang y un punto yang en el yin. 

 

Schwarz expresa lo mismo con las siguientes palabras: 

 

Trascender las polaridades, instalarse en el corazón de los pares de opuestos, 

implica no separar lo uno de lo otro, ni escoger definitivamente lo uno o lo 

otro. La conciencia es, entonces, libre de situarse en un tercero incluido, en el 

seno de la unidad-totalidad paradójica. Se trata, pues, gracias a la coincidentia 

oppositorum, de ver la vida siempre desde el interior, desde el centro.
1291

 

 

Ha habido largas etapas de la historia en las que el desequilibrio cae a favor de lo uno y 

ejemplo paradigmático de ello ha sido la Edad Media occidental: 

 

                                                           
1289

 Idem, p. 29. 
1290

 Tamayo-Acosta, Juan José. Nuevo paradigma teológico, Trotta, Madrid, 2004, p. 128. 
1291

 Cf. Schwarz, Op. cit., p. 22. 



273 

 

Una única iglesia, un único reino, un único orden social para todos los seres 

humanos, la opresión niveladora de un único sistema para todos: en estos y 

parecidos absolutismos se llevó al absurdo un pensamiento que estaba bajo la 

ley de la unidad y no permitía pluralidad alguna. Que este pensamiento aún hoy 

siga celebrando algunos triunfos no va en contra del hecho de que, en 

principio, esté acabado, porque ya no puede resolver los problemas del futuro y 

ya no se corresponde con la conciencia transformada de los seres humanos.
1292

 

 

La tiranía de lo uno a costa de lo múltiple se ha hecho especialmente presente en algunas 

religiones Producto de esta tiranía, las religiones monoteístas (cristianismo, Islam, 

judaísmo) han vivido de prescripciones: hacer y no hacer, decir y no decir, pensar y no 

pensar, lícito o ilícito.
1293

 Etimológicamente, de hecho, Islam significa sumisión. Existen 

mentes—quizás la mayoría—que requieren una enseñanza rígida y dogmática, una doctrina 

inamovible a que aferrarse en medio de la incertidumbre que de natural genera en los 

humanos la vida y que corre el riesgo de convertirse en desesperación y locura. Pocas 

personas pueden zafarse de esa rigidez y dilucidar o argumentar acerca de lo que existe y 

es. De ahí el peso y trascendencia que han tenido doctrinas religiosas y científicas fijas, 

literales y estáticas. El gran paladín de la trampa de lo uno es la Iglesia Cristiana y su mejor 

ejemplo es la condenación de lo diferente, de la herejía. 

 

 

Pero también se ha dado la tiranía de lo múltiple a costa de lo uno, y es lo que estamos 

viviendo en la posmodernidad. La meta—quizás perenne—del ser humano es lograr la 

armonía entre lo Uno y lo múltiple, y por consecuencia la tolerancia del ser humano hacia 

la multiplicidad. Hacia allá apuntaba la postura de Pitágoras, para quien lo que rige al 

cosmos es la armonía tanto en la distribución de los sonidos, como en la disposición de los 

cuerpos celestes, como en todo lo demás,
1294

 e igualmente la de Heráclito para quien lo que 

rige todas las cosas es el Logos, que es armonía en la discordia.
1295

 

 

Como ya se mencionó,
1296

 lo Uno es hipotéticamente origen de la vida y vida en sí, pero el 

concepto de lo Uno por un efecto psicológico puede convertirse en muerte. Así ha sucedido 

en Occidente y al verlo, la humanidad eligió, como si fuera su única opción, abocarse a lo 

múltiple hasta el paroxismo. Difícilmente ha detectado la otra opción, la de la armonía entre 

lo uno y lo múltiple. Cuando lo Uno se convierte en muerte, lo cual sucede en la mente del 

hombre, lo Uno se hace Satanás: es lo Uno invertido. El peso en lo Uno excluyente de lo 

múltiple implica muerte por inanición, el peso o énfasis en lo múltiple excluyente de lo uno 

implica muerte por proliferación, es decir, por cáncer. 

 

La relación entre lo uno y lo múltiple está en correspondencia con la relación sagrado-

profano, y si adoptamos una perspectiva socio histórica, se aprecia claramente en Occidente 

                                                           
1292

 Hornung, Erik. El Uno y los múltiples. Concepciones egipcias de la divinidad, Madrid, Trotta, 1999, p. 

234. 
1293

 Cf. Onfray, Michel. Tratado de Ateología, Anagrama, Barcelona, 2006, p. 87. 
1294

 Cf. Cornford, F. M. Platón y Parménides, Visor Dis., Madrid, 1989, p. 66. 
1295

 Cf. Heráclito, Fr. 10,  51, 54, 67, 80,  88,  según la ordenación de Diels-Kranz. Cf. Trías, Eugenio, La 

edad del espíritu, España, Destino, 2000, p. 128. 
1296

 En el apartado sobre lo Uno del presente cap., p. 11. 



274 

 

la supremacía de lo sagrado durante toda la Edad Media, la disminución de esta supremacía 

en el Renacimiento y el franco retroceso de lo sagrado frente a lo profano en la Edad 

Moderna. Cito aquí a Tarnas: 

 

En oposición al cosmos cristiano medieval, que no sólo era creado, sino que 

estaba gobernado, de manera continua y directa, por un Dios personal y 

activamente omnipotente, el universo moderno era un fenómeno impersonal 

regido por leyes naturales regulares y comprensible en términos 

exclusivamente físicos y matemáticos.
1297

 

 

Es en la comprensión y vivencia de la armonía entre lo uno y lo múltiple donde estriba uno 

de los principales soportes de la sabiduría. Hoy en día ya ni se habla de la sabiduría, como 

que ese concepto ha quedado atrás, y es que ese concepto está íntimamente ligado a la 

experiencia de lo sagrado, y como hoy, lo sagrado prácticamente y en general, no existe, 

pues la sabiduría tiene cartilla de defunción. Lo que resta es la simple erudición.  

 

Frente al principio piramidal, muchas mentes se inclinarán a considerar las experiencias y 

manifestaciones religiosas cercanas a lo uno mejores que aquellas aparentemente más 

lejanas. Es el caso del monoteísmo frente al politeísmo. Esta actitud puede ser 

contrarrestada acudiendo al modelo dinámico del principio piramidal que está en sintonía 

con los dos dioses de Platón y con la  teoría de las octavas (prodrós—epistrophé). Es en la 

armonía entre lo uno y lo múltiple donde existe la posibilidad de una nueva espiritualidad 

que sanaría la herida abierta en el hombre moderno consistente en el abismo entre lo 

material y lo espiritual, entre lo secular y lo sagrado, entre lo interior y lo exterior, entre lo 

temporal y lo eterno.
1298

  

 

Como dice Danielou, ninguna religión o código ritualístico puede ser válido para toda la 

humanidad. Cada cual debe venerar al aspecto de lo sagrado que representa el grado más 

cercano a él, aquello que él pueda comprender. No hay ventaja alguna en esforzarse por 

entrar en contacto con aspectos muy remotos de lo divino descuidando los que están a 

nuestro alcance, pues esos esfuerzos son tan inútiles como los que se hacen para subir una 

escalera sin utilizar los peldaños.
1299

 Es aquí donde el principio piramidal se aplica en lo 

relativo a la relación del hombre con lo sagrado. La religión es un fenómeno 

eminentemente humano de acercamiento a lo divino, pero es humano, y como tal está 

sujeto a las mismas jerarquías a las que está sujeto el género humano. Estas jerarquías 

quedaron magistralmente plasmadas con sentido espiritual en la tradicional doctrina hindú 

de las castas. Entiéndase que las castas deben enfocarse con sentido espiritual para entender 

su sentido. Así, si hablamos de para el Sanatana dharma (hinduísmo) habrá una religión de 

los brahmanas, otra de los chatriyas, otra de los vaisyas y otra de los sudras, que tendrán 

grandes diferencias entre sí. Gurdjieff hace esto más comprensible cuando, en vez de hablar 

                                                           
1297

 Tarnas, Richard. La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008, p. 360. 
1298

 Cf. Pannikar, Raimon. La intuición cosmoteándrica, Trotta, Madrid, 1999, p. 180. 
1299

 Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 2009, p.479. 



275 

 

de castas, habla de la religión de los hombres números uno, dos, tres y cuatro.
1300

 Esto 

también queda expresado en el diferentes pasajes de la smriti, como por ejemplo: 

 

Cuando uno de mis fieles desea con toda su fe venerarme de una forma 

particular, enseguida adopto esa forma.
1301

 

 

Sea cual sea la forma con que te conciban, tú la adoptas en tu bondad.
1302

 

 
 

* * *  
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1300

 Cf. Ouspensky, P. D. Fragmentos de una enseñanza desconocida: en busca de lo milagroso, Buenos 

Aires, Hachette, 7ª. Edición, p. 389. 
1301

 Bhagavad Gita, 7, 11. Traducción tomada de: Danielou, Op. cit., p. 480. 
1302

 Bhagavata Purana 3, 9, 11. Traducción tomada de: Danielou, Op. cit., p. 480. 



276 

 

CONCLUSIONES GENERALES 
 
Lo uno versus lo múltiple es una de las oposiciones a las que se enfrenta el ser humano 

perennemente y que nunca dejarán de ocasionarnos cierta perplejidad, como si en esa 

dialéctica estuviera el propio corazón del Universo, palabra, ésta, que en sí misma la 

expresa: uni-verso, lo uno con lo diverso, lo uno y lo múltiple. 

 

Por ello en todas las culturas ha sido objeto de elaboraciones ya sea míticas, simbólicas o 

racionales 

 

Al vertebrar esta oposición toda la realidad, puede ser pivote para reflexionar sobre 

cualquier aspecto de ella. En este caso he elegido lo sagrado, abocándome en el primer 

capítulo, a delimitar el campo de lo sagrado considerándolo como más amplio que lo 

religioso y articulado con lo divino. En ese mismo capítulo hice un esbozo de los enfoques 

de estudio de lo sagrado en el afán de acotar mi metodología. 

 

El estudio de la relación entre lo uno y lo múltiple nos lleva a investigar qué es lo que las 

diferentes tradiciones han planteado respecto a lo Uno primordial en donde pisamos de 

lleno el terreno de lo sagrado y de lo divino. Así advertimos  que mensajes o reflexiones 

acerca de lo Uno se encuentran en todas las tradiciones sagradas así como en la tradición 

filosófica de origen griego, destacando en esta última aquellos a quienes yo llamo “las 

cinco P”: Pitágoras, Parménides, Platón, Plotino y Proclo.
1303

 Esto Uno a que me refiero es 

un principio inmutable y eterno con una cuota de misterio por su trascendencia e 

inmanencia, es simplicidad absoluta que origina la multiplicidad. Este principio de unidad 

adopta formas y denominaciones (nama-rupa) diferentes en los distintos contextos 

culturales a través de la historia, llamándosele Tao, Dios, Brahman, Ser o Uno, por 

mencionar las formas más conocidas. Independientemente de las variaciones conceptuales, 

la humanidad desde siempre ha reconocido un principio de unidad que informa a la 

multiplicidad. La denominación de “Uno” que he elegido para esta trabajo se remonta a la 

tradición pitagórica. 

 

Quizás la identificación más problemática se da entre lo Uno y Dios del monoteísmo 

porque  este Dios se comunica con el hombre. De ahí que, si se ha de hablar de Dios, llego 

a la conclusión de la existencia de dos Dioses: el Absoluto y el Relativo. Esta postura se 

parece a la del hinduismo con su Brahman que se “convierte” o bien en Ishvara o bien en la 

Trimurti: Brahma, Vishnu y Shiva. En otras palabras, en el hinduismo se acepta que existe 

un dios (Bhagavan) supremo y definido o una diosa suprema (Bhagavati)  que genera el 

cosmos, lo mantiene y finalmente lo destruye, y que puede salvar a los seres por su gracia, 

y se diferencia claramente entre este dios o diosa y el Principio Supremo (Absoluto 

diríamos en Occidente), que está por encima de Dios. Los monoteísmos conjuntaron e 

identificaron estas dos figuras, Dios y el Principio supremo, y les llamaron simplemente 

Dios, lo que ha generado innúmeras confusiones, discusiones y hasta matanzas.
1304

 

 

                                                           
1303

 En analogía con las tres B de la música: Bach, Beethoven y Brahms. 
1304

 Ver capítulo V de este trabajo. 



277 

 

La tradición monoteísta es producto de una confusión de niveles. Se confunde un nivel 

relativo de unidad con el nivel absoluto de lo Uno. El concepto de lo Uno simple, absoluto 

se degradó cuando se equiparó con el concepto de Dios. El siguiente paso histórico en 

Occidente fue fácil: se encontró un opuesto al monoteísmo que fue el politeísmo y un 

contrario parcial que fue el henoteísmo. Luego se jerarquizaron valorativa y evolutivamente  

considerándose más primitivo el politeísmo.
1305

 

 

El momento inicial del paso primordial de lo uno a lo múltiple constituye una zona obscura 

para el entendimiento, zona a la que se ha intentado iluminar por diversas teorías y 

revelaciones. El monoteísmo subsana este paso con la teoría del creacionismo, mientras que 

el taoísmo y el hinduismo lo dejan en el misterio. 

 

Si bien la postura que aquí se sostiene tiene  puntos de contacto con el hinduismo, no se 

asimila plenamente a éste, pues yo convierto al Dios Relativo en el Hombre Universal, pero 

no gratuitamente, sino a través de una herramienta teórica que aquí mismo he expuesto y 

que denomino “principio piramidal”. Para la conceptualización de este principio tomé la 

tesis de la escala del ser predominante en el Medioevo y el Renacimiento —aunque no 

exclusiva de ellos—y di un paso adelante ligándola con las pirámides de Anáhuac. 

 

El principio piramidal no se pronuncia en ningún sentido con respecto al paso primordial de 

lo uno a lo múltiple, pero sí postula que lo Uno se va replicando hacia fuera de sí mismo, o 

hacia “abajo”, usando terminología piramidal, y entonces aparecen nuevos Unos (con 

mayúscula).  

 

Aquí se propone el principio piramidal como un principio cósmico, que informa y 

estructura todo en el Universo, del mismo modo que éste es producto perenne de la 

dialéctica entre lo uno y lo múltiple. El principio piramidal es la expresión de esta 

dialéctica, y se compone de cuatro tesis básicas ya explicadas en el capítulo IV, que son: 

 

1. La dialéctica permanente entre lo uno y lo múltiple 

2. La interrelación de todo en un orden universal (la gran cadena del ser). 

3. La jerarquía universal 

4. El movimiento inter-jerárquico. 

 

Estas cuatro tesis que aquí englobo bajo el concepto de principio piramidal, han sido objeto 

de diversas elaboraciones a través de la historia de la humanidad, destacando las síntesis de 

Proclo y Avicena. 

 

Desde la perspectiva del principio piramidal, el universo (cosmos o mundo) se conforma de 

estructuras que se analogan con la pirámide. En general el universo es una gran pirámide 

que va de lo absolutamente UNO a la máxima multiplicidad. Pero paradójicamente, el 

estado de máxima multiplicidad no prescinde de lo uno, y lo absolutamente Uno, para ser 

tal contiene en sí toda multiplicidad. En el seno de esa gran pirámide cuyos extremos son lo 

                                                           
1305

 Cf.Gómez Caffarena, José. El enigma y el misterio. Una filosofía de la religión. Trotta, Madrid, 2007, p. 

377-78. 



278 

 

absolutamente uno y lo excesivamente múltiple, existen sub-estructuras que son otras tantas 

pirámides.  

 

Así, según el principio piramidal, la realidad se conforma por una serie sucesiva de niveles 

y cada nivel que se va acercando a lo Uno tiene calidad esotérica con respecto a los niveles 

relativamente más lejanos de lo Uno. Desde esta perspectiva la realidad adquiere 

multiplicidad de sentidos, al igual que, como parte de esa realidad, lo sagrado y todo lo que 

se le relaciona como la revelación, la iluminación y, para usar términos cristianos, la 

salvación del alma.  

 

Los multiniveles de la realidad pertenecen al rango de lo múltiple. En el rango de lo Uno no 

hay subdivisiones. Por eso se puede hablar en síntesis de dos macro-niveles: el de lo Uno y 

el de lo múltiple. La eternidad junto con el tiempo pertenecen al primero;  el tiempo sin 

eternidad distingue al segundo. 

 

En la punta de la pirámide cósmica habría un Uno mágico y misterioso en el que el orden se 

subvierte, la lógica se diluye, y el caos y el cosmos se funden o no: no lo sabemos.  

 

Se puede entender a lo Uno como un nivel, una realidad, un mundo y todo lo que no 

pertenece a éste, pertenecerá al nivel, mundo o realidad de lo múltiple, que estará siempre 

permeado por lo Uno inmediato superior y por lo Uno Absoluto, y será dependiente de 

éstos.  

 
El Principio Piramidal puede ser aplicado desde diferentes perspectivas y en diferentes 

campos disciplinares, destacando tres de ellos: el físico, el metafísico y el hermenéutico. En 

este trabajo me he abocado sólo al aspecto hermenéutico y referido específicamente a lo 

sagrado. La propuesta que aquí se hace es que la interpretación está regida por un principio 

de hermenéutica universal, que aquí se denomina "principio piramidal", el cual pudo haber 

sido conocido por las grandes mentes de la humanidad desde tiempos inmemoriales dados 

los testimonios físicos piramidales que tenemos. 

 

Existen diferentes símbolos del principio piramidal. En primer lugar está la pirámide, pero 

también están la montaña y el árbol, utilizado preeminentemente en la Kabbalah. Al 

erigirse el principio piramidal como un gozne de articulación de la verticalidad con la 

horizontalidad., también la cruz puede tomarse como símbolo de éste. 

 

Heráclito, con su tesis del cambio constante, ha sido desatendido en Occidente donde se ha 

dado preferencia a lo estático sobre lo dinámico De ahí el substancialismo. Es ya avanzada 

la era moderna cuando, con Darwin sobre todo, se retoma el peso del cambio en el cosmos, 

lo cual se enfatiza aún más con los avances de la Física teórica en el siglo XX. 

 

El principio piramidal se puede entender de forma estática o dinámica. Es la forma estática, 

vigente durante toda la Edad Media y aún en la modernidad, y aplicada al orden social, la 

que genera tremendo rechazo entre las mentes de hoy en día. Pero existe también la forma 

dinámica de dicho principio, la que contempla el movimiento dentro de la pirámide. Para 

las posturas platónica, neoplatónica y monoteísta existe un límite superior e inferior de la 

jerarquía cósmica, mientras que para el Principio Piramidal la punta y la base de la 



279 

 

pirámide son movibles y no podemos determinarlas absolutamente. Así el principio 

piramidal se ubica en una perspectiva integrista-compleja de la realidad en contraste con la 

perspectiva mecanicista de la ciencia del XIX de la cual aún encontramos expresiones hoy 

en día, dada la perspectiva limitativa de toda la tradición cristiano occidental. 

 

Existe una base general sobre la que se asienta la pirámide de la humanidad. Esa base está 

constituida por lo que todos llamamos realidad sin cuestionamientos: por aquello en lo que 

todos los humanos estamos de acuerdo en una época. Es ésta la realidad material simple. 

Pero sobre esta base que ya es un cierto nivel de comprensión, se erigen nuevos y diversos 

niveles de comprensión. El mundo humano no es un mundo de hechos brutos, es siempre 

un mundo mental, es decir, interpretado, lleno de significados, filtrado y teñido por nuestras 

creencias, valores, deseos, estados de ánimo, etc. en términos tanto individuales como 

colectivos. El Principio Piramidal pretende ser una herramienta teórica para la comprensión 

de estas diferencias. 

 

Desde esta perspectiva, lo sagrado deja de existir como una categoría opuesta e irreductible 

a lo profano, y se convierte en un valor completamente movible pero siempre con una 

preferencia de la unidad sobre la multiplicidad. 

 
Lo Uno es lo sagrado por excelencia: esto es lo santo. Su opuesto es lo no santo, satanás, es 

la multiplicidad disfrazada de unidad y también la unidad en desarmonía con la 

multiplicidad.  Entiéndase, satanás no es la multiplicidad en sí misma, sino la multiplicidad 

disfrazada de unidad. Una expresión de satanás es el uno con minúscula en el sentido 

heideggeriano. Este  uno es una personalidad ficticia, lo no-santo, sata-nás. Sin embargo en 

términos individuales, los estadios de desarrollo que se encuentran más allá de una persona 

parecen luminosos, angélicos y pueden representarse como dioses, mientas que lo estados 

que ha superado y se encuentran por debajo de ella se muestran obscuros, sin vida, 

perversos y demoníacos.
1306

 

 
En la reflexión sobre lo sagrado no se puede omitir la reflexión sobre el tiempo, ya que el 

ordenamiento del tiempo tiene su origen en el terreno de lo sagrado y siempre ha dependido 

de la sacralidad. Los calendarios constituyen el esfuerzo por sacralizar el tiempo. Pero el 

ser humano dispone además de la posibilidad de trascender el tiempo. Es aquí donde 

aparece la eternidad. La eternidad pertenece al nivel de lo Uno, el tiempo al de lo múltiple. 

 

Lo sagrado constituye una aspiración a la eternidad, pero lo sagrado en tanto categoría 

humana, deviene, se normatiza, se reglamenta y aparecen el culto y el ritual, y después para 

colmo el dogma. De este devenir y sus consecuencias se salva la mística. 

 

El modelo dinámico del Principio Piramidal admite la procesualidad del universo, y explica 

la sucesión de las oposiciones teóricas.
1307

 Estos procesos de oposición se puede dar tanto 

en el plano histórico externo como en el plano individual interno, es decir en el trayecto del 

alma. 

 

                                                           
1306

 Cf. Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 2009, p. 199. 
1307

 Algunas de las cuales son mencionadas en el Capítulo IV, p. 152-53. 



280 

 

El principio piramidal establece una amplia serie de mediaciones entre el ser humano y lo 

Uno Supremo. Esas mediaciones fueron canceladas por el judeo-cristianismo, en el que 

Dios se comunica directamente con el hombre. Por su parte,  la mente actual no toma en 

cuenta para nada las mediaciones porque para ella ya no hay Uno Supremo. Al haber 

considerado yo estas mediaciones, he arribado a la propuesta del Hombre Universal. Es esta 

figura la que constituye lo Uno del ser humano, su origen. 

 

En el transcurso de la historia del pensamiento mítico encontramos una y otra vez la figura 

del Hombre Universal por medio de diferentes conceptualizaciones de ésta según el 

contexto histórico-cultural. La humanidad entera constituye al Hombre Universal y éste no 

se reduce a los vivos de un tiempo dado, sino que abarca, también a la comunidad no 

encarnada, es decir a los muertos, y a los dioses de los hombres como Yahvé, Vishnú, 

Huitzilpochtli, Allah, Ishvara y otros. 

 

El Hombre Universal es una pirámide que forma parte de otra pirámide, la del Absoluto. La 

representación paradigmática en Occidente del Hombre Universal es Cristo, aún con la 

deformación por la cual se identifica a Cristo con Jesús de Nazareth. 

 

En este caso se aplica plenamente el Principio Piramidal y aquí la punta de la pirámide es el 

reconocimiento del Hombre Universal y de la Comunidad única que lo constituye. Los 

reconocimientos parciales de esto mezclados con contingencias culturales son grados 

inferiores de esa pirámide. Más abajo aún están las comunidades nacionales con sus 

pequeños dioses nacionales.  

 

El Hombre Universal es Dios, es el Dios de la humanidad y conserva una veta de  misterio. 

Está sujeto al tiempo, aunque su tiempo pudiera medirse en eones y no en días, meses y 

años como el de la humanidad histórica. Las Revelaciones son las constantes tentativas del 

Hombre Universal por enfocar hacia él la mente de la humanidad histórica. 

 

De acuerdo a la tesis del Hombre Universal, todos los seres humanos vivos y muertos 

pertenecemos a la misma familia, y todas las religiones  han vislumbrado esto  en el inicio 

para regionalizar la perspectiva después. Este es el sentido de la Iglesia cristiana, de la 

Umma islámica, del pueblo de Dios entre los judíos, etc. Las discusiones e impugnaciones 

interreligiosas que siempre ha habido y siempre habrá, pertenecen a un bajo nivel de la 

pirámide y a un reconocimiento parcial del Hombre Universal. Aún  más allá de esto, de 

acuerdo al Principio Piramidal, al cual se subordina el Hombre Universal, todos los seres 

somos miembros de una sola familia sagrada: la de la pirámide cósmica y compartimos la 

misma esencia divina, tal como aseveran los budistas.
1308

 

 

Desde esa perspectiva, el sufrimiento, el dolor y los desórdenes del mundo no representan 

el verdadero estado de cosas, sino que son los reflejos de nuestra persperctiva incorrecta y 

sin embargo nos parecen ser muy reales, hasta que la obstrucción se disuelve y la mente 

contempla la fuente de sui propia luz.
1309

 

 

                                                           
1308

 Cf. Zimmer, Heinrich. Filosofías de la India, España, Sexto Piso, 2010, p. 612. 
1309

 Cf. Zimmer, Heinrich. Filosofías de la India, España, Sexto Piso, 2010, p. 587. 



281 

 

La cultura en su sentido más amplio  es la expresión y el patrimonio del Hombre 

Universal., y es aquí donde se incardina la tesis de la Sophia perennis como la herencia de 

Sabiduría de la humanidad. En este sentido la enseñanza (trascendente) es una, pero se viste 

de diferentes colores originando los múltiples caminos. 

 

En la Grecia clásica, Platón fue el filósofo del cielo, mientras que Aristóteles lo fue de la 

tierra. La tesis del Hombre Universal sigue una línea implícitamente platónica, a la cual se 

opone la terrestre línea aristotélica que impera hoy en día. Ofrezco dos citas de Aristóteles 

con las cuales está en franca oposición la tesis del Hombre Universal que aquí se expone: 

 

El hombre, en general, sería el principio del hombre universal, pero el hombre 

universal no es nadie.
1310

 

 

Tu materia, tu forma y tu causa eficiente no son las mías, aunque en el discurso 

general sean idénticas.
1311

 

 

No podría haber afirmaciones tan tajantemente contrarias al Tat twam asi (Tú eres eso) 

hindú, y al “No soy yo, sino Cristo quien vive en mí” paulino, frases claves para el 

reconocimiento del Hombre Universal. 

 

Ahora bien, tanto lo Uno como lo múltiple han tenido prioridad en la mente humana según 

las épocas históricas. Antes del advenimiento del cristianismo, había más rango para la 

expresión de la multiplicidad, de ahí las mitologías. Sin embargo lo Uno también tenía su 

peso, de ahí toda la corriente de la filosofía griega con su búsqueda del arjé o primer 

principio. Con Platón se logró un cierto equilibrio entre lo Uno  y lo múltiple que de 

inmediato empezó a bascular a favor de lo Uno a despecho de lo múltiple. Esta basculación 

continuó y se unió con la del judaísmo, y lo que se vio después fue la tiranía de lo Uno a 

costa de lo múltiple. Esta tiranía ha estado sostenida por las religiones monoteístas 

(cristianismo, Islam, judaísmo), ejerciéndose con toda crudeza durante la Edad Media, y 

contrasta con la religión hinduista donde la armonía ente lo uno y lo múltiple es mucho 

mayor que en Occidente.  

 

Pero con la Edad Moderna, lo múltiple empezó a hacer contrapeso, aunque nunca en 

términos históricos se ha llegado al adecuado equilibrio, y lo que ahora en la 

posmodernidad, y desde el siglo XX vivimos, es la tiranía de lo múltiple a costa de lo uno. 

 

Fuera de la armonía entre lo Uno y lo múltiple no puede haber buena vida para la 

humanidad. 

 

Independientemente de la tiranía de lo Uno, lo Uno es el pivote sobre el cual se alza lo 

sagrado. Si en vez de hablar de lo Uno, hablamos del Espíritu, diremos con Trías que el 

espíritu, a diferencia de la razón, se halla siempre imantado y polarizado por un núcleo 

                                                           
1310

 Aristóteles. Metafísica XII, 5, 1071 a 20. 
1311

 Aristóteles. Metafísica XII, 5, 1071 a 29. 

 



282 

 

sagrado que mantiene cierta cuota de enigma y misterio en relación con la voluntad de 

revelación manifiesta característica de la razón
1312

  

 

Por lo tanto existe correspondencia entre la armonía de lo Uno con lo múltiple, y la armonía 

de lo sagrado con lo profano 

. 

Cuando la perspectiva de lo sagrado está de alguna manera presente en la vida personal, 

existe en ésta un  espacio de calma, de serenidad, en el que los acontecimientos cotidianos, 

que son los acontecimientos del tiempo, no tienen tanta importancia, porque se puede 

accesar aunque sea leve o confusamente, aunque sea solo en términos de esperanza, a la 

dimensión que trasciende el tiempo, la dimensión de lo sagrado. Para la mayoría de las 

personas se requiere del culto para mantener contacto con la categoría de lo sagrado, 

mientras que para unas pocas, emparentadas con la mística, no. 

 

En buena parte de la sociedad moderna se ha olvidado lo sagrado en los procesos 

educativos, excepción hecha de las escuelas confesionales, que tienen el defecto del sesgo 

de una confesión específica, y frente a las cuales muchos estados, entre ellos el mexicano, 

han optado por suprimir completamente lo relativo a las hierofanías en la educación 

pública, siendo lo que más se acerca a éstas, el culto al Estado nacional y a sus símbolos 

como el himno y la bandera. 

 

Se advierte en la actualidad, no solo el rechazo a lo sagrado, sino también la fuerte aversión 

que se experimenta hacia lo piramidal porque se relaciona de inmediato con lo social, con 

el autoritarismo y la tiranía, pero no hay correspondencia exclusiva entre esto último y lo 

piramidal. 

 

El autoritarismo y la tiranía son expresiones viciadas del principio piramidal y no invalidan 

a éste del mismo modo que el vicio no invalida la humanidad. 

 

Una de las expresiones de la desarmonía entre lo Uno y lo múltiple, es la rivalidad entre  

razón simbolizante y razón lógica, es decir entre Mythos y Logos . 

 

A partir de la Edad Moderna pierde valor el símbolo a favor de la razón. Con esto se 

desconoce el ámbito intermedio entre mente y materia. Ese ámbito intermedio fue 

denominado en la Edad Media Alma del mundo, siendo su expresión la imaginación 

creadora. En general desaparecen las mediaciones. Digamos que si antes de la Edad 

Moderna se distinguía la ternariedad, después solo hubo binariedad. Mucho menos se 

podría reconocer el principio piramidal que es un constante replicar de las mediaciones.
1313

 

Desapareciendo el ámbito intermedio, se propicia un dualismo del que surge la concepción 

mecanicista del mundo como subsituto del modelo animista y panpsiquista anterior a la 

modernidad.
1314

 

 

Como dice Trías, en el mundo contemporáneo se percibe la extrema dificultad por alcanzar  

                                                           
1312

 Trías, Eugenio. La edad del espíritu, Madrid, Destino, 2000, p. 495. 
1313

 Cf. Trías, Eugenio. La edad del espíritu, Madrid, Destino, 2000, p. 354-55. 
1314

 Cf. Trías, Eugenio. La edad del espíritu, Madrid, Destino, 2000, p. 408. 



283 

 

la armonía o cópula entre el lado diurno y racional y la noche del inconsciente 

simbólico.
1315

 

 

La meta—quizás perenne—del ser humano es lograr la armonía entre lo Uno y lo múltiple. 

Hacia allá apuntaban las posturas de Heráclito, Pitágoras y Platón pero no lo lograron del 

todo.  

 

Expresiones magistrales de esta armonía han sido plasmadas en el concepto náhuatl de 

Ometeotl, el Dios dual; en la Trinidad cristiana, el Dios uno y trino; en la Trimurti hindú, 

tres manifestaciones del Absoluto Brahman; y en la representación gráfica del Tao donde 

yin y yang se complementan. 

 

Aunque en pequeños núcleos a través de la historia se ha logrado esta armonía,  la 

humanidad tiene que arribar a una espiritualidad integrativa en donde se reconozca el valor 

de lo sagrado por toda la sociedad y se vea esto reflejado en las instituciones del Estado sin 

tiranizarlas, en donde haya armonía entre lo sagrado y lo profano, entre lo material y lo 

espiritual, entre lo interior y lo exterior, entre lo temporal y lo eterno. 

 

 

.* * * 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                           
1315

 Trías, Eugenio. La edad del espíritu, Madrid, Destino, 2000, p. 479. 

 



284 

 

APÉNDICE. 
 
Notas al Capítulo I. 
Nota 1. 
Según el análisis de Duch

1316
, la obra de Eliade se erige sobe cuatro postulados básicos: 

1. La oposición sagrado-profano, siendo lo sagrado un elemento constitutivo de la 

conciencia humana y no solo una etapa en la historia de dicha conciencia. 

2. El simbolismo que ha de ser considerado como el medio primario de las expresiones 

religiosas. 

3. El illud tempus (tiempo fuera del tiempo) que es el tiempo propiamente de las religiones 

y que es diferente al tiempo histórico y se opone a él, siendo por lo tanto ahistórico. 

4. El homo religiosus. 

 
Notas al Capítulo II. 
Nota 1. 
Esta es la lista de los diez contrarios pitagóricos:

1317
 

 

Límite   Ilimitado 

Impar   Par 

Uno   Múltiple 

Derecho  Izquierdo 

Masculino  Femenino 

Estático  En movimiento 

Recto   Torcido 

Luz   Obscuridad 

Bueno   Malo 

Cuadrado  Oblongo 

 
Notas al Capítulo III. 
Nota 1. 
Panorama sintético general del Hinduísmo.  
 

La tradición religiosa de la India abarca tres etapas históricas
1318

: 

— vedismo, a partir del 1500 A. c. aprox. 

— brahmanismo, del 800 al 500 A. c. aprox. 

— hinduísmo, a partir del 500 A. C. aprox. 

 

Cada una integra a las anteriores. Así al vedismo corresponden exclusivamente los Vedas; 

al brahmanismo, los Vedas y el resto de la shruti. El hinduísmo comprende además de 

todos los textos anteriores, la smriti más las escuelas de filosofía.
1319

 

 

                                                           
1316

 Duch, Lluis. Mito, interpretación y cultura. Aproximación a la logomítica, Herder, Barcelona, 2002, p. 

418-26. 
1317

 Cf. Aristóteles, Metafísica, I, 5, 986 a 20; Gorman, Peter. Pitágoras, Ed. Crítica, Barcelona, 1988, p. 154. 
1318

 Cf. Tola, Fernando. Vedismo, Brahmanismo, Hinduísmo, en: Cruz Hernández, Miguel, comp.  Filosofías 

no occidentales,  Trotta, Madrid, 1999, p. 98. 
1319

 Cf. Idem, p. 98 . 



285 

 

El hinduísmo, cuya denominación original es la de Sanatana dharma, adquiere expresión 

cultual a través de dos sectas principales: el shivaísmo y el vishnuísmo. El vishnuísmo tiene 

su origen en la tradición védica aria, pero el shivaísmo tiene su origen en una tradición 

anterior a aquella. La tradición shivaísta pertenece a los pueblos que habitaban la India 

antes de la llegada de los arios. Shiva se convirtió en Rudra para la tradición védica y 

personificó a la tendencia desintegradora tamas. En los Vedas, la palabra Shiva sirve 

únicamente como epíteto de Rudra.
1320

 

 
A. Shruti. 
La Shruti es la revelación, "lo que se ha escuchado", y consta de dos secciones: 

 

—Por un lado los Samhitâs  o colecciones que son los Vedas y son 4: 

— Rig-veda Samhitâ (Himnos) 

— Sâma veda Samhitâ (Melodías) 

— Yajur veda Samhitâ (Fórmulas rituales) 

— Atharva-veda Samhitâ (Himnos mágicos). 

 

—Por  otro lado, juntos: 

  — Brâhmanas, tratados ritualistas y simbólicos sacrificiales 

— Âranyakas,  tratados de los bosques 

— Upanishads o Doctrinas secretas. 

 

Los Brâhmanas son tratados ritualistas y simbólicos sacrificiales, los Âranyakas son 

Tratados de los bosques, y los Upanishads son Doctrinas secretas. 

 

Las Upanishads sientan los fundamentos del Vedânta, las conclusiones filosóficas 

procedentes de los Vedas. Hay más de doscientas Upanishads, aunque la tradición fija su 

número en ciento ocho. Las más conocidas son
1321

:  

 

— en relación al Rig Veda: Aitareya,  Kaushîtaki; 

— en relación al Sâma Veda: Chândgoya, Kena; 

— en relación al Yajur Veda negro: Taittrîya, Mahânârâyana, Kâthaka, Shvetâshvatara, 

Maitrî; 

— en relación al Yajur Veda blanco: Brihadâranyaka, Îsha; 

— en relación al Atharva Veda: Mundaka, Prashna y Mândûkya. 

 

Aunque estrictamente hablando, los Samhitas son los Vedas, en general se designa a toda la 

Shruti como Vedas, incluyendo Brâhmanas, Âranyakas y Upanishads. A esto último se le 

puede llamar el Veda ampliado. 

 

 B. Smriti. 
La Smriti, por otro lado, se compone por un conjunto numeroso de textos que elaboran la 

tradición primordial y por las escuelas clásicas de filosofía. 

 

                                                           
1320

 Cf. Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 2009, p. 259. 
1321

 Cf. Tola, Fernando.Op. cit., p. 99. 



286 

 

C. Textos. 
Dentro de los textos de la Smriti sobresalen los Itihâsas, que son poemas épicos. Los dos 

más conocidos son el Ramayana y el Mahabaratha. Inserta en este último está la Bhagavad-

gîtâ. Otro grupo de textos que sobresalen dentro la Smriti, son los Purânas y los Sûtras. 

Estos últimos son colecciones de aforismos entre los que destacan los Yoga-sutras de 

Pâtanjâli, los Brahma-sutras de Badarayana y el Mânavadharmashâstra o Leyes de Manú. 

 

En el Ramayana aparece la doctrina de las cuatro castas, Brahmanes, Kshatriyas, Vaishyas 

y Sudras, y un quinto grupo que son los descastados. 

 

 D. Las escuelas. 
Aquí el hinduismo admite dos posibilidades: la Âstika que es la filosofía afirmadora y la 

Nâstika que es la filosofía negadora. Cada una de estas posibilidades agrupa una serie de 

darshanas, término que suele traducirse como escuelas filosóficas. Darshana significa 

estrictamente “punto de vista”, de acuerdo a la raíz drish cuyo principal sentido es “ver”. 

Las darshanas se desarrollaron una vez que quedó establecido el Veda ampliado 

 

Las escuelas que pertenecen a la Âstika se consideran ortodoxas, y las de la Nâstika 

heterodoxas. La ortodoxia consiste en el hecho de  tomar los Veda, la Revelación sagrada, 

como su punto de partida o, al menos, en una exégesis minimalista, no contradecirlos; 

mientras que la heterodoxia consiste en rechazar la autoridad del Veda.
1322

 Las escuelas 

heterodoxas son 3: cârvâka o lokâyata, jainismo y budismo, y no hablaremos de ellas. 

Las escuelas ortodoxas son 6 y se agrupan según su punto de vista inicial en el estudio del 

universo y su método correspondiente,
1323

 quedando así: 

- Vaisheshika y Nyâya: el punto de vista experimental y su método. 

- Mimâmsa y Vedanta: el punto de vista metafísico 

- Sâmkhya y Yoga: el punto de vista cosmológico y su método. 

 

Vaisheshika es el estudio de lo existente, es decir de las cosas en su existencia contingente. 

Su enfoque es analítico, al igual que el de la física griega o el de la ciencia moderna, pero 

su método difiere grandemente. En tanto el Vaisheshika es el estudio de todo lo físico, 

también se le puede traducir como cosmología.
1324

 El Vaisheshika trabaja sobre cierto 

número de padarthas, término que se puede traducir como “categorías”. Las más 

importantes son: dravya (substancia), guna (cualidad o atributo de la substancia), karma 

(acción, movimiento o cambio).
1325

 

 

Así, la diferencia entre karma y guna es que la acción es para el ser un modo transitorio y 

momentáneo, mientras que la cualidad es un modo relativamente permanente y estable en 

cierto grado. Las subdivisiones de dravya (substancia) son nueve. Cinco de ellas 

corresponden a los cinco elementos: tierra (prithvi), agua (ap), fuego (tejas), aire (vayu) y 

éter (akasha). Los cinco elementos, a su vez, se corresponden con los cinco sentidos físicos 

                                                           
1322

 Cf. Panikkar, Raimon. La experiencia filosófica de la India, Trotta, Madrid, 1997, p. 140. 
1323

 Cf. Danielou, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 2009, p. 40. 
1324

 Cf. Guénon, René. Introducción general al estudio de las doctrinas hindúes, Kali-ma Editorial, España, 

1980, p. 214. 
1325

 Cf. Guénon, René. Introducción general al estudio de las doctrinas hindúes, Kali-ma Editorial, España, 

1980, p. 215-18. 



287 

 

del ser humano. Otras dos subdivisiones corresponden al tiempo (kala) y el espacio (dish), 

los cuales representan en nuestro cosmos, lo que en el orden de la manifestación universal 

son respectivamente a Shiva y Vishnú. Las otras dos subdivisiones corresponden a átman 

(algo parecido al alma) y manas (mente). 

 

En Vaisheshika a partir de la propuesta de los cinco elementos, surge la teoría de los 

átomos. El método de Vaisheshika es Nyâya. El término Nyâya significa regla, norma, 

método, y el Nyâya es un sistema de lógica para razonar y hacer inferencias, e incluye una 

teoría del conocimiento. En los sistemas nyâya-vaisesika y sâmkhya se habla de Prakriti 

como materia.   

 

El sistema Mimâmsâ se llama también Pûrva—Mimâmsâ, para diferenciarlo del Vedanta al 

que también se da el nombre de Uttara—Mimâmsâ. El término Mimâmsâ significa 

reflexión crítica, búsqueda, investigación. Ofrece una justificación crítica del ritual védico, 

elaborando a partir de allí una doctrina filosófica. Al Purva-Mimâmsâ se le llama también 

Karma- Mimâmsâ porque está relacionado con la reflexión sobre la acción; y al Uttara—

Mimâmsâ se le llama también Brahma-Mimâmsâ porque su reflexión se refiere al principio 

supremo que es Brahma.
1326

 

 

El Vedanta es una derivación del Mimâmsâ, y sus textos fundamentales son tres: las 

Upanishads, la Bhagavad-gitâ, y los Brahma-sûtras. A éstos tres se les conoce como el 

prasthâna-traya o triple canon.  Otro texto muy destacado de esta corriente y que resume su 

quintaesencia es Mândûkya-kârikâ de Gaudapâda. 

 

El representante más conspicuo de la visión no-cósmica o monista llamada Vedanta 

Advaita es Sankara. El conocimiento puro que proponía Sankara evolucionó a valores 

afectivos y la doctrina Vedanta Advaita se convirtió en el sostén dogmático del sivaísmo y 

del visnuismo.
1327

 De esta forma, el término “vedanta” designa tanto a las Upanishads 

como a la exégesis de las mismas.
1328

 

 

El sistema Samkhya data de alrededor del siglo IV-V d. c.
1329

 Según algunos estudiosos, 

Sâmkhya es un sistema realista, dualista y pluralista. Su dualismo se desarrolla alrededor de 

dos categorías a las que da el mismo peso de realidad: Prakriti (la materia) y Purusha (el 

espíritu), pero esto no es exactamente así. Sâmkhya toma como punto de partida a Prakriti 

que es la substancia universal, indiferenciada y no manifestada en sí, pero de la cual 

proceden todas las cosas por modificación. Siendo Prakriti el primer tattwa, a ella le siguen 

otros veinticinco tattwas que son nuevas modificaciones graduadas jerárquicamente. La 

excepción a esta graduación es precisamente el veinticincoavo tattwa que es independiente 

de los anteriores y complementario a Prakriti. Este último tattwa es Purushá. Según 

Guénon
1330

, la consideración de estos dos principios no presenta ningún carácter dualista, 

                                                           
1326

 Cf. Idem, p. 232. 
1327

 Cf. Mora, Juan Miguel de. El concepto de la divinidad en el hinduismo, UNAM, México, 2003, p. 125. 
1328

 Cf. Mahadevan, T. M. P. Invitación a la Filosofía de la India, FCE, México, 1998,  p. 35. 
1329

 Cf. Tola, Fernando. Vedismo, Brahmanismo, Hinduísmo, en: Cruz Hernández, Miguel, comp.  Filosofías 

no occidentales,  Trotta, Madrid, 1999, p. 117. 
1330

 Guénon, René. Introducción general al estudio de las doctrinas hindúes, Kali-ma Editorial, España, 1980, 

p. 223. 



288 

 

pues por encima de ellos está el Ser universal, del cual estos dos constituyen la primera de 

todas las distinciones. Al sistema samkhya se le considera nirishwara lo cual significa que 

se mantiene al margen de cualquier consideración sobre la personalidad divina que es 

Ishwara. No se pronuncia ni a favor ni en contra, simplemente no la toma en cuenta.
1331

 

 

En el sistema samkhya Prakriti está sujeta a tres gunas. En otras palabras, Prakriti adopta 

tres modalidades de existencia llamadas gunas.
 1332

 Éstas son sattva, rajas y tamas. Las tres 

gunas están siempre presentes en toda la materia pero en diferentes proporciones. Si 

estuvieran en igual proporción la materia estaría en absoluto equilibrio y no habría 

movimiento. Sattva,  representa la conformidad con la esencia pura del Ser que es Sat, rajas 

la dispersión centrífuga y tamas la caída en lo inmóvil, la obscuridad y la ignorancia.
1333

 

Sattva tiene una tendencia ascendente, mientras que tamas la tiene descendente, y rajas 

simplemente expansiva.
1334

 

 

Sattva = lo ligero y luminoso 

Rajas = lo excitante y móvil 

Tamas = lo pesado y obscuro 

 
Yoga. 
Yoga puede traducirse como sendero, vía, camino, disciplina, método y también como 

unión. Pero aún con estos significados, hay que hacer varias precisiones porque el término 

se entiende en tres sentidos principales. 

 

En el primer sentido, Yoga significa un sistema doctrinal definido que es complemento del 

Samkhya y cuyo texto clásico en el cual se llevan a la aplicación práctica las doctrinas del 

Samkhya, es los Yoga-sutras de Patâñjali, obra que data del siglo III D. C., no obstante que 

el yoga es muy anterior a esa época.
1335

 A esta forma de yoga se le llama Râjâ—yoga o 

yoga de los reyes, y también se le llama Ashtanga—yoga, porque consta de ocho etapas que 

el practicante deberá ir realizando paulatinamente: 

1.- Yama: restricciones. Son 5: Ahimsa (no dañar), Satya (no engañar), Asteya (no robar), 

      Brahmacharya (continencia sexual), Aparigraha (no acumular). 

2.- Niyama: observancias: Saucha (pureza), Santosha (contento), Tapas (austeridad), 

      Svadhyaya (estudio de las escrituras), Ishvara Pranidhana (entrega a Dios). 

3.- Âsana: posturas del cuerpo 

4.- Prânayâma: respiración consciente y controlada 

5.- Prâtyâhâra: retracción de los sentidos 

6.- Dhâranâ: concentrar la atención en un punto u objeto fijo, externo o interno 

7.- Dhyâna: es una Dhârâna ininterrumpida y continua. 

8.- Samâdhi: la meta final, tiene varios niveles y comienza con la disolución de la relación 

     sujeto—objeto.  

 

                                                           
1331

 Cf. Idem, p. 225. 
1332

 Mahadevan, T. M. P. Invitación a la Filosofía de la India, FCE, México, 1998, p. 176. 
1333

 Cf. Burckhardt, Titus. Esoterismo islámico. Una introducción a las doctrinas esotéricas del Islam, 

Taurus, Madrid, 1980, p. 60. 
1334

 Cf. Idem, p. 224. 
1335

 Cf. Mora, Juan Miguel de. Tantrismo hindú y proteico. UNAM, México, 1988, p. 65. 



289 

 

Cuando en la práctica del Râjâ-yoga, se pone el acento en el trabajo corporal, atendiendo a 

los incisos tercero y siguientes de la lista anterior, es decir, a partir de Âsana, entonces 

tenemos el Hatha-yoga, o yoga del sol y la luna. Es éste el yoga en el que se trata de superar 

la dualidad, a base de una técnica descrita en el Hatha-yoga Pradipika, del siglo XVI D. C. 

La técnica del Hatha-yoga, se basa, además en una teoría anatómica sutil muy elaborada, 

que no aparece en el principal texto de Râjâ-yoga que son los Yoga-sutras de Patâñjalí. 

Pero anteriormente a estos sutras, en el  Maitrî Upanishad se habla del yoga séxtuple 

refiriéndose a seis pasos del yoga: prânâyâma, pratyâhâra, dhyâna, dhâranâ, tarka y 

samâdhi.
1336

 Posteriormente fuera de las Upanishads se agregaron a estos seis pasos, otros 

dos que constituyen un código de ética: yama y niyama. Incluyendo estos dos, se comenzó 

a hablar de Ashtanga Yoga o el yoga óctuple o Ashtanga—yoga. 

 

En el segundo sentido, Yoga significa más precisamente sendero, vía, camino, disciplina, 

método, y es sinónimo de kanda. La tradición ha considerado que los Samhita (Vedas) y los 

Brâhmana se ocupan de Karma-kanda, los Aranyaka de Upâsanâ-kanda, y las Upanishads 

de Jñâna-kanda.
1337

 La primera Kanda equivale a la praxis, la segunda a la contemplación y 

meditación, y la tercera a la teoría, de modo que pueden entenderse como opuestos y como 

complementarios. 

 

La Bhagavad Gita busca armonizar las tres kandas, y es en ese texto éstas aparecen como 

Yogas. Entonces, la Gita habla de Karma-yoga, Bhakti-yoga y Gñañi-yoga.
 1338

 En cuanto a 

la correcta comprensión de estas tres kandas o tipos básicos de yoga, hemos de entender 

que Karma-yoga quiere decir acción correcta sin esperar nada a cambio, y sin creer que "yo 

soy el que hago". Para mayor precisión cito a Pannikar: 

 

En realidad, karman o el ritual no significa una acción meramente ritualista. 

Significa esa praxis humana total por la que nosotros alcanzamos la meta de la 

existencia. Karman es sacrificio en el sentido más profundo de la palabra. 

Upâsanâ o bhakti no significa sólo meditación o devoción. Se refiere, una vez 

más, a esa actividad humana total, concentrada en el corazón, que satisface, no 

sólo las aspiraciones del hombre sino que lleva también a la perfección misma 

de la realidad. Y finalmente, jñâna-kanda no se dirige a la satisfacción de la 

mera curiosidad intelectual, sino a aquella asimilación de la verdad, es decir, de 

la realidad, que sólo puede llevarse a cabo mediante una gnosis transformadora 

y salvífica.
1339

 

 

Si hubiésemos de traducir estos tres yogas a terminología griega hablaríamos de los 

senderos de praxis, eros y theôria.
1340

  

 

                                                           
1336

 Maitrî Upanishad, VI, 18. 
1337

 Cf. Panikkar, Raimon. La experiencia filosófica de la India, Trotta, Madrid, 1997, p. 114. 
1338

 Cf. Mora, Juan Miguel de. Tantrismo hindú y proteico. UNAM, México, 1988, p. 24. 
1339

 Cf. Panikkar, Raimon.Op. cit, p. 114. 
1340

 Cf. Idem, p. 87. 



290 

 

Posteriormente el yoga ha tomado muchas variantes y según los aspectos en que se ponga 

mayor peso se habla de: Gñana-yoga, Karma-yoga, Raja-yoga, Bhakti-yoga, Kriyâ-yoga, 

Siddha-yoga, Tantra-yoga, Hatha-yoga, etc.
1341

  

 

En el tercer sentido, que es derivado de los anteriores, la palabra yoga sugiere una 

preocupación por unir, reunir, juntar los aspectos fragmentados de nosotros mismos y de la 

realidad. Para ello hay que prestar una atención especial a la fuerza y a la debilidad de la 

mente, que debe ser superada y no menospreciada.
1342

 Aquí Yoga se entiende como una 

actitud que implica teoría y praxis. En Shvetâshvatara Upanishad se dan instrucciones 

detalladas para la práctica del yoga,
1343

 y en Katha Upanishad se menciona el yoga como un 

estado de quietud y percatación.
1344

 

 

Nota 2.  
Lo que se podría llamar la “Biblia” de los judíos lo constituye la Tanaj, acrónimo de la 

palabra hebrea que abrevia los nombres de tres libros: la Torá, los Nevi’im  (profetas) y los 

Ketuvim (escritos). El proceso de elaboración de la Tanaj abarca unos mil años 

(literalmente) que incluyen primero una tradición simplemente oral. La recopilación y 

consignación escrita empieza en el siglo VIII A. C. Hasta el siglo II D. C. quedó 

establecido un canon válido para todas las comunidades judías.
1345

 Este canon abarca: 

 

- La Torá que consta de cinco libros: Génesis, Éxodo, Levítico, Números y Deuteronomio. 

- El conjunto de los Nevi’im que contiene siete libros de profetas mayores y un octavo libro 

de doce profetas menores. 

- Los Ketuvim que son once: Salmos, Proverbios, Job, Cantar de los Cantares, Ruth, 

Lamentaciones, Eclesiastés, Esther, Daniel, Esdras-Nehemías, y Crónicas (I y II).  

 

La Tanaj fue adoptada tal cual por los cristianos quienes le agregaron una serie de 7 libros 

sapienciales que venían de la tradición judía pero estaban escritos ya en griego, para formar 

su Antiguo Testamento.
1346

 

 

Complemento de la Tanaj es el Talmud que es un conjunto de comentarios sobre la Torá, 

las tradiciones y las costumbres, realizados por la tradición rabínica. El Talmud consta de 

dos partes: la Misná y la Guemará.. 

 
 
Nota 3. 
El Islam poco después de su comienzo y a partir de la muerte del profeta, se partió en tres 

corrientes: sunníes o sunitas, si’íes o shiítas y jariyíes. La división se dio cuando en 665 fue 

asesinado el tercer califa (sucesor de Mahoma) ‘Uzmán. Le sucedió Alí ibn Abí Talib, pero 

éste fue impugnado por el sobrino de Uzmán Mu’awiya, quien le destronó. Entonces se 

                                                           
1341

 Cf. Román, Ma. Teresa. Sabidurías orientales de la antigüedad, Alianza Editorial, Madrid, 2004, pp. 275-

76.; y Baba Hari Dass, Iniciación al Ashtanga Yoga, Editorial Yug, México, 1999. 
1342

 Panikkar, Raimon.Op. cit., p. 123. 
1343

 Shvetâshvatara Upanishad  II, 8-15. 
1344

 Katha Upanishad  III, 13. 
1345

 Cf. Gnilka, Joachim. Biblia y Coran. Lo que los une, lo que los separa, Herder, España, 2005, p. 55-56. 
1346

 Los siete libros son: Tobías, Judith, Macabeos 1 y 2, Sabiduría, Eclesiástico y Baruc. 



291 

 

fundó el shi’at’Alí (la facción de Alí) que son los shiítas, los cuales se caracterizan entre 

otras cosas por mantener una actitud mental que se niega a admitir que la opinión 

mayoritaria es necesariamente la verdadera o la correcta formulando una defensa 

racionalizada de la excelencia moral de la minoría perseguida y combativa.
1347

 Los jariyíes 

surgieron simultáneamente con los shiítas, como un grupo que propone que el califa 

depende de la dignidad prominente de cualquier persona en la comunidad y no de la 

herencia de Mahoma o de Alí. 

 

En el año 765 los shiítas sufrieron un desgajamiento y surgió la secta de los shiítas 

septimanos también llamados fatimíes o ismaelitas. Los shiítas que permanecieron como 

antes se denominan duodecimanos. La denominación se refiere al número de sucesores de 

Mahoma que aceptan. 

 

Los principales conceptos de la Si ' a islámica (o chiísmo) en sus inicios son: 

1. carácter espiritual del Alcorán cuyo sentido esotérico, transmitido por los santos imâmes 

es común a los seguidores iniciados 

2. una representación formal esotérica y a veces arcana 

3. una cierta conciencia de la importancia de la caída del hombre, de su situación de 

desamparo existencial, lo que postula una ayuda permanente de Dios por medio de los 

profetas, los enviados y tras el sello de éstos, por loa amigos de Dios 

4. la patente ruptura con la dimensión social del califato, que es considerado como un 

simple artefacto político 

5. la necesidad de una explicación dialéctica del aspecto trágico de la vida de la humanidad 

6. la conveniencia de romper la línea sucesoria del imâmato si ' i mediante su clausura, sea 

con el pro-imâm VII Isma'il b. Ya ' far (según tesis de los septimanos), o mediante el 

ocultamiento del XII imâm (tesis de los duodecimanos).
1348

 

 

Los shiítas creen que sus imames encarnan la presencia de Dios en la tierra. De la misma 

manera que Cristo en la transfiguración del monte Tabor representa la humanidad 

divinizada para los cristianos greco-ortodoxos, y Buda encarna la iluminación a la que 

puede llegar toda la humanidad, así también la apertura total a Dios transfigura la 

naturaleza humana del imam.
1349

 

 

* * * 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1347

 Cf. Hamid Enayat. Modern islamic political thought, Macmillan, London, 1982, p. 19; citado por: 

Waines, David. El Islam, Cambridge University Press, España, 1998, p. 62. 
1348

 Cf. Cruz Hernández, Miguel. Historia del pensamiento en el mundo islámico, Alianza Editorial, Madrid, 

2000, T. I, p. 78. 
1349

 Cf. Armstrong, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006, p. 231-32. 



292 

 

BIBLIOGRAFÍA 
ABBAGNANO, Nicola. Diccionario de Filosofía, actualizado por Giovanni Formero FCE, 

México, 2004.  

ARISTÓTELES. De Anima III, 5, 430 a, 10. 

ARISTÓTELES. Metafísica, Sudamericana, Buenos Aires, 2000. 

ARMSTRONG, Karen. Una historia de Dios, Paidós, España, 2006. 

ASSMAN, Jan. La distinción mosaica o el precio del monoteísmo, Akal, España, 2006. 

BACHELARD, Gastón. La Tierra y los ensueños de la voluntad, FCE, México, 1996. 

BAECK,  Leo. La Esencia del Judaísmo, Paidós, Buenos Aires, 1964. 

BARTRA, Armando. El Hombre de Hiero, México, Itaca-UAM, 2008. 

BERMEJO Rubio, Fernando. El maniqueísmo. Estudio introductorio. Madrid, Trotta, 2008. 

BLUMENBERG, Hans. Trabajo sobre el mito, Paidós, Barcelona, 2003. 

BOFF, Leonardo. Evangelio del Cristo Cósmico: hacia una nueva conciencia planetaria, 

Trotta, Madrid, 2009. 

BONET, Charles. La contemplation de la nature; traducción tomada de: Bossi, Laura.  

Historia natural del alma, A. Machado Libros, Madrid, 2008. 

BORREGO PIMENTEL, Enrique Ma. Cuestiones Plotinianas, Universidad de Granada, 

España, 1994. 

BOSSI, Laura.  Historia natural del alma, A. Machado Libros, Madrid, 2008. 
BRÉHIER, Émile. La filosofía de Plotino, Sudamericana, Buenos Aires, 1953. 

BRUNNER, August. La religión, Herder, Barcelona, 1963. 

BRUNO, Giordano. De la Magia, (Traducción de Ezequiel Gatto y Pablo Ires) Cactus, 

Buenos Aires, 2007. 

BURCKHARDT, Titus. Esoterismo islámico. Una introducción a las doctrinas esotéricas 

del Islam, Taurus, Madrid, 1980.  

CABRERA, Isabel. Fenomenología y religión, en: Diez de Velasco-García Bazán. El 

estudio de la religión, Trotta, Madrid, 2002. 

CAMPBELL, Joseph. El héroe de las mil caras, FCE, México, 2009. 

CASSIRER, Ernst. Antropología Filosófica, México, FCE, 2004.  

CAVALLÉ, Mónica. La sabiduría recobrada: filosofía como terapia, Oberon, Madrid, 

2002.  

CENCILLO, Luis. Psicología de la Fe, Salamanca, Sígueme, 2002. 

CENCILLO, Luis. Psicología de la Fe, Salamanca, Sígueme, 2002. 

CHALUS, Paul. L’homme et la religion: recherches sur le sources psychologiques des 

croyances, París, Albin Michel, 1963, p. 450-52. Citado por: Schwarz, Fernando. Mitos, 

ritos, símbolos. Antropología de lo sagrado, Buenos Aires, Biblos, 2008. 

CHOZA, Jacinto. Metamorfosis del cristianismo. Ensayo sobre la relación entre religión y 

cultura, Biblioteca Nueva, Madrid, 2003. 

CHOZA, Jacinto. Ed. Pensar lo humano, Actas del II Congreso Nacional de Antropología 

Filosófica, Iberoamericana, Madrid, 1997. 

CLÉMENT, Olivier. El Cristo del credo; en: Delumeau, Jean, El hecho religioso, una 

enciclopedia de las religiones hoy, Siglo XXI, México, 1997. 

COHEN, Esther y Villaseñor, Patricia, eds. De filósofos, magos y brujas, México, UNAM, 

2009. 

COLLIN, Rodney.  El desarrollo de la luz, Ediciones Sol, México, 1983. 

COOMARASWAMY, Ananda K. El Vedanta y la tradición occidental, Siruela, Madrid, 

2001. 



293 

 

COPLESTON, Frederick. Historia de la Filosofía, Ed. Ariel, Barcelona, 2004, Vol. I 

CORBIN, Henri. El hombre de luz en el sufismo iranio, Siruela, Madrid, 2000. 

CORBIN, Henri. En Islam Iranien: aspects spirituels e philosophiques, Gallimard, Paris, 

1972. 

CORBIN, Henri. La imaginación creadora en el sufismo de Ibn’Arabí, Destino, Barcelona, 

1993. 

CORETH, Emerith. ¿Qué es el hombre? Ed. Herder, Barcelona, 1985.  

CORNFORD, F. M. Platón y Parménides, Visor Dis., Madrid, 1989. 

COULIANO, Ioan P. Más allá de este mundo. Paraísos, purgatorias e infiernos: un viaje a 

través de las culturas religiosas, Paidós Barcelona, 1993. 

CROMBIE, I. M. Análisis de las doctrinas de Platón, T. I: El hombre y la sociedad, 

Alianza, Madrid, 1979. 

CRUZ HERNÁNDEZ, Miguel, comp.  Filosofías no occidentales,  Trotta, Madrid, 1999. 

CRUZ HERNÁNDEZ, Miguel. Historia del pensamiento en el mundo islámico, Alianza 

Editorial, Madrid, 2000, T. I y II. 

DANIELOU, Alain, Mitos y Dioses de la India, Atalanta, España, 2009. 

De la Garza, Mercedes. El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, UNAM, 

México, 2003. 

DE LEÓN AZCÁRATE, Juan Luis. La muerte y su imaginario en la historia de las 

religiones, Universidad de Deusto, Bilbao, 2000. 

DELEUZE, Giles. Lógica del sentido, Paidós Ibérica, Barcelona, 2005.  

Delumeau, Jean, El hecho religioso, una enciclopedia de las religiones hoy, Siglo XXI, 

México, 1997. 

DÍAZ, José Luis. La conciencia viviente, México, FCE, 2008. 

DIEL, Paul. Psicoanálisis de la divinidad, FCE, México, 1959. 

DIEZ DE VELASCO-García Bazán. El estudio de la religión, Trotta, Madrid, 2002. 

DOWSON, John. A classical dictionary of hindu mythology and religion, geography, 

history, and literature, Munshiram Manoharlal, New Delhi, India, 2000. 

DUCH, Lluis, Ciencia de la Religión y Mito: estudios sobre la interpretación del mito, 

Abadía de Montserrat, Barcelona, 1974. 

DUCH, Lluis. Mito, interpretación y cultura. Aproximación a la logomítica, Herder, 

Barcelona, 2002. 

DURAND, Gilbert. Las estructuras antropológicas del imaginario: introducción a la 

arquetipología general, Madrid, FCE, 2005. 

DÜRING, Ingemar. Aristóteles. Exposición e interpretación de su pensamiento, UNAM, 

México, 2005. 

DURKHEIM. Las formas elementales de la vida religiosa, Alianza, Madrid, 2003. 

DURRANT, M. The Logical Status of God, Macmillan, London, 1973.  

ELIADE, Mircea.  

- La Búsqueda, Megalópolis, Argentina, 1971. 

- Lo sagrado y lo profano, Guadarrama, Madrid, 1973. 

- Mefistófeles y el simbolismo del andrógino, Guadarrama, Madrid, 1969.  

- Mitos, sueños y misterios, Grupo Libro, Madrid, 1991. 

- Yoga, Inmortalidad y Libertad, Ed. La Pléyade, Buenos Aires, 1977.  

FARRÉ, Luis. Introducción, en Heráclito, Fragmentos, Aguilar, Argentina, 1968. 

FERRARIS, Maurizio. La hermenéutica, Taurus, México, 2001. 

FLASCH, Kurt. Nicolás de Cusa, Herder, España, 2003. 



294 

 

FLOOD, Gavin. El hinduismo, Cambridge University Press, España, 1998. 

FORMENT, Edualdo. El problema de Dios en la Metafísica, Biblioteca universitaria de 

filosofía, Barcelona, 1986. 

FOX, Matthew. The coming of the Cosmic Christ, Harper, San Francisco, 1988. 

FRAIJÓ, Manuel. Filosofía de la Religión, Trotta, Madrid, 2005. 

FRAILE, Guillermo. Historia de la Filosofía, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 

1960, T. II. 

GADAMER, Hans-Georg. 

- Verdad y Método, Vol II, Ed. Sígueme, S. A., Salamanca, 2000. 

- La dialéctica de Hegel, Ed. Cátedra, Madrid, 1988. 

- Los caminos de Heidegger, Herder, Barcelona, 2002. 

GARCÍA ASTRADA, Arturo. Tiempo y eternidad, Gredos, Madrid, 1971. 

GARCÍA BAZÁN en Neoplatonismo y Vedanta. La doctrina de la materia en Plotino y 

Sankara,  Depalma, Buenos Aires, 1982. 

GILSON, Etienne. El Ser y los filósofos, Pamplona, Universidad de Navarra, 1985. 

GNILKA, Joachim. Biblia y Coran. Lo que los une, lo que los separa, Herder, España, 

2005. 

GODWIN, Jocelyn. El mito polar: el arquetipo de los polos en la ciencia, el simbolismo y 

el ocultismo, Girona, Atalanta, 2009. 
GÓMEZ CAFFARENA, José. El enigma y el misterio. Una filosofía de la religión. Trotta, 

Madrid, 2007. 

GORMAN, Peter. Pitágoras, Ed. Crítica, Barcelona, 1988. 

GRAF DÜRCKHEIM, Karl. El hombre y su doble origen, Cuatro Vientos Editorial, Chile, 

1996. 

GRONDIN, Jean. Introducción a la Metafísica, Herder, Barcelona, 2006. 

 

GUERRA TEJADA, Ricardo y Yáñez Vilalta, Adriana, Coordinadores, Martín Heidegger, 

Caminos, UNAM, Cuernavaca Morelos, 2009. 

HAIGHT, Roger. Jesús, símbolo de Dios, Trotta, Madrid, 2007. 

HEGEL, G. W. F. Fenomenología del Espíritu, Pre-textos, España, 2006. 

HEIDEGGER,  Martin. 

- Ser y tiempo, FCE, México, 1980. 
- Ser y Tiempo, Trad. Jorge Eduardo Rivera, Chile, Editorial Universitaria, 2002. 

HERRERO DE JÁUREGUI, Miguel. Tradición órfica y cristianismo antiguo, Trotta, 

España, 2007. 

HOUTART, Francois (Coord). Religiones: sus conceptos fundamentales, México, Siglo 

XXI.  
HÜNERMANN, Peter. Cristología, Herder, Barcelona, 1997. 

IGAL, Jesús,  Introducción General en: Plotino, Enéadas I y II, Gredos, España, 1982. 

JAMES, William. Las variedades de la experiencia religiosa, México, Lectorum, 2010, T. 

II. 

JASPERS, K. Descartes y la filosofía, Buenos Aires, Pléyade, 1953. 

JONAS, Hans. La religión gnóstica. El mensaje del Dios extraño y los comienzos del 

cristianismo, Siruela, España, 2000. 

JUNG C. G.  

- Simbología del Espíritu, FCE, México, 1981. 

- Aion, Paidós,  Barcelona, 2003. 



295 

 

KERKHOFF, Manfred. KAIROS. Exploraciones ocasionales en torno a tiempo y 

destiempo, Universidad de Puerto Rico, Puerto Rico, 1997. 
KOLAKOWSKI, Leszek. La presencia del mito, Amorrortu, Argentina, 2000. 

LAO-TSÉ. Tao Te King. Traducciones al español de: 

- Álvarez, José Ramón. SAGA Ediciones, Argentina, 2004. 

- Días-Faes, Caridad. Ediciones Morata, Madrid, 1961. 

- García Walker, David. Colofón, México, 2006. 

- Preciado Idoeta, Iñaki. Trotta, Madrid, 2006. 

- Suárez Girard, Anne Hélène. Siruela, Madrid, 2007. 

- Tola, José Miguel. Premia editora, México, 1981.  

- Lozano Mitter, Pedro. Edicomunicación, Barcelona, 1999. 

LEÓN PORTILLA, Miguel.  

- La Filosofía Náhuatl estudiada en sus fuentes, UNAM, Instituto de Investigaciones 

Históricas, México, 1979. 

-  Tiempo y realidad en el pensamiento maya, UNAM-IIH, México, 1986. 

LLOYD, G. E. R. Polaridad y Analogía, Taurus, Madrid, 1987. 

LÓPEZ AUSTIN, Alfredo. Los mitos del tlacuache: caminos de la mitología 

mesoamericana, Alianza Editorial Mexicana, México, 1990.  

LOVEJOY, Arthur O. La gran cadena del ser, Icaria Editorial, Barcelona, 1983. 

LOWIE, R. Religiones primitivas, Alianza, Madrid, 1976. 

MAHADEVAN, T. M. P. Invitación a la Filosofía de la India, FCE, México, 1998. 

MARCOS DAYAN, Linda. Las puertas del tiempo: configuraciones filosóficas y 

literarias, Tesis de doctorado en Literatura Comparada, UNAM, México, 2003. 

MARTÍN, Consuelo, Conciencia y realidad, estudio sobre la metafísica advaita, Trotta, 

Madrid, 1998. 

MARTÍNEZ BEJARANO, Gloria Judith. La comunicación de la razón universal hacia el 

entendimiento individual, Tesis de Maestría en Filosofía, México, UNAM, 2007. 

MONDOLFO, Rodolfo.  

- El pensamiento antiguo, Losada, Buenos Aires, 2003, T. I y II. 

- Heráclito, textos y problemas de su interpretación, Siglo XXI, México, 2000. 

MORA, Juan Miguel de. El concepto de la divinidad en el hinduismo, UNAM, México, 

2003. 

MORIN, Edgar. El paradigma perdido, el paraíso olvidado: ensayo de bioantropología, 

Barcelona, Kairós, 2005. 

MORLEY, Sylvanus G. La civilización maya, FCE, México, 1972. 

NAVARRO, Bernabé. El desarrollo fichteano del idealismo trascendental de Kant, FCE, 

UNAM, México, 1975. 

Nicol, Eduardo. La idea del hombre. FCE, México, 2003. 

O'HEAR, A.  Experience, explanation and faith, Routledge & K. P., London, 1984. 

ONFRAY, Michel. Tratado de Ateología, Anagrama, Barcelona, 2006. 

ORTIZ OSÉS A. y Lantxeros, P. Diccionario de Hermenéutica, Universidad de Deusto, 

Bilbao, 1997.  

ORTIZ-OSÉS, Andrés.  

- La nueva filosofía hermenéutica, Ed. Annthropos, Barcelona, 1986.  

- Metafísica del sentido: una filosofía de la implicación, Univ. de Deusto, Bilbao, 1989. 

OTTO, Rudolf. Lo santo. Lo racional y lo irracional en la idea de Dios, Alianza Editorial, 

Madrid, 2001. 



296 

 

OUSPENSKY, P. D.  

- Fragmentos de una enseñanza desconocida: en busca de lo milagroso, Buenos Aires, 

Hachette, 7ª. Edición. 

- Psicología de la posible evolución del hombre, Edicial, S. A. Buenos Aires, 12ª. 

edición. 

- Tertium Organum, Ed. Kier, Buenos Aires, 1987. 

PAGELS, Elaine. Los Evangelios Gnósticos, Crítica, Barcelona, 1990. 

Paniker, Raimundo. Religión y religiones, Gredos, España, 1965. 

PANIKKAR, Raimon.  

. Mito, Fe y Hermenéutica, Herder, Barcelona, 2007. 

- La intuición cosmoteándrica, Trotta, Madrid, 1999. 

PIEPER, Josef. Sobre los mitos platónicos, Herder, Barcelona, 1984. 

PLATÓN,  

- Parménides, Alianza Editorial, Madrid, 1987, Introducción de Guillermo R. Echandía, 

- Político, Gredos, Madrid, 2008. 

- República, Gredos, Madrid, 2008. 

- Teetetetos, Gredos, Madrid, 2008. 

- Timeo, Gredos, Madrid, 2008. 

PLOTINO. Enéada I a VI , Gredos, España, 2006. 

PSEUDO DIONISIO Areopagita, Obras completas, Biblioteca de autores cristianos, 

Madrid, 2007. 

PUECH, Henri Charles. En torno a la Gnosis, Taurus, Madrid, 1982. 

RADHAKRISHNAN, S. y Raju, P. T. El concepto del hombre, FCE, México, 1982. 

RAHNER, Karl. Escritos de Teología V, Taurus, Madrid, 1964. 

REALE, Giovanni y Antiseri, Darío. Historia del pensamiento filosófico y científico, 

Herder, Barcelona, 1988, T. I. 

REALE, Giovanni, 

-  Por una nueva interpretación de Platón, Herder, Barcelona, 2003. 

- Platón: en búsqueda de la sabiduría secreta, Herder, Barcelona, 2001. 

ROBINET, Isabelle. Lao Zi y el Tao, Olañeta, Barcelona, 1999. 

ROMÁN, Ma. Teresa. Sabidurías orientales de la antigüedad, Alianza Editorial, Madrid, 

2004. 

ROSS HERNÁNDEZ, José Alberto. Dios, eternidad y movimiento en Aristóteles, Ed. 

Universidad de Navarra, España, 2007. 

RUSSELL, Bertrand. Historia de la Filosofía Occidental. Espasa Calpe, Madrid, 1984. 

SAMARANCH, Francisco. Cuatro ensayos sobre Aristóteles, FCE, España, 1991. 

SCHAEFFLER, Richard. Filosofía de la Religión, Ed. Sígueme, Salamanca, 2003. 

SCHOLEM, Gershom. La Cábala y su simbolismo, Siglo XXI, México, 2008.  

SCHUON, Frithjof. El esoterismo como principio y como vía. Olañeta Editor, Barcelona, 

2003.  

SCHWARZ, Fernando. Mitos, ritos, símbolos. Antropología de lo sagrado, Buenos Aires, 

Biblos, 2008. 

SOLARES, Blanca. Los lenguajes del símbolo, Barcelona, Anthropos, 2001. 

SOLER GIL, José (ed.). Dios y las cosmologías modernas, Madrid, BAC, 2005. 

SOTO RIVERA, Rubén. Lo Uno y la Díada Indefinida en Plotino: el Kairós como el 

momentum de la procesión plotiniana, Museo Casa Roig, Universidad de Puerto Rico, 

Humacao, 2001. 



297 

 

STEINER, George. Después de Babel, FCE, México, 1981. 

SUSUKI, D. T. y Fromm, Erich. Budismo Zen y Psicoanálisis. FCE, México, 1982.  

TAGORE, Rabindranath. Tagore, Ed. SEP, México, 1924. 

TAMAYO-ACOSTA, Juan José. Nuevo paradigma teológico, Trotta, Madrid, 2004. 
TARNAS, Richard.  

- Cosmos y Psique, Atalanta, España 2006. 

- La pasión de la mente occidental, Atalanta, Girona, España, 2008. 

TEILHARD de Chardin. Esbozo de una dialéctica del Espíritu, Oeuvres VII, 1947. 

THOMPSON, J. E. S. Historia y religión de los mayas, Siglo XXI, México, 1975. 

TOLA, Fernando y Dragonetti, Carmen. Filosofía de la India. Del Veda al Vedanta. El 

Sistema Samkhya, Barcelona, Kairós, 2008. 
TORRES QUEIRUGA Andrés. Repensar la revelación: la revelación divina en la 

realización humana, Trotta, Madrid, 2008. 

TOSCANO-ANCOCHEA. Místicos neoplatónicos- Neoplatónicos místicos, Etnos, Madrid, 

1998. 

TRÍAS, Eugenio. La edad del espíritu, Madrid, Destino, 2000. 

VATTIMO, Giani. Diálogo con Nietzsche, Paidós Ibérica, Barcelona, 2002. 

VÁZQUEZ ALONSO, Mariano J. Escuelas esotéricas de Occidente, Ediciones 29, 

BARCELONA, ESPAÑA, 1994. 

WAELHENS, A. La filosofía de Martin Heidegger, México, Universidad Autónoma de 

Puebla, 1986. 
WAHL, Jean. Tratado de Metafísica, FCE, México, 1975. 

WAINES, David. El Islam, Cambridge University Press, España, 1998. 

Wolkstein, Diane y Kramer, Samuel Noah. Inanna: reina del cielo y de la tierra, 

CONACULTA, México, 2010. 

ZIMMER, Heinrich. Filosofías de la India, España, Sexto Piso, 2010. 

ZUBIRI El problema filosófico de la historia de las religiones, El problema de Dios, El 

hombre y Dios, Alianza, Madrid, 1984. 

 

 

 


	Portada
	Índice
	Introducción
	Capítulo I. Hermenéutica de lo Sagrado
	Capítulo II. Lo Uno y Lo Múltiple en la Antigüedad Occidental
	Capítulo III. Lo Uno Como Referencia de lo Sagrado
	Capítulo IV. El Principio Piramidal Como Base paar una Hermeneútica de lo Sagrado
	Capítulo V. Lo Uno, El Ser y Dios
	Capítulo VI. Aspectos de lo Sagrado Desde la Óptica del  Principio Piramidal
	Capítulo VII. El Hombre Sagrado y  su Referencia a lo Uno
	Capítulo VIII. Las Trampas de lo Uno y las de lo Múltiple
	Conclusiones Generales
	Apéndice
	Bibliografía



