
tidad. Cabe aclarar que los sonidos propios de su lengua al 
momento de hablarse en las diferentes zonas son iguales en su 
mayoría. Pero cuando se juntan y usan esos mismos sonidos en 
las palabras y en las frases, se pronuncian y se oyen diferentes 
en cada comunidad, por eso se dice que el la lengua Ayuuk 
tiene variantes dialectales.49 

A pesar de que la lengua funge un papel primordial en la identi-
dad del pueblo Mixe, la aculturación ha permeado de manera 
significante en este rublo, ya que en las prácticas de campo y en 
la convivencia diaria con el pueblo de Tamazulapam se percibió, 
que el sector joven de la población utiliza el español como su 
lengua de uso cotidiano, relegando la práctica del Ayuuk a la 
población más longeva. Según datos del INEGI, los resultados 
del censo del año 2000, arrojaron que la población Mixe 
fluctúa en poco más de 100 mil habitantes, de los cuales los 
mayores de 5 años que hablan su lengua son alrededor de 87 
mil, cifra que los coloca en el quinto sitio después de los 
hablantes del zapoteco, mixteco, chinanteco y mazateco, en 
orden descendente, en el estado de Oaxaca. De esos 87 mil 
hablantes, cerca de 58 mil hablan también el español, en tanto 
que sólo 28 500 (el 25% aprox.) hablan la lengua Ayuuk.50

No se puede cerrar el presente capítulo, sin hacer mención al 
referente fundamental de la identidad entre los Ayuuk, que 
como menciona Villagómez, se trata de la lengua Mixe. Se 
podrá compartir entre los distintos distritos mixes el vestido, la 
música, las festividades o la vocación comunal, pero la auto 
distinción primordial es la lengua. La palabra Mixe es de origen 
náhuatl y se deriva de la palabra mixtli, que significa “nube”. Sin 
embargo, los mixes se llaman a sí mismos Ayuuk jä’äy, y por lo 
tanto, la lengua que hablan es el Ayuuk, el mismo nombre con 
el que históricamente se conoce a este grupo étnico. La palabra 
Ayuuk está compuesta por los siguientes morfemas: a - idioma, 
palabra; ayuuk - montaña, florido, y yä’äy - gente, muchedum-
bre. Por lo que su significado puede traducirse como “gente del 
idioma florido”.48 

En palabras de los propios habitantes de la región, la lengua 
Ayuuk se caracteriza por ser práctica, metafórica, poética y 
reverencial, dependiendo del tiempo, espacio y de las personas 
que lo desarrollan, como consejeros, principales, adivinos, 
autoridades, así como el uso cotidiano de todos los habitantes. 
Por ejemplo, en los ritos ceremoniales se combina lo poético y 
lo reverencial; lo práctico y lo metafórico se utiliza más en la 
cotidianidad. Asimismo, para los mixes, su lengua significa vida 
–movimiento, herencia, historia, unidad, diversidad, comuni-
cación, transformación, resistencia, respeto, tolerancia e iden-

vez, alrededor de las celebraciones, se erigen mitos que hacen 
más profunda la adoración al Zempoaltépetl, como por ejem 
plo, que entre sus cuevas y grietas, se hayan tesoros dejados por 
el Rey Kontoy, o que éste mismo construyó un palacio repleto 
de tesoros, pero que se encuentra vigilado por bestias (o 
nahuales) y que sólo por medio de la adoración y el culto, y a 
través del sacrificio (de animales como las gallinas) es que esos 
tesoros pueden ser tomados por quienes realizan lo que ellos 
llaman las costumbres.

Esta dualidad simbólica del Rey Bueno y el Zempoal se toma 
como bastión de la identidad Mixe que, como se verá en capítu-
los posteriores, se observarán representados en sus artes popu-
lares, y que junto con los demás elementos de la naturaleza, 
servirán como la raíz primigenia para la creación artística de los 
Ayuuk.

Siguiendo con la teoría del origen del pueblo Mixe, se tiene la 
creencia que habitantes provenientes del Perú (los incas), 
salieron de sus tierras en busca del lugar sagrado que sus dioses 
les habían señalado para formar una nueva raza. Este  sitio lleva-
ba por nombre Zempoaltépetl, que en náhuatl significa 
Zempoalli-Veinte y Tépetl-Cerro, lo que se traduce en Lugar de 
los Veinte Cerros o las Veinte Divinidades. Es así como a las 
faldas de ésta elevación, se fundan los primeros asentamientos 
mixes y es también, a partir de su llegada a la región, que los 
pobladores le comienzan a rendir culto. Como se ha señalado, 
y como lo menciona también Yanga Villagómez Velázquez en su 
artículo “Pueblos indígenas de México y agua: mixes”, aquellos tiene 
arraigada la idea de pertenecer a un territorio común, marcado 
por puntos a través de los cuales los Ayuuk se relacionan con lo 
sobrenatural; estos puntos geográfico-ceremoniales están 
presididos por el Zempoaltépetl, que señala los límites de su 
territorio mediante elementos tales como piedras, ríos, 
manantiales, montañas, algunos de los cuales son también 
lugares de culto.47 

Por lo cual, múltiples son las ofrendas y ritos que hasta la fecha, 
los mixes realizan en ese lugar; fieles a sus creencias, las dife 
rentes alabanzas tienen como fin la buena cosecha, la mejoría 
en la situación económica de sus familias o la recuperación de 
la salud de algún enfermo, entre muchas otras peticiones. A su 

predicó la paz, la hermandad, enseñó el cultivo del maíz, el 
frijol y el picante, cambiando con esto su sistema de vida y de 
alimentación, protegiendo a todos los que le rodearon. Kontoy 
poseía un poder extraordinario que su sola presencia hacía que 
las fieras se amansaran, mandaba al rayo, al viento y al trueno 
como si fuera una persona; el viento era su mensajero y era 
capaz de abrir la tierra para esconderse y escapar de sus enemi-
gos.44 Les roba a los mestizos y a los ricos y esconde sus tesoros 
en unas cuevas. Es cuando emprende una pelea contra los zapo-
tecos y los españoles, quienes se habían aliado para someter al 
pueblo Mixe, pero son vencidos por Kontoy, que usa como 
armas el rayo y las piedras. Según ciertas versiones, Kontoy 
estaba construyendo su palacio o una iglesia cuando cantó el 
gallo y salió el sol; por eso las ruinas de Mitla (zona cercana a la 
región Mixe) quedaron inconclusas.45

 
Cuenta el Prof. Agustín Aguilar Domingo, que el Rey Bueno de 
los Mixes, como se refiere a Kontoy, al darse cuenta que sus 
súbditos estaban ya establecidos en sus pueblos y aldeas traba-
jando la tierra, cultivando el maíz, el frijol y el picante, en 
donde reinaba la paz y la hermandad, consideró que su misión 
estaba cumplida y que había llegado la hora de partir. En una 
procesión que llegó al lugar donde nació Kontoy, se despidió 
del pueblo Mixe no sin antes, dirigirles sus últimas palabras: 
“Me voy de esta tierra, pero cuando sepa que alguien los quiera acome-

ter, volveré al lado de ustedes y lucharemos de nuevo por la libertad”.46 
Se dice que no se llevó riqueza alguna, pero que el sitio de 
emplazamiento de su templo o palacio, se encuentra enclavado 
en alguna gruta del Cerro del Zempoaltépetl, símbolo sagrado 
que a continuación se expondrá.

Así, dos de las grandes representaciones que los mixes mani 
fiestan como parte de su identidad (y que más adelante se verán 
plasmadas en su arte popular) son los que se refieren al mito 
del Rey Kontoy y además, al cerro sagrado del Zempoaltépetl 
(mencionado como parte del ejemplo en el párrafo anterior).

El Rey Kontoy viene a darle continuidad a la tradición 
mitológica de las divinidades mesoamericanas que relacionan a 
los dioses con seres extraordinarios y cuyas características 
anatómicas, morfológicas y/o espirituales se representan por 
medio de animales o fenómenos naturales como la lluvia, la 
noche, el rayo o el sol. Muchas y variadas son las versiones que 
narran el nacimiento de Kontoy, pero en esencia, se trata de un 
ser que nace de un huevo, el cual se encontraba flotando en un 
lago (algunas versiones refieren que el huevo se encontraba en 
una cueva) y que a su vez, fue recogido por una pareja de 
ancianos. El niño que surge tiene como características zoomor-
fas un pie con garras de fiera y en el otro, dedos de pollo, pero 
de corazón noble y generoso. Al incorporarse a los mixes, 

una cosmovisión propia, una manera muy particular de ver, concebir e 
interpretar el mundo; en otros términos, cuenta con una cultura, misma 
que está compuesta, a su vez, por diversos elementos o componentes 
[…]. Desde esta perspectiva se habla de una identidad étnica, 
lingüística y cultural, es decir, la identidad de un colectivo de 
personas con un pueblo, una lengua y una cultura determina-
das.43 

Si bien es cierto que la región Mixe es extensa, y que en dos de 
sus zonas, la media y la alta, están más familiarizados con los 
símbolos de identificación que a continuación describiremos, 
generalizaremos éstos sin hacer distinción del grado de 
adhesión que ellos tengan en determinadas zonas, ya que por 
ejemplo, en la región baja, la población no está del todo ligada 
con determinados ritos o cultos ancestrales, así como los 
lugares en donde se realizan éstos. Lo anterior tiene una expli-
cación que guarda íntima relación con la geografía del lugar y 
su cercanía con los pobladores de dichas regiones; así, sitios 
como Jaltepec de Candayoc, perteneciente a la zona baja, tiene 
mayor lejanía con el cerro del Zempoaltépetl, y por lo tanto, 
sus habitantes realizan en menor grado los ritos sagrados dirigi-
dos a este centro ceremonial; y por otra parte, localidades 
como Tlahuitoltepec o Tamazulapam, pertenecientes a la zona 
alta, ofrendan en mayor grado a dicho cerro, debido a la pro 
ximidad del “Zempoal” (como ellos le llaman) con aquellas 
regiones mixes.

Del mismo modo, Margarita M. Cortés señala que la identidad 
Mixe “se manifiesta en sus valores culturales partiendo de la unidad 
prevaleciente y comunicándose e interactuando. Se reconocen como 
miembros de un pueblo así como son reconocidos por otros grupos 
étnicos. Se puede considerar que el grupo Mixe se reconoce como un 
grupo étnico dentro de la sociedad oaxaqueña y mexicana por tener 
una serie de características que interactúan en su vida diaria”.41

Hasta aquí, el territorio y su entorno conforman la base medu-
lar que vincula a los mixes con su origen, ya sea éste real o 
mítico (tal como se señalará más adelante). Las etnias con base 
territorial, como lo indica Nahmad Sitton, generalmente 
tienen más fundamentos para reclamar y conservar su identi-
dad que aquellas que carecen de ellas. Sin embargo, existen 
autores que integran al territorio de los mixes los sistemas 
étnico-políticos como parte de su identidad. Gabriela Kraemer 
afirma que sólo si los símbolos políticos presentan alguna 
continuidad con los mitos, creencias y valores que la comuni-
dad política ya tenía, pueden ser aceptados como guía de la 
comunidad; sin embargo, señala que para cumplir este papel 
tiene que ser transformados –de sistemas ideológicos comple-
jos y diferenciados para las distintas comunidades y para espe-
cialistas religiosos y el común de la gente– en símbolos senci 
llos penetrantes para todos. Asimismo, puede decirse que el 
pueblo Ayuuk construye su identidad porque existe un proyec-

to étnico-político cuyo eje es la autonomía de este pueblo, una 
autonomía basada en el gobierno por “usos y costumbres”, en la 
administración de justicia de acuerdo con un sistema normati-
vo propio, en una organización regional de las comunidades y 
municipios mixes y en el fortalecimiento de la lengua mixe. Un 
símbolo de este proyecto es la historia Mixe, la cual resalta el 
valor de este pueblo por el que pretende haberse ganado, como 
previamente lo señalamos, el título de pueblo jamás conquista-
do.42 

Es a partir de este punto, que resulta pertinente acotar las 
constantes simbólicas y sígnicas que revelan la concepción 
propia del universo Mixe, mismas que estarán representados en 
los temas forjados en su arte popular, punto central al cual está 
dirigido este proyecto de investigación.

A manera de conclusión de la primera parte de este capítulo (la 
cosmovisión e identidad Ayuuk) y al mismo tiempo, como 
introducción a los símbolos de identificación de la región Mixe,  
el Centro de Estudios Ayuuk-Universidad Indígena Intercultu 
ral Ayuuk, refiere al respecto que “cada colectivo humano cuenta 
con un conjunto de símbolos específicos que va forjando a través de un 
largo y complejo proceso histórico y en torno a los cuales va 
construyendo una identidad que lo distingue y lo hace diferente de 
otros colectivos como comunidades y pueblos. Ahora, cada pueblo tiene 

ra nacional consideran que los ritos paganos no son civilizados pero 
para los más conservadores los dos grupos de ceremonias son esenciales. 
Así un curandero puede recomendar un rito católico o un rito pagano 
[…] El aislamiento permitió a los mixes incorporar ciertos aspectos de 
la cultura nueva en una estructura paralela o con un mínimo de sincre-
tismo o sustitución de elementos”.39

2.3 Símbolos de la identidad Mixe

A partir de la cosmovisión Mixe, podemos codificar una identi-
dad propia que tiene su punto de partida en la relación 
tierra-hombre/hombre-tierra, tal como lo refieren los propios 
habitantes de las comunidades del pueblo Ayuuk, al afirmar que 
“todo ser humano adquiere su identidad cultural con relación al pueblo 
al que pertenece, en donde lleva a cabo su relación plena de la comuni-
dad […], entendiendo que cada sujeto tiene la capacidad de pensar, 
actuar, ser y estar, sin embargo, necesita convivir, intercambiar y 
enriquecer experiencias con otros individuos, esto se fortalece a través de 
la unidad (lengua, servicios comunitarios, historia, territorio, orga 
nización social, religiosidad, fiestas tradicionales –nosotros 
añadiríamos arte–), en donde se construyen y reconstruyen los conoci-
mientos para lograr un desarrollo colectivo y vivir en forma armónica 
con la naturaleza”.40 

so”,37 y Torres Cisneros agrega, “[…]en ellas se establecen vínculos 
y se refuerzan los lazos de unión entre individuos y comunidades; 
asimismo, generan el ascenso social en el interior de la comunidad, a 
través del desempeño de las mayordomías, y propician el comercio, 
además de intensificar las relaciones sociales interregionales; en ciertos 
casos, señalan los ritmos del calendario agrícola y el cambio de 
estaciones; es de notar que la ceremonia sacrificial se considera una 
fiesta”.38

Punto importante de esta investigación, recae en la acultura-
ción del pueblo mixe. Como anteriormente se señaló, la 
conquista espiritual  fue la que vino a crear el sincretismo de la 
religión cristiana con las creencias, llamadas “paganas”, del 
pueblo Ayuuk. Con la llegada de las misiones dominicas 
durante la “conquista española” (1558), la región no quedó 
exenta del proceso de evangelización y fue así como surgió una 
mezcla de creencias, que hasta el día de hoy, conviven en una 
especie de hibrido religioso con características propias. Ralph 
L. Beals señala que “tanto las ideas y las creencias como las ceremo-
nias se presentan en formas que han cambiado poco a partir de una 
versión sencilla de los comienzos del siglo XVI. A veces en algunos 
pueblos se utiliza la iglesia para ritos de tipo indígena y los oficiales de 
origen español tienen que participar en tales rituales, pero la forma de 
los ritos católicos no ha sido contaminada con elementos indígenas 
[…] Entre los mixes actuales, los que tienen más contacto con la cultu-

voz de la comunidad Ayuuk se manifiesta que “la cultura proviene 
pues, desde el alma de nuestros antepasados, desde el seno de nuestra 
madre tierra. El hombre y la tierra fundidos en una sola cosa y al 
mismo tiempo en dos realidades distintas que no pueden sobrevivir la 
una sin la otra, unidos dialécticamente: de la tierra recibimos la vida, a 
la tierra tenemos que cuidarla, protegerla, ayudarla a sobrevivir porque 
en ello va nuestra existencia misma como hombres”. 33 

Bajo esta pauta, múltiples autores no hacen sino constatar esa 
relación intrínseca de los mixes con su tierra, ya que como 
señala Gustavo Torres “si bien en general se puede hablar de una 
cosmovisión indígena que tiene a la madre tierra como uno de los 
elementos centrales, entre los mixes se trata de una verdadera geovisión, 
ya que la tierra es el elemento central de la existencia biológica, social 
y simbólica”.34 Como extensión de la naturaleza, el sol, la luna, 
los astros y los planetas también confluyen en la cosmovisión 
del pueblo mixe. Fieles a la tradición mesoamericana, éstos son 
idolatrados y festejados en rituales y ceremonias donde se les 
rinde devoción absoluta: "El mixe tradicionalista por excelencia, 
rinde culto al viento, al rayo y la lluvia, para que recojan cosecha abun-
dante. Así es que, el mixe pone fe y credo en los fenómenos naturales”.35 
Los animales ocupan, del mismo modo, un lugar privilegiado 
en el pensamiento mixe. Se les considera como anunciadores 
y/o mensajeros de acontecimientos importantes para el 
individuo y los suyos.

Francisco Ramos ofrece una síntesis que no deja duda sobre la 
cosmovisión de nuestro sujeto de estudio, y tal como lo men-
cionamos, refiere al medio ambiente como aquel ente que ha 
contribuido a afianzar sus esquemas sociales y culturales. La 
cosmovisión se asocia a su vida ceremonial y ritual, las que a su 
vez están asociadas a los ciclos de la naturaleza, que son cimien-
to de su tradición, y de esta forma, poseen espacio y tiempo 
que se consolida y revitaliza generación tras generación. Vemos 
en los Mixes, las constantes simbólicas de los pueblos mesoa-
mericanos como los sacrificios y rituales, que son el medio para 
solicitar ayuda (adivinatorios), protección y buenaventura en la 
vida. También son constantes los sacrificios de animales como 
el guajolote, el gallo y en menor medida los gatos y los perros, 
junto con el uso de plantas como el maíz, el ocote, flores y 
bebidas. El maíz es la planta más importante para los Mixes. Sus 
montañas, cumbres, cuevas, campos de cultivo, altar familiar, 
cementerio y patios de las casas son los lugares donde se reali-
zan sacrificios, realizados en fechas especiales como año nuevo, 
fiestas patronales, de difuntos, el periodo agrícola, etc.36 

No podemos dejar de señalar a la fiesta como parte medular de 
la cosmovisión Mixe, ya que, como refiere Guido Münch 
Galindo, “en la fiesta culmina el ideal de convivencia, de unidad social 
y bienestar, visto como origen y destino del ser. La fiesta se transfiere a 
la imagen simbólica de la creación del hombre, su mundo y su univer-

En el siguiente punto se explicará la conformación de esa 
cosmovisión que es, a nuestro modo de ver, la base fundamen-
tal sobre la cual recae toda manifestación artística del pueblo 
Mixe.

2.2 La cosmovisión  Mixe

Internarse en la cosmovisión del pueblo Mixe, resulta transitar 
a través de un universo que contempla a la naturaleza como la 
generadora de vida y a la cual se le rinde un respeto y amor 
absoluto. Tal como lo pudimos analizar en el primer capítulo de 
esta tesis, el concepto de identidad étnica, en el caso concreto 
de la cultura Mixe, queda de manifiesto al integrar a la natu-
raleza como el territorio sagrado de esa identidad a la cual nos 
referimos. Sobre esta línea, Nahmad Sittón afirma que “los mixes 
han construido su cultura dentro de un contexto ambiental que conocen 
y reconocen ampliamente. Se han adaptado a su medio y, al mismo 
tiempo, lo han acondicionado a su propio sistema de vida. Existe un 
conocimiento ampliamente difundido acerca de cuáles son los pueblos y 
las comunidades que se identifican como mixes, donde se reconocen los 
límites internos de cada comunidad y se da cuenta de la geografía en 
que viven”.32  Vemos entonces que el apego a la tierra es la base 
medular sobre la cual recae la cultura Mixe, y tan es así, que en 

de las tierras bajas, donde los terrenos se aplanan y predomina 
la calurosa sabana. El paisaje está conformado por cerros de 
gran tamaño, nubes, arroyos, cascadas, ríos, bosques y selvas, 
lo que da como resultado una diversidad de microclimas y 
variedades de flora y fauna. Así pues, el actual Distrito Mixe 
comprende los siguientes municipios: Tlahuitoltepec, Ayutla, 
Cacalotepec, Tepantlali, Tepuxtepec, Totontepec, Tamazulapam 
y Mixistlán, en la parte alta; Ocotepec, Atitlán, Alotepec, 
Juquila Mixe, Camotlán, Zacatepec, Quetzaltepec e Ixcuinte 
pec, en la parte media, y Mazatlán, Cotzocón y Guichicovi, en 
la parte baja.31

 
A pesar de que nos referirnos al pueblo Mixe como una unidad 
cultural, es necesario aclarar que, entre la totalidad de las 
comunidades que integran el distrito Ayuuk, existen diferen-
cias considerables que se manifiestan de una región a otra, por 
ejemplo, entre los municipios de la región alta y la baja, la indu-
mentaria, las costumbres, la gastronomía, las actividades 
económicas, las expresiones artísticas y hasta la lengua, 
presentan cambios significativos; sin embargo, también es 
preciso señalar que del mismo modo, en la raíz primigenia de 
toda la cultura Mixe, coexiste una cosmovisión arraigada y 
autóctona que los distingue de las demás culturas y que la hace 
única a los ojos de las sociedades externas. 

nente señalar que a lo largo de este proyecto de tesis, se refe 
rirá indistintamente a la misma cultura en sus dos acepciones 
(Mixe o Ayuuk), ya que, como se analizará en el capítulo 
concerniente a la lengua, Mixe hace referencia a una término 
castellanizado que designada a la gente de esa región; mientras 
que Ayuuk es el término que designa a la comunidad que, valga 
la redundancia,  habla la lengua Ayuuk.

Los estudios referentes al origen del pueblo Mixe difieren 
entre sí, sin llegar a ser del todo convincentes. Son constantes 
las teorías que señalan la migración de una comunidad 
proveniente de Perú hacia la sierra Oaxaqueña a finales del 
siglo XIII, quienes a partir de la búsqueda del cerro del Zem-
poaltépetl (cuyo significado es “cerro de veinte picos” o de “las 
veinte divinidades”) se asentaron en las faldas de éste hasta llegar 
a formar el actual territorio Ayuuk. Sin embargo, en la actuali-
dad se ha manejado la teoría de que los mixes tienen una mayor 
relación con la cultura Olmeca, al encontrar rasgos lingüísticos 
comunes en ambos pueblos. Por otro lado, existen teorías que 
rayan en lo disparatado, ya que afirman que la procedencia del 
pueblo Mixe se encuentra en las regiones balcánicas de Europa, 
haciendo analogías sobre todo con la fonética del lenguaje de 
ambas regiones. Lo que es cierto, es que en la actualidad los 
Ayuuk, conscientes de su proceso histórico, se autodenominan 
como “los jamás conquistados”, acepción que se fundamenta en las 

constantes luchas que libraron los mixes contra los aztecas, sus 
vecinos los zapotecas, y principalmente contra los españoles, 
en la etapa histórica de México conocida como la Conquista, y 
que como fin último tenía el someter al pueblo Mixe para la 
colonización de su cultura y el subsecuente pago tributario. A 
pesar de la unión de sus enemigos en múltiples ataques contra 
el pueblo Mixe, ellos no tuvieron éxito alguno, sin embargo, la 
verdadera conquista que sufrió la “nación jamás conquistada” 
vino del lado espiritual, en donde a partir de 1529 los misio 
neros Dominicos entraron de manera pacífica a la región, 
impulsados por los deseos de convertir a los habitantes del 
pueblo Mixe a la religión cristiana. Es a partir de ese momento 
cuando comienza la aculturación de la comunidad, lo que 
resultaría en el resquebrajamiento de la verdadera identidad de 
los mixes, impulsada sobre todo, por los cambios propios de la 
nación mexicana y de la sociedad actual.

La comunidad Mixe se encuentra ubicada al noroeste de la 
capital del estado de Oaxaca, y se compone por cerca de 290 
comunidades y localidades asentadas dentro de 19 municipios, 
ocupando una extensión aproximada de 6,000 kilómetros 
cuadrados. A su vez, el territorio Mixe se divide, según su 
altitud y clima, en tres zonas: la parte alta o fría, la parte media 
o templada, y la parte baja o tierra caliente. La mayor parte del 
territorio es montañoso y selvático o boscoso, con excepción 

2.1 Orígenes y localización de la cultura 
Mixe

Como parte de la investigación de campo para la elaboración 
de este proyecto, se instaló un equipo de trabajo en un munici-
pio de la región Mixe (específicamente ubicado en la comuni-
dad de Tamazulapam Espíritu Santo), para después iniciar con 
la recolección de datos y el registro fotográfico de nuestro 
objeto de estudio. La primera impresión que brindó la zona 
Mixe, fue la de una región plagada de zonas boscosas en donde 
se podía contemplar un cielo completamente azul, vertientes 
montañosas, pendientes infinitas y sobre todo, una accidentada 
topografía. Desde el primer acercamiento a la comunidad, se 
percibió el sincretismo que conforma a la cultura Mixe, ya que 
desde el nombre, se establecen discrepancias que hacen refe 
rencia al uso de dos términos diferentes; como se indicará 
después a detalle, los mixes se autodenominan en su lengua de 
origen como el pueblo Ayuuk, lo cual en los términos de la 
lengua española, se interpretaría como la “gente del idioma 
florido”, concepto que engloba el elemento cultural que da 
pertenencia a una comunidad orgullosa de sus raíces y sus 
modos de ver la vida. A partir de este momento resulta perti-

Desde la perspectiva del diseño y la comunicación visual, la 
tarea de involucrarse en campos de estudio que, en primera 
instancia, parecen ajenos a la profesión, pero que en un análisis 
más concienzudo, ayudan a entender los procesos que resultan 
en las manifestaciones artísticas y visuales propios de una 
comunidad como lo es la Mixe. De acuerdo a ello, la etnografía 
y la antropología social nos han servido como herramientas 
indispensables para la mejor comprensión de los procesos 
sociales que han sufrido los mixes, y que sirven como base 
fundamental para el estudio de su arte popular. 

Para entender y ubicar el contexto en el que hemos de partir, 
resulta necesario una descripción general de la cultura y la 
identidad del pueblo Mixe, tratando de no caer en un análisis 
que se aleje de nuestro principal objeto de estudio (el arte 
popular), y que por otra parte, éste mismo análisis reconozca 
sus limitaciones que en los campos de estudio previamente 
mencionados se ha tratado de manera profunda y detallada. Lo 
anterior nos habla entonces de un proyecto multidisciplinario 
que, como veremos en capítulos posteriores, refleja en sus 
resultados un campo de estudio que hasta ahora resultaba prác-
ticamente nulo o desapercibido: el campo de lo visual.

Hablar de la cultura Mixe, es hablar de una comunidad que 
resume su existencia a través de la resistencia. Resistencia a los 
cambios culturales, sociales, religiosos, económicos, y demás 
procesos que involucran el devenir histórico de la sociedad 
humana en general, y de la nación mexicana en particular. A 
partir de la extensa investigación bibliográfica y de campo que 
se efectuó en el presente proyecto, hemos podido atestiguar 
constantes culturales que nos hablan de una sociedad que, en la 
actualidad, mantiene los rasgos de identidad inamovibles en sus 
raíces, pero con cierto desconcierto en sus tallos y ramifica-
ciones.



 

UNAM – Dirección General de Bibliotecas 

Tesis Digitales 

Restricciones de uso 
  

DERECHOS RESERVADOS © 

PROHIBIDA SU REPRODUCCIÓN TOTAL O PARCIAL 
  

Todo el material contenido en esta tesis esta protegido por la Ley Federal 
del Derecho de Autor (LFDA) de los Estados Unidos Mexicanos (México). 

El uso de imágenes, fragmentos de videos, y demás material que sea 
objeto de protección de los derechos de autor, será exclusivamente para 
fines educativos e informativos y deberá citar la fuente donde la obtuvo 
mencionando el autor o autores. Cualquier uso distinto como el lucro, 
reproducción, edición o modificación, será perseguido y sancionado por el 
respectivo titular de los Derechos de Autor. 

 

  

 



tidad. Cabe aclarar que los sonidos propios de su lengua al 
momento de hablarse en las diferentes zonas son iguales en su 
mayoría. Pero cuando se juntan y usan esos mismos sonidos en 
las palabras y en las frases, se pronuncian y se oyen diferentes 
en cada comunidad, por eso se dice que el la lengua Ayuuk 
tiene variantes dialectales.49 

A pesar de que la lengua funge un papel primordial en la identi-
dad del pueblo Mixe, la aculturación ha permeado de manera 
significante en este rublo, ya que en las prácticas de campo y en 
la convivencia diaria con el pueblo de Tamazulapam se percibió, 
que el sector joven de la población utiliza el español como su 
lengua de uso cotidiano, relegando la práctica del Ayuuk a la 
población más longeva. Según datos del INEGI, los resultados 
del censo del año 2000, arrojaron que la población Mixe 
fluctúa en poco más de 100 mil habitantes, de los cuales los 
mayores de 5 años que hablan su lengua son alrededor de 87 
mil, cifra que los coloca en el quinto sitio después de los 
hablantes del zapoteco, mixteco, chinanteco y mazateco, en 
orden descendente, en el estado de Oaxaca. De esos 87 mil 
hablantes, cerca de 58 mil hablan también el español, en tanto 
que sólo 28 500 (el 25% aprox.) hablan la lengua Ayuuk.50

No se puede cerrar el presente capítulo, sin hacer mención al 
referente fundamental de la identidad entre los Ayuuk, que 
como menciona Villagómez, se trata de la lengua Mixe. Se 
podrá compartir entre los distintos distritos mixes el vestido, la 
música, las festividades o la vocación comunal, pero la auto 
distinción primordial es la lengua. La palabra Mixe es de origen 
náhuatl y se deriva de la palabra mixtli, que significa “nube”. Sin 
embargo, los mixes se llaman a sí mismos Ayuuk jä’äy, y por lo 
tanto, la lengua que hablan es el Ayuuk, el mismo nombre con 
el que históricamente se conoce a este grupo étnico. La palabra 
Ayuuk está compuesta por los siguientes morfemas: a - idioma, 
palabra; ayuuk - montaña, florido, y yä’äy - gente, muchedum-
bre. Por lo que su significado puede traducirse como “gente del 
idioma florido”.48 

En palabras de los propios habitantes de la región, la lengua 
Ayuuk se caracteriza por ser práctica, metafórica, poética y 
reverencial, dependiendo del tiempo, espacio y de las personas 
que lo desarrollan, como consejeros, principales, adivinos, 
autoridades, así como el uso cotidiano de todos los habitantes. 
Por ejemplo, en los ritos ceremoniales se combina lo poético y 
lo reverencial; lo práctico y lo metafórico se utiliza más en la 
cotidianidad. Asimismo, para los mixes, su lengua significa vida 
–movimiento, herencia, historia, unidad, diversidad, comuni-
cación, transformación, resistencia, respeto, tolerancia e iden-

vez, alrededor de las celebraciones, se erigen mitos que hacen 
más profunda la adoración al Zempoaltépetl, como por ejem 
plo, que entre sus cuevas y grietas, se hayan tesoros dejados por 
el Rey Kontoy, o que éste mismo construyó un palacio repleto 
de tesoros, pero que se encuentra vigilado por bestias (o 
nahuales) y que sólo por medio de la adoración y el culto, y a 
través del sacrificio (de animales como las gallinas) es que esos 
tesoros pueden ser tomados por quienes realizan lo que ellos 
llaman las costumbres.

Esta dualidad simbólica del Rey Bueno y el Zempoal se toma 
como bastión de la identidad Mixe que, como se verá en capítu-
los posteriores, se observarán representados en sus artes popu-
lares, y que junto con los demás elementos de la naturaleza, 
servirán como la raíz primigenia para la creación artística de los 
Ayuuk.

Siguiendo con la teoría del origen del pueblo Mixe, se tiene la 
creencia que habitantes provenientes del Perú (los incas), 
salieron de sus tierras en busca del lugar sagrado que sus dioses 
les habían señalado para formar una nueva raza. Este  sitio lleva-
ba por nombre Zempoaltépetl, que en náhuatl significa 
Zempoalli-Veinte y Tépetl-Cerro, lo que se traduce en Lugar de 
los Veinte Cerros o las Veinte Divinidades. Es así como a las 
faldas de ésta elevación, se fundan los primeros asentamientos 
mixes y es también, a partir de su llegada a la región, que los 
pobladores le comienzan a rendir culto. Como se ha señalado, 
y como lo menciona también Yanga Villagómez Velázquez en su 
artículo “Pueblos indígenas de México y agua: mixes”, aquellos tiene 
arraigada la idea de pertenecer a un territorio común, marcado 
por puntos a través de los cuales los Ayuuk se relacionan con lo 
sobrenatural; estos puntos geográfico-ceremoniales están 
presididos por el Zempoaltépetl, que señala los límites de su 
territorio mediante elementos tales como piedras, ríos, 
manantiales, montañas, algunos de los cuales son también 
lugares de culto.47 

Por lo cual, múltiples son las ofrendas y ritos que hasta la fecha, 
los mixes realizan en ese lugar; fieles a sus creencias, las dife 
rentes alabanzas tienen como fin la buena cosecha, la mejoría 
en la situación económica de sus familias o la recuperación de 
la salud de algún enfermo, entre muchas otras peticiones. A su 

predicó la paz, la hermandad, enseñó el cultivo del maíz, el 
frijol y el picante, cambiando con esto su sistema de vida y de 
alimentación, protegiendo a todos los que le rodearon. Kontoy 
poseía un poder extraordinario que su sola presencia hacía que 
las fieras se amansaran, mandaba al rayo, al viento y al trueno 
como si fuera una persona; el viento era su mensajero y era 
capaz de abrir la tierra para esconderse y escapar de sus enemi-
gos.44 Les roba a los mestizos y a los ricos y esconde sus tesoros 
en unas cuevas. Es cuando emprende una pelea contra los zapo-
tecos y los españoles, quienes se habían aliado para someter al 
pueblo Mixe, pero son vencidos por Kontoy, que usa como 
armas el rayo y las piedras. Según ciertas versiones, Kontoy 
estaba construyendo su palacio o una iglesia cuando cantó el 
gallo y salió el sol; por eso las ruinas de Mitla (zona cercana a la 
región Mixe) quedaron inconclusas.45

 
Cuenta el Prof. Agustín Aguilar Domingo, que el Rey Bueno de 
los Mixes, como se refiere a Kontoy, al darse cuenta que sus 
súbditos estaban ya establecidos en sus pueblos y aldeas traba-
jando la tierra, cultivando el maíz, el frijol y el picante, en 
donde reinaba la paz y la hermandad, consideró que su misión 
estaba cumplida y que había llegado la hora de partir. En una 
procesión que llegó al lugar donde nació Kontoy, se despidió 
del pueblo Mixe no sin antes, dirigirles sus últimas palabras: 
“Me voy de esta tierra, pero cuando sepa que alguien los quiera acome-

ter, volveré al lado de ustedes y lucharemos de nuevo por la libertad”.46 
Se dice que no se llevó riqueza alguna, pero que el sitio de 
emplazamiento de su templo o palacio, se encuentra enclavado 
en alguna gruta del Cerro del Zempoaltépetl, símbolo sagrado 
que a continuación se expondrá.

Así, dos de las grandes representaciones que los mixes mani 
fiestan como parte de su identidad (y que más adelante se verán 
plasmadas en su arte popular) son los que se refieren al mito 
del Rey Kontoy y además, al cerro sagrado del Zempoaltépetl 
(mencionado como parte del ejemplo en el párrafo anterior).

El Rey Kontoy viene a darle continuidad a la tradición 
mitológica de las divinidades mesoamericanas que relacionan a 
los dioses con seres extraordinarios y cuyas características 
anatómicas, morfológicas y/o espirituales se representan por 
medio de animales o fenómenos naturales como la lluvia, la 
noche, el rayo o el sol. Muchas y variadas son las versiones que 
narran el nacimiento de Kontoy, pero en esencia, se trata de un 
ser que nace de un huevo, el cual se encontraba flotando en un 
lago (algunas versiones refieren que el huevo se encontraba en 
una cueva) y que a su vez, fue recogido por una pareja de 
ancianos. El niño que surge tiene como características zoomor-
fas un pie con garras de fiera y en el otro, dedos de pollo, pero 
de corazón noble y generoso. Al incorporarse a los mixes, 

una cosmovisión propia, una manera muy particular de ver, concebir e 
interpretar el mundo; en otros términos, cuenta con una cultura, misma 
que está compuesta, a su vez, por diversos elementos o componentes 
[…]. Desde esta perspectiva se habla de una identidad étnica, 
lingüística y cultural, es decir, la identidad de un colectivo de 
personas con un pueblo, una lengua y una cultura determina-
das.43 

Si bien es cierto que la región Mixe es extensa, y que en dos de 
sus zonas, la media y la alta, están más familiarizados con los 
símbolos de identificación que a continuación describiremos, 
generalizaremos éstos sin hacer distinción del grado de 
adhesión que ellos tengan en determinadas zonas, ya que por 
ejemplo, en la región baja, la población no está del todo ligada 
con determinados ritos o cultos ancestrales, así como los 
lugares en donde se realizan éstos. Lo anterior tiene una expli-
cación que guarda íntima relación con la geografía del lugar y 
su cercanía con los pobladores de dichas regiones; así, sitios 
como Jaltepec de Candayoc, perteneciente a la zona baja, tiene 
mayor lejanía con el cerro del Zempoaltépetl, y por lo tanto, 
sus habitantes realizan en menor grado los ritos sagrados dirigi-
dos a este centro ceremonial; y por otra parte, localidades 
como Tlahuitoltepec o Tamazulapam, pertenecientes a la zona 
alta, ofrendan en mayor grado a dicho cerro, debido a la pro 
ximidad del “Zempoal” (como ellos le llaman) con aquellas 
regiones mixes.

Del mismo modo, Margarita M. Cortés señala que la identidad 
Mixe “se manifiesta en sus valores culturales partiendo de la unidad 
prevaleciente y comunicándose e interactuando. Se reconocen como 
miembros de un pueblo así como son reconocidos por otros grupos 
étnicos. Se puede considerar que el grupo Mixe se reconoce como un 
grupo étnico dentro de la sociedad oaxaqueña y mexicana por tener 
una serie de características que interactúan en su vida diaria”.41

Hasta aquí, el territorio y su entorno conforman la base medu-
lar que vincula a los mixes con su origen, ya sea éste real o 
mítico (tal como se señalará más adelante). Las etnias con base 
territorial, como lo indica Nahmad Sitton, generalmente 
tienen más fundamentos para reclamar y conservar su identi-
dad que aquellas que carecen de ellas. Sin embargo, existen 
autores que integran al territorio de los mixes los sistemas 
étnico-políticos como parte de su identidad. Gabriela Kraemer 
afirma que sólo si los símbolos políticos presentan alguna 
continuidad con los mitos, creencias y valores que la comuni-
dad política ya tenía, pueden ser aceptados como guía de la 
comunidad; sin embargo, señala que para cumplir este papel 
tiene que ser transformados –de sistemas ideológicos comple-
jos y diferenciados para las distintas comunidades y para espe-
cialistas religiosos y el común de la gente– en símbolos senci 
llos penetrantes para todos. Asimismo, puede decirse que el 
pueblo Ayuuk construye su identidad porque existe un proyec-

to étnico-político cuyo eje es la autonomía de este pueblo, una 
autonomía basada en el gobierno por “usos y costumbres”, en la 
administración de justicia de acuerdo con un sistema normati-
vo propio, en una organización regional de las comunidades y 
municipios mixes y en el fortalecimiento de la lengua mixe. Un 
símbolo de este proyecto es la historia Mixe, la cual resalta el 
valor de este pueblo por el que pretende haberse ganado, como 
previamente lo señalamos, el título de pueblo jamás conquista-
do.42 

Es a partir de este punto, que resulta pertinente acotar las 
constantes simbólicas y sígnicas que revelan la concepción 
propia del universo Mixe, mismas que estarán representados en 
los temas forjados en su arte popular, punto central al cual está 
dirigido este proyecto de investigación.

A manera de conclusión de la primera parte de este capítulo (la 
cosmovisión e identidad Ayuuk) y al mismo tiempo, como 
introducción a los símbolos de identificación de la región Mixe,  
el Centro de Estudios Ayuuk-Universidad Indígena Intercultu 
ral Ayuuk, refiere al respecto que “cada colectivo humano cuenta 
con un conjunto de símbolos específicos que va forjando a través de un 
largo y complejo proceso histórico y en torno a los cuales va 
construyendo una identidad que lo distingue y lo hace diferente de 
otros colectivos como comunidades y pueblos. Ahora, cada pueblo tiene 

ra nacional consideran que los ritos paganos no son civilizados pero 
para los más conservadores los dos grupos de ceremonias son esenciales. 
Así un curandero puede recomendar un rito católico o un rito pagano 
[…] El aislamiento permitió a los mixes incorporar ciertos aspectos de 
la cultura nueva en una estructura paralela o con un mínimo de sincre-
tismo o sustitución de elementos”.39

2.3 Símbolos de la identidad Mixe

A partir de la cosmovisión Mixe, podemos codificar una identi-
dad propia que tiene su punto de partida en la relación 
tierra-hombre/hombre-tierra, tal como lo refieren los propios 
habitantes de las comunidades del pueblo Ayuuk, al afirmar que 
“todo ser humano adquiere su identidad cultural con relación al pueblo 
al que pertenece, en donde lleva a cabo su relación plena de la comuni-
dad […], entendiendo que cada sujeto tiene la capacidad de pensar, 
actuar, ser y estar, sin embargo, necesita convivir, intercambiar y 
enriquecer experiencias con otros individuos, esto se fortalece a través de 
la unidad (lengua, servicios comunitarios, historia, territorio, orga 
nización social, religiosidad, fiestas tradicionales –nosotros 
añadiríamos arte–), en donde se construyen y reconstruyen los conoci-
mientos para lograr un desarrollo colectivo y vivir en forma armónica 
con la naturaleza”.40 

so”,37 y Torres Cisneros agrega, “[…]en ellas se establecen vínculos 
y se refuerzan los lazos de unión entre individuos y comunidades; 
asimismo, generan el ascenso social en el interior de la comunidad, a 
través del desempeño de las mayordomías, y propician el comercio, 
además de intensificar las relaciones sociales interregionales; en ciertos 
casos, señalan los ritmos del calendario agrícola y el cambio de 
estaciones; es de notar que la ceremonia sacrificial se considera una 
fiesta”.38

Punto importante de esta investigación, recae en la acultura-
ción del pueblo mixe. Como anteriormente se señaló, la 
conquista espiritual  fue la que vino a crear el sincretismo de la 
religión cristiana con las creencias, llamadas “paganas”, del 
pueblo Ayuuk. Con la llegada de las misiones dominicas 
durante la “conquista española” (1558), la región no quedó 
exenta del proceso de evangelización y fue así como surgió una 
mezcla de creencias, que hasta el día de hoy, conviven en una 
especie de hibrido religioso con características propias. Ralph 
L. Beals señala que “tanto las ideas y las creencias como las ceremo-
nias se presentan en formas que han cambiado poco a partir de una 
versión sencilla de los comienzos del siglo XVI. A veces en algunos 
pueblos se utiliza la iglesia para ritos de tipo indígena y los oficiales de 
origen español tienen que participar en tales rituales, pero la forma de 
los ritos católicos no ha sido contaminada con elementos indígenas 
[…] Entre los mixes actuales, los que tienen más contacto con la cultu-

voz de la comunidad Ayuuk se manifiesta que “la cultura proviene 
pues, desde el alma de nuestros antepasados, desde el seno de nuestra 
madre tierra. El hombre y la tierra fundidos en una sola cosa y al 
mismo tiempo en dos realidades distintas que no pueden sobrevivir la 
una sin la otra, unidos dialécticamente: de la tierra recibimos la vida, a 
la tierra tenemos que cuidarla, protegerla, ayudarla a sobrevivir porque 
en ello va nuestra existencia misma como hombres”. 33 

Bajo esta pauta, múltiples autores no hacen sino constatar esa 
relación intrínseca de los mixes con su tierra, ya que como 
señala Gustavo Torres “si bien en general se puede hablar de una 
cosmovisión indígena que tiene a la madre tierra como uno de los 
elementos centrales, entre los mixes se trata de una verdadera geovisión, 
ya que la tierra es el elemento central de la existencia biológica, social 
y simbólica”.34 Como extensión de la naturaleza, el sol, la luna, 
los astros y los planetas también confluyen en la cosmovisión 
del pueblo mixe. Fieles a la tradición mesoamericana, éstos son 
idolatrados y festejados en rituales y ceremonias donde se les 
rinde devoción absoluta: "El mixe tradicionalista por excelencia, 
rinde culto al viento, al rayo y la lluvia, para que recojan cosecha abun-
dante. Así es que, el mixe pone fe y credo en los fenómenos naturales”.35 
Los animales ocupan, del mismo modo, un lugar privilegiado 
en el pensamiento mixe. Se les considera como anunciadores 
y/o mensajeros de acontecimientos importantes para el 
individuo y los suyos.

Francisco Ramos ofrece una síntesis que no deja duda sobre la 
cosmovisión de nuestro sujeto de estudio, y tal como lo men-
cionamos, refiere al medio ambiente como aquel ente que ha 
contribuido a afianzar sus esquemas sociales y culturales. La 
cosmovisión se asocia a su vida ceremonial y ritual, las que a su 
vez están asociadas a los ciclos de la naturaleza, que son cimien-
to de su tradición, y de esta forma, poseen espacio y tiempo 
que se consolida y revitaliza generación tras generación. Vemos 
en los Mixes, las constantes simbólicas de los pueblos mesoa-
mericanos como los sacrificios y rituales, que son el medio para 
solicitar ayuda (adivinatorios), protección y buenaventura en la 
vida. También son constantes los sacrificios de animales como 
el guajolote, el gallo y en menor medida los gatos y los perros, 
junto con el uso de plantas como el maíz, el ocote, flores y 
bebidas. El maíz es la planta más importante para los Mixes. Sus 
montañas, cumbres, cuevas, campos de cultivo, altar familiar, 
cementerio y patios de las casas son los lugares donde se reali-
zan sacrificios, realizados en fechas especiales como año nuevo, 
fiestas patronales, de difuntos, el periodo agrícola, etc.36 

No podemos dejar de señalar a la fiesta como parte medular de 
la cosmovisión Mixe, ya que, como refiere Guido Münch 
Galindo, “en la fiesta culmina el ideal de convivencia, de unidad social 
y bienestar, visto como origen y destino del ser. La fiesta se transfiere a 
la imagen simbólica de la creación del hombre, su mundo y su univer-

En el siguiente punto se explicará la conformación de esa 
cosmovisión que es, a nuestro modo de ver, la base fundamen-
tal sobre la cual recae toda manifestación artística del pueblo 
Mixe.

2.2 La cosmovisión  Mixe

Internarse en la cosmovisión del pueblo Mixe, resulta transitar 
a través de un universo que contempla a la naturaleza como la 
generadora de vida y a la cual se le rinde un respeto y amor 
absoluto. Tal como lo pudimos analizar en el primer capítulo de 
esta tesis, el concepto de identidad étnica, en el caso concreto 
de la cultura Mixe, queda de manifiesto al integrar a la natu-
raleza como el territorio sagrado de esa identidad a la cual nos 
referimos. Sobre esta línea, Nahmad Sittón afirma que “los mixes 
han construido su cultura dentro de un contexto ambiental que conocen 
y reconocen ampliamente. Se han adaptado a su medio y, al mismo 
tiempo, lo han acondicionado a su propio sistema de vida. Existe un 
conocimiento ampliamente difundido acerca de cuáles son los pueblos y 
las comunidades que se identifican como mixes, donde se reconocen los 
límites internos de cada comunidad y se da cuenta de la geografía en 
que viven”.32  Vemos entonces que el apego a la tierra es la base 
medular sobre la cual recae la cultura Mixe, y tan es así, que en 

de las tierras bajas, donde los terrenos se aplanan y predomina 
la calurosa sabana. El paisaje está conformado por cerros de 
gran tamaño, nubes, arroyos, cascadas, ríos, bosques y selvas, 
lo que da como resultado una diversidad de microclimas y 
variedades de flora y fauna. Así pues, el actual Distrito Mixe 
comprende los siguientes municipios: Tlahuitoltepec, Ayutla, 
Cacalotepec, Tepantlali, Tepuxtepec, Totontepec, Tamazulapam 
y Mixistlán, en la parte alta; Ocotepec, Atitlán, Alotepec, 
Juquila Mixe, Camotlán, Zacatepec, Quetzaltepec e Ixcuinte 
pec, en la parte media, y Mazatlán, Cotzocón y Guichicovi, en 
la parte baja.31

 
A pesar de que nos referirnos al pueblo Mixe como una unidad 
cultural, es necesario aclarar que, entre la totalidad de las 
comunidades que integran el distrito Ayuuk, existen diferen-
cias considerables que se manifiestan de una región a otra, por 
ejemplo, entre los municipios de la región alta y la baja, la indu-
mentaria, las costumbres, la gastronomía, las actividades 
económicas, las expresiones artísticas y hasta la lengua, 
presentan cambios significativos; sin embargo, también es 
preciso señalar que del mismo modo, en la raíz primigenia de 
toda la cultura Mixe, coexiste una cosmovisión arraigada y 
autóctona que los distingue de las demás culturas y que la hace 
única a los ojos de las sociedades externas. 

nente señalar que a lo largo de este proyecto de tesis, se refe 
rirá indistintamente a la misma cultura en sus dos acepciones 
(Mixe o Ayuuk), ya que, como se analizará en el capítulo 
concerniente a la lengua, Mixe hace referencia a una término 
castellanizado que designada a la gente de esa región; mientras 
que Ayuuk es el término que designa a la comunidad que, valga 
la redundancia,  habla la lengua Ayuuk.

Los estudios referentes al origen del pueblo Mixe difieren 
entre sí, sin llegar a ser del todo convincentes. Son constantes 
las teorías que señalan la migración de una comunidad 
proveniente de Perú hacia la sierra Oaxaqueña a finales del 
siglo XIII, quienes a partir de la búsqueda del cerro del Zem-
poaltépetl (cuyo significado es “cerro de veinte picos” o de “las 
veinte divinidades”) se asentaron en las faldas de éste hasta llegar 
a formar el actual territorio Ayuuk. Sin embargo, en la actuali-
dad se ha manejado la teoría de que los mixes tienen una mayor 
relación con la cultura Olmeca, al encontrar rasgos lingüísticos 
comunes en ambos pueblos. Por otro lado, existen teorías que 
rayan en lo disparatado, ya que afirman que la procedencia del 
pueblo Mixe se encuentra en las regiones balcánicas de Europa, 
haciendo analogías sobre todo con la fonética del lenguaje de 
ambas regiones. Lo que es cierto, es que en la actualidad los 
Ayuuk, conscientes de su proceso histórico, se autodenominan 
como “los jamás conquistados”, acepción que se fundamenta en las 

constantes luchas que libraron los mixes contra los aztecas, sus 
vecinos los zapotecas, y principalmente contra los españoles, 
en la etapa histórica de México conocida como la Conquista, y 
que como fin último tenía el someter al pueblo Mixe para la 
colonización de su cultura y el subsecuente pago tributario. A 
pesar de la unión de sus enemigos en múltiples ataques contra 
el pueblo Mixe, ellos no tuvieron éxito alguno, sin embargo, la 
verdadera conquista que sufrió la “nación jamás conquistada” 
vino del lado espiritual, en donde a partir de 1529 los misio 
neros Dominicos entraron de manera pacífica a la región, 
impulsados por los deseos de convertir a los habitantes del 
pueblo Mixe a la religión cristiana. Es a partir de ese momento 
cuando comienza la aculturación de la comunidad, lo que 
resultaría en el resquebrajamiento de la verdadera identidad de 
los mixes, impulsada sobre todo, por los cambios propios de la 
nación mexicana y de la sociedad actual.

La comunidad Mixe se encuentra ubicada al noroeste de la 
capital del estado de Oaxaca, y se compone por cerca de 290 
comunidades y localidades asentadas dentro de 19 municipios, 
ocupando una extensión aproximada de 6,000 kilómetros 
cuadrados. A su vez, el territorio Mixe se divide, según su 
altitud y clima, en tres zonas: la parte alta o fría, la parte media 
o templada, y la parte baja o tierra caliente. La mayor parte del 
territorio es montañoso y selvático o boscoso, con excepción 

2.1 Orígenes y localización de la cultura 
Mixe

Como parte de la investigación de campo para la elaboración 
de este proyecto, se instaló un equipo de trabajo en un munici-
pio de la región Mixe (específicamente ubicado en la comuni-
dad de Tamazulapam Espíritu Santo), para después iniciar con 
la recolección de datos y el registro fotográfico de nuestro 
objeto de estudio. La primera impresión que brindó la zona 
Mixe, fue la de una región plagada de zonas boscosas en donde 
se podía contemplar un cielo completamente azul, vertientes 
montañosas, pendientes infinitas y sobre todo, una accidentada 
topografía. Desde el primer acercamiento a la comunidad, se 
percibió el sincretismo que conforma a la cultura Mixe, ya que 
desde el nombre, se establecen discrepancias que hacen refe 
rencia al uso de dos términos diferentes; como se indicará 
después a detalle, los mixes se autodenominan en su lengua de 
origen como el pueblo Ayuuk, lo cual en los términos de la 
lengua española, se interpretaría como la “gente del idioma 
florido”, concepto que engloba el elemento cultural que da 
pertenencia a una comunidad orgullosa de sus raíces y sus 
modos de ver la vida. A partir de este momento resulta perti-

Desde la perspectiva del diseño y la comunicación visual, la 
tarea de involucrarse en campos de estudio que, en primera 
instancia, parecen ajenos a la profesión, pero que en un análisis 
más concienzudo, ayudan a entender los procesos que resultan 
en las manifestaciones artísticas y visuales propios de una 
comunidad como lo es la Mixe. De acuerdo a ello, la etnografía 
y la antropología social nos han servido como herramientas 
indispensables para la mejor comprensión de los procesos 
sociales que han sufrido los mixes, y que sirven como base 
fundamental para el estudio de su arte popular. 

Para entender y ubicar el contexto en el que hemos de partir, 
resulta necesario una descripción general de la cultura y la 
identidad del pueblo Mixe, tratando de no caer en un análisis 
que se aleje de nuestro principal objeto de estudio (el arte 
popular), y que por otra parte, éste mismo análisis reconozca 
sus limitaciones que en los campos de estudio previamente 
mencionados se ha tratado de manera profunda y detallada. Lo 
anterior nos habla entonces de un proyecto multidisciplinario 
que, como veremos en capítulos posteriores, refleja en sus 
resultados un campo de estudio que hasta ahora resultaba prác-
ticamente nulo o desapercibido: el campo de lo visual.

35 • C
apítulo I

I • C
u

ltu
ra e Id

en
tid

ad
 M

ix
e

Hablar de la cultura Mixe, es hablar de una comunidad que 
resume su existencia a través de la resistencia. Resistencia a los 
cambios culturales, sociales, religiosos, económicos, y demás 
procesos que involucran el devenir histórico de la sociedad 
humana en general, y de la nación mexicana en particular. A 
partir de la extensa investigación bibliográfica y de campo que 
se efectuó en el presente proyecto, hemos podido atestiguar 
constantes culturales que nos hablan de una sociedad que, en la 
actualidad, mantiene los rasgos de identidad inamovibles en sus 
raíces, pero con cierto desconcierto en sus tallos y ramifica-
ciones.

Capítulo II
Cultura e Identidad Mixe

Página anterior:
Mujeres y niña mixes. 
Tamazulapam.



tidad. Cabe aclarar que los sonidos propios de su lengua al 
momento de hablarse en las diferentes zonas son iguales en su 
mayoría. Pero cuando se juntan y usan esos mismos sonidos en 
las palabras y en las frases, se pronuncian y se oyen diferentes 
en cada comunidad, por eso se dice que el la lengua Ayuuk 
tiene variantes dialectales.49 

A pesar de que la lengua funge un papel primordial en la identi-
dad del pueblo Mixe, la aculturación ha permeado de manera 
significante en este rublo, ya que en las prácticas de campo y en 
la convivencia diaria con el pueblo de Tamazulapam se percibió, 
que el sector joven de la población utiliza el español como su 
lengua de uso cotidiano, relegando la práctica del Ayuuk a la 
población más longeva. Según datos del INEGI, los resultados 
del censo del año 2000, arrojaron que la población Mixe 
fluctúa en poco más de 100 mil habitantes, de los cuales los 
mayores de 5 años que hablan su lengua son alrededor de 87 
mil, cifra que los coloca en el quinto sitio después de los 
hablantes del zapoteco, mixteco, chinanteco y mazateco, en 
orden descendente, en el estado de Oaxaca. De esos 87 mil 
hablantes, cerca de 58 mil hablan también el español, en tanto 
que sólo 28 500 (el 25% aprox.) hablan la lengua Ayuuk.50

No se puede cerrar el presente capítulo, sin hacer mención al 
referente fundamental de la identidad entre los Ayuuk, que 
como menciona Villagómez, se trata de la lengua Mixe. Se 
podrá compartir entre los distintos distritos mixes el vestido, la 
música, las festividades o la vocación comunal, pero la auto 
distinción primordial es la lengua. La palabra Mixe es de origen 
náhuatl y se deriva de la palabra mixtli, que significa “nube”. Sin 
embargo, los mixes se llaman a sí mismos Ayuuk jä’äy, y por lo 
tanto, la lengua que hablan es el Ayuuk, el mismo nombre con 
el que históricamente se conoce a este grupo étnico. La palabra 
Ayuuk está compuesta por los siguientes morfemas: a - idioma, 
palabra; ayuuk - montaña, florido, y yä’äy - gente, muchedum-
bre. Por lo que su significado puede traducirse como “gente del 
idioma florido”.48 

En palabras de los propios habitantes de la región, la lengua 
Ayuuk se caracteriza por ser práctica, metafórica, poética y 
reverencial, dependiendo del tiempo, espacio y de las personas 
que lo desarrollan, como consejeros, principales, adivinos, 
autoridades, así como el uso cotidiano de todos los habitantes. 
Por ejemplo, en los ritos ceremoniales se combina lo poético y 
lo reverencial; lo práctico y lo metafórico se utiliza más en la 
cotidianidad. Asimismo, para los mixes, su lengua significa vida 
–movimiento, herencia, historia, unidad, diversidad, comuni-
cación, transformación, resistencia, respeto, tolerancia e iden-

vez, alrededor de las celebraciones, se erigen mitos que hacen 
más profunda la adoración al Zempoaltépetl, como por ejem 
plo, que entre sus cuevas y grietas, se hayan tesoros dejados por 
el Rey Kontoy, o que éste mismo construyó un palacio repleto 
de tesoros, pero que se encuentra vigilado por bestias (o 
nahuales) y que sólo por medio de la adoración y el culto, y a 
través del sacrificio (de animales como las gallinas) es que esos 
tesoros pueden ser tomados por quienes realizan lo que ellos 
llaman las costumbres.

Esta dualidad simbólica del Rey Bueno y el Zempoal se toma 
como bastión de la identidad Mixe que, como se verá en capítu-
los posteriores, se observarán representados en sus artes popu-
lares, y que junto con los demás elementos de la naturaleza, 
servirán como la raíz primigenia para la creación artística de los 
Ayuuk.

Siguiendo con la teoría del origen del pueblo Mixe, se tiene la 
creencia que habitantes provenientes del Perú (los incas), 
salieron de sus tierras en busca del lugar sagrado que sus dioses 
les habían señalado para formar una nueva raza. Este  sitio lleva-
ba por nombre Zempoaltépetl, que en náhuatl significa 
Zempoalli-Veinte y Tépetl-Cerro, lo que se traduce en Lugar de 
los Veinte Cerros o las Veinte Divinidades. Es así como a las 
faldas de ésta elevación, se fundan los primeros asentamientos 
mixes y es también, a partir de su llegada a la región, que los 
pobladores le comienzan a rendir culto. Como se ha señalado, 
y como lo menciona también Yanga Villagómez Velázquez en su 
artículo “Pueblos indígenas de México y agua: mixes”, aquellos tiene 
arraigada la idea de pertenecer a un territorio común, marcado 
por puntos a través de los cuales los Ayuuk se relacionan con lo 
sobrenatural; estos puntos geográfico-ceremoniales están 
presididos por el Zempoaltépetl, que señala los límites de su 
territorio mediante elementos tales como piedras, ríos, 
manantiales, montañas, algunos de los cuales son también 
lugares de culto.47 

Por lo cual, múltiples son las ofrendas y ritos que hasta la fecha, 
los mixes realizan en ese lugar; fieles a sus creencias, las dife 
rentes alabanzas tienen como fin la buena cosecha, la mejoría 
en la situación económica de sus familias o la recuperación de 
la salud de algún enfermo, entre muchas otras peticiones. A su 

predicó la paz, la hermandad, enseñó el cultivo del maíz, el 
frijol y el picante, cambiando con esto su sistema de vida y de 
alimentación, protegiendo a todos los que le rodearon. Kontoy 
poseía un poder extraordinario que su sola presencia hacía que 
las fieras se amansaran, mandaba al rayo, al viento y al trueno 
como si fuera una persona; el viento era su mensajero y era 
capaz de abrir la tierra para esconderse y escapar de sus enemi-
gos.44 Les roba a los mestizos y a los ricos y esconde sus tesoros 
en unas cuevas. Es cuando emprende una pelea contra los zapo-
tecos y los españoles, quienes se habían aliado para someter al 
pueblo Mixe, pero son vencidos por Kontoy, que usa como 
armas el rayo y las piedras. Según ciertas versiones, Kontoy 
estaba construyendo su palacio o una iglesia cuando cantó el 
gallo y salió el sol; por eso las ruinas de Mitla (zona cercana a la 
región Mixe) quedaron inconclusas.45

 
Cuenta el Prof. Agustín Aguilar Domingo, que el Rey Bueno de 
los Mixes, como se refiere a Kontoy, al darse cuenta que sus 
súbditos estaban ya establecidos en sus pueblos y aldeas traba-
jando la tierra, cultivando el maíz, el frijol y el picante, en 
donde reinaba la paz y la hermandad, consideró que su misión 
estaba cumplida y que había llegado la hora de partir. En una 
procesión que llegó al lugar donde nació Kontoy, se despidió 
del pueblo Mixe no sin antes, dirigirles sus últimas palabras: 
“Me voy de esta tierra, pero cuando sepa que alguien los quiera acome-

ter, volveré al lado de ustedes y lucharemos de nuevo por la libertad”.46 
Se dice que no se llevó riqueza alguna, pero que el sitio de 
emplazamiento de su templo o palacio, se encuentra enclavado 
en alguna gruta del Cerro del Zempoaltépetl, símbolo sagrado 
que a continuación se expondrá.

Así, dos de las grandes representaciones que los mixes mani 
fiestan como parte de su identidad (y que más adelante se verán 
plasmadas en su arte popular) son los que se refieren al mito 
del Rey Kontoy y además, al cerro sagrado del Zempoaltépetl 
(mencionado como parte del ejemplo en el párrafo anterior).

El Rey Kontoy viene a darle continuidad a la tradición 
mitológica de las divinidades mesoamericanas que relacionan a 
los dioses con seres extraordinarios y cuyas características 
anatómicas, morfológicas y/o espirituales se representan por 
medio de animales o fenómenos naturales como la lluvia, la 
noche, el rayo o el sol. Muchas y variadas son las versiones que 
narran el nacimiento de Kontoy, pero en esencia, se trata de un 
ser que nace de un huevo, el cual se encontraba flotando en un 
lago (algunas versiones refieren que el huevo se encontraba en 
una cueva) y que a su vez, fue recogido por una pareja de 
ancianos. El niño que surge tiene como características zoomor-
fas un pie con garras de fiera y en el otro, dedos de pollo, pero 
de corazón noble y generoso. Al incorporarse a los mixes, 

una cosmovisión propia, una manera muy particular de ver, concebir e 
interpretar el mundo; en otros términos, cuenta con una cultura, misma 
que está compuesta, a su vez, por diversos elementos o componentes 
[…]. Desde esta perspectiva se habla de una identidad étnica, 
lingüística y cultural, es decir, la identidad de un colectivo de 
personas con un pueblo, una lengua y una cultura determina-
das.43 

Si bien es cierto que la región Mixe es extensa, y que en dos de 
sus zonas, la media y la alta, están más familiarizados con los 
símbolos de identificación que a continuación describiremos, 
generalizaremos éstos sin hacer distinción del grado de 
adhesión que ellos tengan en determinadas zonas, ya que por 
ejemplo, en la región baja, la población no está del todo ligada 
con determinados ritos o cultos ancestrales, así como los 
lugares en donde se realizan éstos. Lo anterior tiene una expli-
cación que guarda íntima relación con la geografía del lugar y 
su cercanía con los pobladores de dichas regiones; así, sitios 
como Jaltepec de Candayoc, perteneciente a la zona baja, tiene 
mayor lejanía con el cerro del Zempoaltépetl, y por lo tanto, 
sus habitantes realizan en menor grado los ritos sagrados dirigi-
dos a este centro ceremonial; y por otra parte, localidades 
como Tlahuitoltepec o Tamazulapam, pertenecientes a la zona 
alta, ofrendan en mayor grado a dicho cerro, debido a la pro 
ximidad del “Zempoal” (como ellos le llaman) con aquellas 
regiones mixes.

Del mismo modo, Margarita M. Cortés señala que la identidad 
Mixe “se manifiesta en sus valores culturales partiendo de la unidad 
prevaleciente y comunicándose e interactuando. Se reconocen como 
miembros de un pueblo así como son reconocidos por otros grupos 
étnicos. Se puede considerar que el grupo Mixe se reconoce como un 
grupo étnico dentro de la sociedad oaxaqueña y mexicana por tener 
una serie de características que interactúan en su vida diaria”.41

Hasta aquí, el territorio y su entorno conforman la base medu-
lar que vincula a los mixes con su origen, ya sea éste real o 
mítico (tal como se señalará más adelante). Las etnias con base 
territorial, como lo indica Nahmad Sitton, generalmente 
tienen más fundamentos para reclamar y conservar su identi-
dad que aquellas que carecen de ellas. Sin embargo, existen 
autores que integran al territorio de los mixes los sistemas 
étnico-políticos como parte de su identidad. Gabriela Kraemer 
afirma que sólo si los símbolos políticos presentan alguna 
continuidad con los mitos, creencias y valores que la comuni-
dad política ya tenía, pueden ser aceptados como guía de la 
comunidad; sin embargo, señala que para cumplir este papel 
tiene que ser transformados –de sistemas ideológicos comple-
jos y diferenciados para las distintas comunidades y para espe-
cialistas religiosos y el común de la gente– en símbolos senci 
llos penetrantes para todos. Asimismo, puede decirse que el 
pueblo Ayuuk construye su identidad porque existe un proyec-

to étnico-político cuyo eje es la autonomía de este pueblo, una 
autonomía basada en el gobierno por “usos y costumbres”, en la 
administración de justicia de acuerdo con un sistema normati-
vo propio, en una organización regional de las comunidades y 
municipios mixes y en el fortalecimiento de la lengua mixe. Un 
símbolo de este proyecto es la historia Mixe, la cual resalta el 
valor de este pueblo por el que pretende haberse ganado, como 
previamente lo señalamos, el título de pueblo jamás conquista-
do.42 

Es a partir de este punto, que resulta pertinente acotar las 
constantes simbólicas y sígnicas que revelan la concepción 
propia del universo Mixe, mismas que estarán representados en 
los temas forjados en su arte popular, punto central al cual está 
dirigido este proyecto de investigación.

A manera de conclusión de la primera parte de este capítulo (la 
cosmovisión e identidad Ayuuk) y al mismo tiempo, como 
introducción a los símbolos de identificación de la región Mixe,  
el Centro de Estudios Ayuuk-Universidad Indígena Intercultu 
ral Ayuuk, refiere al respecto que “cada colectivo humano cuenta 
con un conjunto de símbolos específicos que va forjando a través de un 
largo y complejo proceso histórico y en torno a los cuales va 
construyendo una identidad que lo distingue y lo hace diferente de 
otros colectivos como comunidades y pueblos. Ahora, cada pueblo tiene 

ra nacional consideran que los ritos paganos no son civilizados pero 
para los más conservadores los dos grupos de ceremonias son esenciales. 
Así un curandero puede recomendar un rito católico o un rito pagano 
[…] El aislamiento permitió a los mixes incorporar ciertos aspectos de 
la cultura nueva en una estructura paralela o con un mínimo de sincre-
tismo o sustitución de elementos”.39

2.3 Símbolos de la identidad Mixe

A partir de la cosmovisión Mixe, podemos codificar una identi-
dad propia que tiene su punto de partida en la relación 
tierra-hombre/hombre-tierra, tal como lo refieren los propios 
habitantes de las comunidades del pueblo Ayuuk, al afirmar que 
“todo ser humano adquiere su identidad cultural con relación al pueblo 
al que pertenece, en donde lleva a cabo su relación plena de la comuni-
dad […], entendiendo que cada sujeto tiene la capacidad de pensar, 
actuar, ser y estar, sin embargo, necesita convivir, intercambiar y 
enriquecer experiencias con otros individuos, esto se fortalece a través de 
la unidad (lengua, servicios comunitarios, historia, territorio, orga 
nización social, religiosidad, fiestas tradicionales –nosotros 
añadiríamos arte–), en donde se construyen y reconstruyen los conoci-
mientos para lograr un desarrollo colectivo y vivir en forma armónica 
con la naturaleza”.40 

so”,37 y Torres Cisneros agrega, “[…]en ellas se establecen vínculos 
y se refuerzan los lazos de unión entre individuos y comunidades; 
asimismo, generan el ascenso social en el interior de la comunidad, a 
través del desempeño de las mayordomías, y propician el comercio, 
además de intensificar las relaciones sociales interregionales; en ciertos 
casos, señalan los ritmos del calendario agrícola y el cambio de 
estaciones; es de notar que la ceremonia sacrificial se considera una 
fiesta”.38

Punto importante de esta investigación, recae en la acultura-
ción del pueblo mixe. Como anteriormente se señaló, la 
conquista espiritual  fue la que vino a crear el sincretismo de la 
religión cristiana con las creencias, llamadas “paganas”, del 
pueblo Ayuuk. Con la llegada de las misiones dominicas 
durante la “conquista española” (1558), la región no quedó 
exenta del proceso de evangelización y fue así como surgió una 
mezcla de creencias, que hasta el día de hoy, conviven en una 
especie de hibrido religioso con características propias. Ralph 
L. Beals señala que “tanto las ideas y las creencias como las ceremo-
nias se presentan en formas que han cambiado poco a partir de una 
versión sencilla de los comienzos del siglo XVI. A veces en algunos 
pueblos se utiliza la iglesia para ritos de tipo indígena y los oficiales de 
origen español tienen que participar en tales rituales, pero la forma de 
los ritos católicos no ha sido contaminada con elementos indígenas 
[…] Entre los mixes actuales, los que tienen más contacto con la cultu-

voz de la comunidad Ayuuk se manifiesta que “la cultura proviene 
pues, desde el alma de nuestros antepasados, desde el seno de nuestra 
madre tierra. El hombre y la tierra fundidos en una sola cosa y al 
mismo tiempo en dos realidades distintas que no pueden sobrevivir la 
una sin la otra, unidos dialécticamente: de la tierra recibimos la vida, a 
la tierra tenemos que cuidarla, protegerla, ayudarla a sobrevivir porque 
en ello va nuestra existencia misma como hombres”. 33 

Bajo esta pauta, múltiples autores no hacen sino constatar esa 
relación intrínseca de los mixes con su tierra, ya que como 
señala Gustavo Torres “si bien en general se puede hablar de una 
cosmovisión indígena que tiene a la madre tierra como uno de los 
elementos centrales, entre los mixes se trata de una verdadera geovisión, 
ya que la tierra es el elemento central de la existencia biológica, social 
y simbólica”.34 Como extensión de la naturaleza, el sol, la luna, 
los astros y los planetas también confluyen en la cosmovisión 
del pueblo mixe. Fieles a la tradición mesoamericana, éstos son 
idolatrados y festejados en rituales y ceremonias donde se les 
rinde devoción absoluta: "El mixe tradicionalista por excelencia, 
rinde culto al viento, al rayo y la lluvia, para que recojan cosecha abun-
dante. Así es que, el mixe pone fe y credo en los fenómenos naturales”.35 
Los animales ocupan, del mismo modo, un lugar privilegiado 
en el pensamiento mixe. Se les considera como anunciadores 
y/o mensajeros de acontecimientos importantes para el 
individuo y los suyos.

Francisco Ramos ofrece una síntesis que no deja duda sobre la 
cosmovisión de nuestro sujeto de estudio, y tal como lo men-
cionamos, refiere al medio ambiente como aquel ente que ha 
contribuido a afianzar sus esquemas sociales y culturales. La 
cosmovisión se asocia a su vida ceremonial y ritual, las que a su 
vez están asociadas a los ciclos de la naturaleza, que son cimien-
to de su tradición, y de esta forma, poseen espacio y tiempo 
que se consolida y revitaliza generación tras generación. Vemos 
en los Mixes, las constantes simbólicas de los pueblos mesoa-
mericanos como los sacrificios y rituales, que son el medio para 
solicitar ayuda (adivinatorios), protección y buenaventura en la 
vida. También son constantes los sacrificios de animales como 
el guajolote, el gallo y en menor medida los gatos y los perros, 
junto con el uso de plantas como el maíz, el ocote, flores y 
bebidas. El maíz es la planta más importante para los Mixes. Sus 
montañas, cumbres, cuevas, campos de cultivo, altar familiar, 
cementerio y patios de las casas son los lugares donde se reali-
zan sacrificios, realizados en fechas especiales como año nuevo, 
fiestas patronales, de difuntos, el periodo agrícola, etc.36 

No podemos dejar de señalar a la fiesta como parte medular de 
la cosmovisión Mixe, ya que, como refiere Guido Münch 
Galindo, “en la fiesta culmina el ideal de convivencia, de unidad social 
y bienestar, visto como origen y destino del ser. La fiesta se transfiere a 
la imagen simbólica de la creación del hombre, su mundo y su univer-

En el siguiente punto se explicará la conformación de esa 
cosmovisión que es, a nuestro modo de ver, la base fundamen-
tal sobre la cual recae toda manifestación artística del pueblo 
Mixe.

2.2 La cosmovisión  Mixe

Internarse en la cosmovisión del pueblo Mixe, resulta transitar 
a través de un universo que contempla a la naturaleza como la 
generadora de vida y a la cual se le rinde un respeto y amor 
absoluto. Tal como lo pudimos analizar en el primer capítulo de 
esta tesis, el concepto de identidad étnica, en el caso concreto 
de la cultura Mixe, queda de manifiesto al integrar a la natu-
raleza como el territorio sagrado de esa identidad a la cual nos 
referimos. Sobre esta línea, Nahmad Sittón afirma que “los mixes 
han construido su cultura dentro de un contexto ambiental que conocen 
y reconocen ampliamente. Se han adaptado a su medio y, al mismo 
tiempo, lo han acondicionado a su propio sistema de vida. Existe un 
conocimiento ampliamente difundido acerca de cuáles son los pueblos y 
las comunidades que se identifican como mixes, donde se reconocen los 
límites internos de cada comunidad y se da cuenta de la geografía en 
que viven”.32  Vemos entonces que el apego a la tierra es la base 
medular sobre la cual recae la cultura Mixe, y tan es así, que en 

de las tierras bajas, donde los terrenos se aplanan y predomina 
la calurosa sabana. El paisaje está conformado por cerros de 
gran tamaño, nubes, arroyos, cascadas, ríos, bosques y selvas, 
lo que da como resultado una diversidad de microclimas y 
variedades de flora y fauna. Así pues, el actual Distrito Mixe 
comprende los siguientes municipios: Tlahuitoltepec, Ayutla, 
Cacalotepec, Tepantlali, Tepuxtepec, Totontepec, Tamazulapam 
y Mixistlán, en la parte alta; Ocotepec, Atitlán, Alotepec, 
Juquila Mixe, Camotlán, Zacatepec, Quetzaltepec e Ixcuinte 
pec, en la parte media, y Mazatlán, Cotzocón y Guichicovi, en 
la parte baja.31

 
A pesar de que nos referirnos al pueblo Mixe como una unidad 
cultural, es necesario aclarar que, entre la totalidad de las 
comunidades que integran el distrito Ayuuk, existen diferen-
cias considerables que se manifiestan de una región a otra, por 
ejemplo, entre los municipios de la región alta y la baja, la indu-
mentaria, las costumbres, la gastronomía, las actividades 
económicas, las expresiones artísticas y hasta la lengua, 
presentan cambios significativos; sin embargo, también es 
preciso señalar que del mismo modo, en la raíz primigenia de 
toda la cultura Mixe, coexiste una cosmovisión arraigada y 
autóctona que los distingue de las demás culturas y que la hace 
única a los ojos de las sociedades externas. 

nente señalar que a lo largo de este proyecto de tesis, se refe 
rirá indistintamente a la misma cultura en sus dos acepciones 
(Mixe o Ayuuk), ya que, como se analizará en el capítulo 
concerniente a la lengua, Mixe hace referencia a una término 
castellanizado que designada a la gente de esa región; mientras 
que Ayuuk es el término que designa a la comunidad que, valga 
la redundancia,  habla la lengua Ayuuk.

Los estudios referentes al origen del pueblo Mixe difieren 
entre sí, sin llegar a ser del todo convincentes. Son constantes 
las teorías que señalan la migración de una comunidad 
proveniente de Perú hacia la sierra Oaxaqueña a finales del 
siglo XIII, quienes a partir de la búsqueda del cerro del Zem-
poaltépetl (cuyo significado es “cerro de veinte picos” o de “las 
veinte divinidades”) se asentaron en las faldas de éste hasta llegar 
a formar el actual territorio Ayuuk. Sin embargo, en la actuali-
dad se ha manejado la teoría de que los mixes tienen una mayor 
relación con la cultura Olmeca, al encontrar rasgos lingüísticos 
comunes en ambos pueblos. Por otro lado, existen teorías que 
rayan en lo disparatado, ya que afirman que la procedencia del 
pueblo Mixe se encuentra en las regiones balcánicas de Europa, 
haciendo analogías sobre todo con la fonética del lenguaje de 
ambas regiones. Lo que es cierto, es que en la actualidad los 
Ayuuk, conscientes de su proceso histórico, se autodenominan 
como “los jamás conquistados”, acepción que se fundamenta en las 

constantes luchas que libraron los mixes contra los aztecas, sus 
vecinos los zapotecas, y principalmente contra los españoles, 
en la etapa histórica de México conocida como la Conquista, y 
que como fin último tenía el someter al pueblo Mixe para la 
colonización de su cultura y el subsecuente pago tributario. A 
pesar de la unión de sus enemigos en múltiples ataques contra 
el pueblo Mixe, ellos no tuvieron éxito alguno, sin embargo, la 
verdadera conquista que sufrió la “nación jamás conquistada” 
vino del lado espiritual, en donde a partir de 1529 los misio 
neros Dominicos entraron de manera pacífica a la región, 
impulsados por los deseos de convertir a los habitantes del 
pueblo Mixe a la religión cristiana. Es a partir de ese momento 
cuando comienza la aculturación de la comunidad, lo que 
resultaría en el resquebrajamiento de la verdadera identidad de 
los mixes, impulsada sobre todo, por los cambios propios de la 
nación mexicana y de la sociedad actual.

La comunidad Mixe se encuentra ubicada al noroeste de la 
capital del estado de Oaxaca, y se compone por cerca de 290 
comunidades y localidades asentadas dentro de 19 municipios, 
ocupando una extensión aproximada de 6,000 kilómetros 
cuadrados. A su vez, el territorio Mixe se divide, según su 
altitud y clima, en tres zonas: la parte alta o fría, la parte media 
o templada, y la parte baja o tierra caliente. La mayor parte del 
territorio es montañoso y selvático o boscoso, con excepción 

C
u

lt
u

ra
 e

 I
d

en
ti

d
ad

 M
ix

e 
• 

C
ap

ít
ul

o 
I

I 
• 

36

2.1 Orígenes y localización de la cultura 
Mixe

Como parte de la investigación de campo para la elaboración 
de este proyecto, se instaló un equipo de trabajo en un munici-
pio de la región Mixe (específicamente ubicado en la comuni-
dad de Tamazulapam Espíritu Santo), para después iniciar con 
la recolección de datos y el registro fotográfico de nuestro 
objeto de estudio. La primera impresión que brindó la zona 
Mixe, fue la de una región plagada de zonas boscosas en donde 
se podía contemplar un cielo completamente azul, vertientes 
montañosas, pendientes infinitas y sobre todo, una accidentada 
topografía. Desde el primer acercamiento a la comunidad, se 
percibió el sincretismo que conforma a la cultura Mixe, ya que 
desde el nombre, se establecen discrepancias que hacen refe 
rencia al uso de dos términos diferentes; como se indicará 
después a detalle, los mixes se autodenominan en su lengua de 
origen como el pueblo Ayuuk, lo cual en los términos de la 
lengua española, se interpretaría como la “gente del idioma 
florido”, concepto que engloba el elemento cultural que da 
pertenencia a una comunidad orgullosa de sus raíces y sus 
modos de ver la vida. A partir de este momento resulta perti-

Desde la perspectiva del diseño y la comunicación visual, la 
tarea de involucrarse en campos de estudio que, en primera 
instancia, parecen ajenos a la profesión, pero que en un análisis 
más concienzudo, ayudan a entender los procesos que resultan 
en las manifestaciones artísticas y visuales propios de una 
comunidad como lo es la Mixe. De acuerdo a ello, la etnografía 
y la antropología social nos han servido como herramientas 
indispensables para la mejor comprensión de los procesos 
sociales que han sufrido los mixes, y que sirven como base 
fundamental para el estudio de su arte popular. 

Para entender y ubicar el contexto en el que hemos de partir, 
resulta necesario una descripción general de la cultura y la 
identidad del pueblo Mixe, tratando de no caer en un análisis 
que se aleje de nuestro principal objeto de estudio (el arte 
popular), y que por otra parte, éste mismo análisis reconozca 
sus limitaciones que en los campos de estudio previamente 
mencionados se ha tratado de manera profunda y detallada. Lo 
anterior nos habla entonces de un proyecto multidisciplinario 
que, como veremos en capítulos posteriores, refleja en sus 
resultados un campo de estudio que hasta ahora resultaba prác-
ticamente nulo o desapercibido: el campo de lo visual.

Hablar de la cultura Mixe, es hablar de una comunidad que 
resume su existencia a través de la resistencia. Resistencia a los 
cambios culturales, sociales, religiosos, económicos, y demás 
procesos que involucran el devenir histórico de la sociedad 
humana en general, y de la nación mexicana en particular. A 
partir de la extensa investigación bibliográfica y de campo que 
se efectuó en el presente proyecto, hemos podido atestiguar 
constantes culturales que nos hablan de una sociedad que, en la 
actualidad, mantiene los rasgos de identidad inamovibles en sus 
raíces, pero con cierto desconcierto en sus tallos y ramifica-
ciones.



tidad. Cabe aclarar que los sonidos propios de su lengua al 
momento de hablarse en las diferentes zonas son iguales en su 
mayoría. Pero cuando se juntan y usan esos mismos sonidos en 
las palabras y en las frases, se pronuncian y se oyen diferentes 
en cada comunidad, por eso se dice que el la lengua Ayuuk 
tiene variantes dialectales.49 

A pesar de que la lengua funge un papel primordial en la identi-
dad del pueblo Mixe, la aculturación ha permeado de manera 
significante en este rublo, ya que en las prácticas de campo y en 
la convivencia diaria con el pueblo de Tamazulapam se percibió, 
que el sector joven de la población utiliza el español como su 
lengua de uso cotidiano, relegando la práctica del Ayuuk a la 
población más longeva. Según datos del INEGI, los resultados 
del censo del año 2000, arrojaron que la población Mixe 
fluctúa en poco más de 100 mil habitantes, de los cuales los 
mayores de 5 años que hablan su lengua son alrededor de 87 
mil, cifra que los coloca en el quinto sitio después de los 
hablantes del zapoteco, mixteco, chinanteco y mazateco, en 
orden descendente, en el estado de Oaxaca. De esos 87 mil 
hablantes, cerca de 58 mil hablan también el español, en tanto 
que sólo 28 500 (el 25% aprox.) hablan la lengua Ayuuk.50

No se puede cerrar el presente capítulo, sin hacer mención al 
referente fundamental de la identidad entre los Ayuuk, que 
como menciona Villagómez, se trata de la lengua Mixe. Se 
podrá compartir entre los distintos distritos mixes el vestido, la 
música, las festividades o la vocación comunal, pero la auto 
distinción primordial es la lengua. La palabra Mixe es de origen 
náhuatl y se deriva de la palabra mixtli, que significa “nube”. Sin 
embargo, los mixes se llaman a sí mismos Ayuuk jä’äy, y por lo 
tanto, la lengua que hablan es el Ayuuk, el mismo nombre con 
el que históricamente se conoce a este grupo étnico. La palabra 
Ayuuk está compuesta por los siguientes morfemas: a - idioma, 
palabra; ayuuk - montaña, florido, y yä’äy - gente, muchedum-
bre. Por lo que su significado puede traducirse como “gente del 
idioma florido”.48 

En palabras de los propios habitantes de la región, la lengua 
Ayuuk se caracteriza por ser práctica, metafórica, poética y 
reverencial, dependiendo del tiempo, espacio y de las personas 
que lo desarrollan, como consejeros, principales, adivinos, 
autoridades, así como el uso cotidiano de todos los habitantes. 
Por ejemplo, en los ritos ceremoniales se combina lo poético y 
lo reverencial; lo práctico y lo metafórico se utiliza más en la 
cotidianidad. Asimismo, para los mixes, su lengua significa vida 
–movimiento, herencia, historia, unidad, diversidad, comuni-
cación, transformación, resistencia, respeto, tolerancia e iden-

vez, alrededor de las celebraciones, se erigen mitos que hacen 
más profunda la adoración al Zempoaltépetl, como por ejem 
plo, que entre sus cuevas y grietas, se hayan tesoros dejados por 
el Rey Kontoy, o que éste mismo construyó un palacio repleto 
de tesoros, pero que se encuentra vigilado por bestias (o 
nahuales) y que sólo por medio de la adoración y el culto, y a 
través del sacrificio (de animales como las gallinas) es que esos 
tesoros pueden ser tomados por quienes realizan lo que ellos 
llaman las costumbres.

Esta dualidad simbólica del Rey Bueno y el Zempoal se toma 
como bastión de la identidad Mixe que, como se verá en capítu-
los posteriores, se observarán representados en sus artes popu-
lares, y que junto con los demás elementos de la naturaleza, 
servirán como la raíz primigenia para la creación artística de los 
Ayuuk.

Siguiendo con la teoría del origen del pueblo Mixe, se tiene la 
creencia que habitantes provenientes del Perú (los incas), 
salieron de sus tierras en busca del lugar sagrado que sus dioses 
les habían señalado para formar una nueva raza. Este  sitio lleva-
ba por nombre Zempoaltépetl, que en náhuatl significa 
Zempoalli-Veinte y Tépetl-Cerro, lo que se traduce en Lugar de 
los Veinte Cerros o las Veinte Divinidades. Es así como a las 
faldas de ésta elevación, se fundan los primeros asentamientos 
mixes y es también, a partir de su llegada a la región, que los 
pobladores le comienzan a rendir culto. Como se ha señalado, 
y como lo menciona también Yanga Villagómez Velázquez en su 
artículo “Pueblos indígenas de México y agua: mixes”, aquellos tiene 
arraigada la idea de pertenecer a un territorio común, marcado 
por puntos a través de los cuales los Ayuuk se relacionan con lo 
sobrenatural; estos puntos geográfico-ceremoniales están 
presididos por el Zempoaltépetl, que señala los límites de su 
territorio mediante elementos tales como piedras, ríos, 
manantiales, montañas, algunos de los cuales son también 
lugares de culto.47 

Por lo cual, múltiples son las ofrendas y ritos que hasta la fecha, 
los mixes realizan en ese lugar; fieles a sus creencias, las dife 
rentes alabanzas tienen como fin la buena cosecha, la mejoría 
en la situación económica de sus familias o la recuperación de 
la salud de algún enfermo, entre muchas otras peticiones. A su 

predicó la paz, la hermandad, enseñó el cultivo del maíz, el 
frijol y el picante, cambiando con esto su sistema de vida y de 
alimentación, protegiendo a todos los que le rodearon. Kontoy 
poseía un poder extraordinario que su sola presencia hacía que 
las fieras se amansaran, mandaba al rayo, al viento y al trueno 
como si fuera una persona; el viento era su mensajero y era 
capaz de abrir la tierra para esconderse y escapar de sus enemi-
gos.44 Les roba a los mestizos y a los ricos y esconde sus tesoros 
en unas cuevas. Es cuando emprende una pelea contra los zapo-
tecos y los españoles, quienes se habían aliado para someter al 
pueblo Mixe, pero son vencidos por Kontoy, que usa como 
armas el rayo y las piedras. Según ciertas versiones, Kontoy 
estaba construyendo su palacio o una iglesia cuando cantó el 
gallo y salió el sol; por eso las ruinas de Mitla (zona cercana a la 
región Mixe) quedaron inconclusas.45

 
Cuenta el Prof. Agustín Aguilar Domingo, que el Rey Bueno de 
los Mixes, como se refiere a Kontoy, al darse cuenta que sus 
súbditos estaban ya establecidos en sus pueblos y aldeas traba-
jando la tierra, cultivando el maíz, el frijol y el picante, en 
donde reinaba la paz y la hermandad, consideró que su misión 
estaba cumplida y que había llegado la hora de partir. En una 
procesión que llegó al lugar donde nació Kontoy, se despidió 
del pueblo Mixe no sin antes, dirigirles sus últimas palabras: 
“Me voy de esta tierra, pero cuando sepa que alguien los quiera acome-

ter, volveré al lado de ustedes y lucharemos de nuevo por la libertad”.46 
Se dice que no se llevó riqueza alguna, pero que el sitio de 
emplazamiento de su templo o palacio, se encuentra enclavado 
en alguna gruta del Cerro del Zempoaltépetl, símbolo sagrado 
que a continuación se expondrá.

Así, dos de las grandes representaciones que los mixes mani 
fiestan como parte de su identidad (y que más adelante se verán 
plasmadas en su arte popular) son los que se refieren al mito 
del Rey Kontoy y además, al cerro sagrado del Zempoaltépetl 
(mencionado como parte del ejemplo en el párrafo anterior).

El Rey Kontoy viene a darle continuidad a la tradición 
mitológica de las divinidades mesoamericanas que relacionan a 
los dioses con seres extraordinarios y cuyas características 
anatómicas, morfológicas y/o espirituales se representan por 
medio de animales o fenómenos naturales como la lluvia, la 
noche, el rayo o el sol. Muchas y variadas son las versiones que 
narran el nacimiento de Kontoy, pero en esencia, se trata de un 
ser que nace de un huevo, el cual se encontraba flotando en un 
lago (algunas versiones refieren que el huevo se encontraba en 
una cueva) y que a su vez, fue recogido por una pareja de 
ancianos. El niño que surge tiene como características zoomor-
fas un pie con garras de fiera y en el otro, dedos de pollo, pero 
de corazón noble y generoso. Al incorporarse a los mixes, 

una cosmovisión propia, una manera muy particular de ver, concebir e 
interpretar el mundo; en otros términos, cuenta con una cultura, misma 
que está compuesta, a su vez, por diversos elementos o componentes 
[…]. Desde esta perspectiva se habla de una identidad étnica, 
lingüística y cultural, es decir, la identidad de un colectivo de 
personas con un pueblo, una lengua y una cultura determina-
das.43 

Si bien es cierto que la región Mixe es extensa, y que en dos de 
sus zonas, la media y la alta, están más familiarizados con los 
símbolos de identificación que a continuación describiremos, 
generalizaremos éstos sin hacer distinción del grado de 
adhesión que ellos tengan en determinadas zonas, ya que por 
ejemplo, en la región baja, la población no está del todo ligada 
con determinados ritos o cultos ancestrales, así como los 
lugares en donde se realizan éstos. Lo anterior tiene una expli-
cación que guarda íntima relación con la geografía del lugar y 
su cercanía con los pobladores de dichas regiones; así, sitios 
como Jaltepec de Candayoc, perteneciente a la zona baja, tiene 
mayor lejanía con el cerro del Zempoaltépetl, y por lo tanto, 
sus habitantes realizan en menor grado los ritos sagrados dirigi-
dos a este centro ceremonial; y por otra parte, localidades 
como Tlahuitoltepec o Tamazulapam, pertenecientes a la zona 
alta, ofrendan en mayor grado a dicho cerro, debido a la pro 
ximidad del “Zempoal” (como ellos le llaman) con aquellas 
regiones mixes.

Del mismo modo, Margarita M. Cortés señala que la identidad 
Mixe “se manifiesta en sus valores culturales partiendo de la unidad 
prevaleciente y comunicándose e interactuando. Se reconocen como 
miembros de un pueblo así como son reconocidos por otros grupos 
étnicos. Se puede considerar que el grupo Mixe se reconoce como un 
grupo étnico dentro de la sociedad oaxaqueña y mexicana por tener 
una serie de características que interactúan en su vida diaria”.41

Hasta aquí, el territorio y su entorno conforman la base medu-
lar que vincula a los mixes con su origen, ya sea éste real o 
mítico (tal como se señalará más adelante). Las etnias con base 
territorial, como lo indica Nahmad Sitton, generalmente 
tienen más fundamentos para reclamar y conservar su identi-
dad que aquellas que carecen de ellas. Sin embargo, existen 
autores que integran al territorio de los mixes los sistemas 
étnico-políticos como parte de su identidad. Gabriela Kraemer 
afirma que sólo si los símbolos políticos presentan alguna 
continuidad con los mitos, creencias y valores que la comuni-
dad política ya tenía, pueden ser aceptados como guía de la 
comunidad; sin embargo, señala que para cumplir este papel 
tiene que ser transformados –de sistemas ideológicos comple-
jos y diferenciados para las distintas comunidades y para espe-
cialistas religiosos y el común de la gente– en símbolos senci 
llos penetrantes para todos. Asimismo, puede decirse que el 
pueblo Ayuuk construye su identidad porque existe un proyec-

to étnico-político cuyo eje es la autonomía de este pueblo, una 
autonomía basada en el gobierno por “usos y costumbres”, en la 
administración de justicia de acuerdo con un sistema normati-
vo propio, en una organización regional de las comunidades y 
municipios mixes y en el fortalecimiento de la lengua mixe. Un 
símbolo de este proyecto es la historia Mixe, la cual resalta el 
valor de este pueblo por el que pretende haberse ganado, como 
previamente lo señalamos, el título de pueblo jamás conquista-
do.42 

Es a partir de este punto, que resulta pertinente acotar las 
constantes simbólicas y sígnicas que revelan la concepción 
propia del universo Mixe, mismas que estarán representados en 
los temas forjados en su arte popular, punto central al cual está 
dirigido este proyecto de investigación.

A manera de conclusión de la primera parte de este capítulo (la 
cosmovisión e identidad Ayuuk) y al mismo tiempo, como 
introducción a los símbolos de identificación de la región Mixe,  
el Centro de Estudios Ayuuk-Universidad Indígena Intercultu 
ral Ayuuk, refiere al respecto que “cada colectivo humano cuenta 
con un conjunto de símbolos específicos que va forjando a través de un 
largo y complejo proceso histórico y en torno a los cuales va 
construyendo una identidad que lo distingue y lo hace diferente de 
otros colectivos como comunidades y pueblos. Ahora, cada pueblo tiene 

ra nacional consideran que los ritos paganos no son civilizados pero 
para los más conservadores los dos grupos de ceremonias son esenciales. 
Así un curandero puede recomendar un rito católico o un rito pagano 
[…] El aislamiento permitió a los mixes incorporar ciertos aspectos de 
la cultura nueva en una estructura paralela o con un mínimo de sincre-
tismo o sustitución de elementos”.39

2.3 Símbolos de la identidad Mixe

A partir de la cosmovisión Mixe, podemos codificar una identi-
dad propia que tiene su punto de partida en la relación 
tierra-hombre/hombre-tierra, tal como lo refieren los propios 
habitantes de las comunidades del pueblo Ayuuk, al afirmar que 
“todo ser humano adquiere su identidad cultural con relación al pueblo 
al que pertenece, en donde lleva a cabo su relación plena de la comuni-
dad […], entendiendo que cada sujeto tiene la capacidad de pensar, 
actuar, ser y estar, sin embargo, necesita convivir, intercambiar y 
enriquecer experiencias con otros individuos, esto se fortalece a través de 
la unidad (lengua, servicios comunitarios, historia, territorio, orga 
nización social, religiosidad, fiestas tradicionales –nosotros 
añadiríamos arte–), en donde se construyen y reconstruyen los conoci-
mientos para lograr un desarrollo colectivo y vivir en forma armónica 
con la naturaleza”.40 

so”,37 y Torres Cisneros agrega, “[…]en ellas se establecen vínculos 
y se refuerzan los lazos de unión entre individuos y comunidades; 
asimismo, generan el ascenso social en el interior de la comunidad, a 
través del desempeño de las mayordomías, y propician el comercio, 
además de intensificar las relaciones sociales interregionales; en ciertos 
casos, señalan los ritmos del calendario agrícola y el cambio de 
estaciones; es de notar que la ceremonia sacrificial se considera una 
fiesta”.38

Punto importante de esta investigación, recae en la acultura-
ción del pueblo mixe. Como anteriormente se señaló, la 
conquista espiritual  fue la que vino a crear el sincretismo de la 
religión cristiana con las creencias, llamadas “paganas”, del 
pueblo Ayuuk. Con la llegada de las misiones dominicas 
durante la “conquista española” (1558), la región no quedó 
exenta del proceso de evangelización y fue así como surgió una 
mezcla de creencias, que hasta el día de hoy, conviven en una 
especie de hibrido religioso con características propias. Ralph 
L. Beals señala que “tanto las ideas y las creencias como las ceremo-
nias se presentan en formas que han cambiado poco a partir de una 
versión sencilla de los comienzos del siglo XVI. A veces en algunos 
pueblos se utiliza la iglesia para ritos de tipo indígena y los oficiales de 
origen español tienen que participar en tales rituales, pero la forma de 
los ritos católicos no ha sido contaminada con elementos indígenas 
[…] Entre los mixes actuales, los que tienen más contacto con la cultu-

voz de la comunidad Ayuuk se manifiesta que “la cultura proviene 
pues, desde el alma de nuestros antepasados, desde el seno de nuestra 
madre tierra. El hombre y la tierra fundidos en una sola cosa y al 
mismo tiempo en dos realidades distintas que no pueden sobrevivir la 
una sin la otra, unidos dialécticamente: de la tierra recibimos la vida, a 
la tierra tenemos que cuidarla, protegerla, ayudarla a sobrevivir porque 
en ello va nuestra existencia misma como hombres”. 33 

Bajo esta pauta, múltiples autores no hacen sino constatar esa 
relación intrínseca de los mixes con su tierra, ya que como 
señala Gustavo Torres “si bien en general se puede hablar de una 
cosmovisión indígena que tiene a la madre tierra como uno de los 
elementos centrales, entre los mixes se trata de una verdadera geovisión, 
ya que la tierra es el elemento central de la existencia biológica, social 
y simbólica”.34 Como extensión de la naturaleza, el sol, la luna, 
los astros y los planetas también confluyen en la cosmovisión 
del pueblo mixe. Fieles a la tradición mesoamericana, éstos son 
idolatrados y festejados en rituales y ceremonias donde se les 
rinde devoción absoluta: "El mixe tradicionalista por excelencia, 
rinde culto al viento, al rayo y la lluvia, para que recojan cosecha abun-
dante. Así es que, el mixe pone fe y credo en los fenómenos naturales”.35 
Los animales ocupan, del mismo modo, un lugar privilegiado 
en el pensamiento mixe. Se les considera como anunciadores 
y/o mensajeros de acontecimientos importantes para el 
individuo y los suyos.

Francisco Ramos ofrece una síntesis que no deja duda sobre la 
cosmovisión de nuestro sujeto de estudio, y tal como lo men-
cionamos, refiere al medio ambiente como aquel ente que ha 
contribuido a afianzar sus esquemas sociales y culturales. La 
cosmovisión se asocia a su vida ceremonial y ritual, las que a su 
vez están asociadas a los ciclos de la naturaleza, que son cimien-
to de su tradición, y de esta forma, poseen espacio y tiempo 
que se consolida y revitaliza generación tras generación. Vemos 
en los Mixes, las constantes simbólicas de los pueblos mesoa-
mericanos como los sacrificios y rituales, que son el medio para 
solicitar ayuda (adivinatorios), protección y buenaventura en la 
vida. También son constantes los sacrificios de animales como 
el guajolote, el gallo y en menor medida los gatos y los perros, 
junto con el uso de plantas como el maíz, el ocote, flores y 
bebidas. El maíz es la planta más importante para los Mixes. Sus 
montañas, cumbres, cuevas, campos de cultivo, altar familiar, 
cementerio y patios de las casas son los lugares donde se reali-
zan sacrificios, realizados en fechas especiales como año nuevo, 
fiestas patronales, de difuntos, el periodo agrícola, etc.36 

No podemos dejar de señalar a la fiesta como parte medular de 
la cosmovisión Mixe, ya que, como refiere Guido Münch 
Galindo, “en la fiesta culmina el ideal de convivencia, de unidad social 
y bienestar, visto como origen y destino del ser. La fiesta se transfiere a 
la imagen simbólica de la creación del hombre, su mundo y su univer-

En el siguiente punto se explicará la conformación de esa 
cosmovisión que es, a nuestro modo de ver, la base fundamen-
tal sobre la cual recae toda manifestación artística del pueblo 
Mixe.

2.2 La cosmovisión  Mixe

Internarse en la cosmovisión del pueblo Mixe, resulta transitar 
a través de un universo que contempla a la naturaleza como la 
generadora de vida y a la cual se le rinde un respeto y amor 
absoluto. Tal como lo pudimos analizar en el primer capítulo de 
esta tesis, el concepto de identidad étnica, en el caso concreto 
de la cultura Mixe, queda de manifiesto al integrar a la natu-
raleza como el territorio sagrado de esa identidad a la cual nos 
referimos. Sobre esta línea, Nahmad Sittón afirma que “los mixes 
han construido su cultura dentro de un contexto ambiental que conocen 
y reconocen ampliamente. Se han adaptado a su medio y, al mismo 
tiempo, lo han acondicionado a su propio sistema de vida. Existe un 
conocimiento ampliamente difundido acerca de cuáles son los pueblos y 
las comunidades que se identifican como mixes, donde se reconocen los 
límites internos de cada comunidad y se da cuenta de la geografía en 
que viven”.32  Vemos entonces que el apego a la tierra es la base 
medular sobre la cual recae la cultura Mixe, y tan es así, que en 

de las tierras bajas, donde los terrenos se aplanan y predomina 
la calurosa sabana. El paisaje está conformado por cerros de 
gran tamaño, nubes, arroyos, cascadas, ríos, bosques y selvas, 
lo que da como resultado una diversidad de microclimas y 
variedades de flora y fauna. Así pues, el actual Distrito Mixe 
comprende los siguientes municipios: Tlahuitoltepec, Ayutla, 
Cacalotepec, Tepantlali, Tepuxtepec, Totontepec, Tamazulapam 
y Mixistlán, en la parte alta; Ocotepec, Atitlán, Alotepec, 
Juquila Mixe, Camotlán, Zacatepec, Quetzaltepec e Ixcuinte 
pec, en la parte media, y Mazatlán, Cotzocón y Guichicovi, en 
la parte baja.31

 
A pesar de que nos referirnos al pueblo Mixe como una unidad 
cultural, es necesario aclarar que, entre la totalidad de las 
comunidades que integran el distrito Ayuuk, existen diferen-
cias considerables que se manifiestan de una región a otra, por 
ejemplo, entre los municipios de la región alta y la baja, la indu-
mentaria, las costumbres, la gastronomía, las actividades 
económicas, las expresiones artísticas y hasta la lengua, 
presentan cambios significativos; sin embargo, también es 
preciso señalar que del mismo modo, en la raíz primigenia de 
toda la cultura Mixe, coexiste una cosmovisión arraigada y 
autóctona que los distingue de las demás culturas y que la hace 
única a los ojos de las sociedades externas. 

37 • C
apítulo I

I • C
u

ltu
ra e Id

en
tid

ad
 M

ix
e

nente señalar que a lo largo de este proyecto de tesis, se refe 
rirá indistintamente a la misma cultura en sus dos acepciones 
(Mixe o Ayuuk), ya que, como se analizará en el capítulo 
concerniente a la lengua, Mixe hace referencia a una término 
castellanizado que designada a la gente de esa región; mientras 
que Ayuuk es el término que designa a la comunidad que, valga 
la redundancia,  habla la lengua Ayuuk.

Los estudios referentes al origen del pueblo Mixe difieren 
entre sí, sin llegar a ser del todo convincentes. Son constantes 
las teorías que señalan la migración de una comunidad 
proveniente de Perú hacia la sierra Oaxaqueña a finales del 
siglo XIII, quienes a partir de la búsqueda del cerro del Zem-
poaltépetl (cuyo significado es “cerro de veinte picos” o de “las 
veinte divinidades”) se asentaron en las faldas de éste hasta llegar 
a formar el actual territorio Ayuuk. Sin embargo, en la actuali-
dad se ha manejado la teoría de que los mixes tienen una mayor 
relación con la cultura Olmeca, al encontrar rasgos lingüísticos 
comunes en ambos pueblos. Por otro lado, existen teorías que 
rayan en lo disparatado, ya que afirman que la procedencia del 
pueblo Mixe se encuentra en las regiones balcánicas de Europa, 
haciendo analogías sobre todo con la fonética del lenguaje de 
ambas regiones. Lo que es cierto, es que en la actualidad los 
Ayuuk, conscientes de su proceso histórico, se autodenominan 
como “los jamás conquistados”, acepción que se fundamenta en las 

constantes luchas que libraron los mixes contra los aztecas, sus 
vecinos los zapotecas, y principalmente contra los españoles, 
en la etapa histórica de México conocida como la Conquista, y 
que como fin último tenía el someter al pueblo Mixe para la 
colonización de su cultura y el subsecuente pago tributario. A 
pesar de la unión de sus enemigos en múltiples ataques contra 
el pueblo Mixe, ellos no tuvieron éxito alguno, sin embargo, la 
verdadera conquista que sufrió la “nación jamás conquistada” 
vino del lado espiritual, en donde a partir de 1529 los misio 
neros Dominicos entraron de manera pacífica a la región, 
impulsados por los deseos de convertir a los habitantes del 
pueblo Mixe a la religión cristiana. Es a partir de ese momento 
cuando comienza la aculturación de la comunidad, lo que 
resultaría en el resquebrajamiento de la verdadera identidad de 
los mixes, impulsada sobre todo, por los cambios propios de la 
nación mexicana y de la sociedad actual.

La comunidad Mixe se encuentra ubicada al noroeste de la 
capital del estado de Oaxaca, y se compone por cerca de 290 
comunidades y localidades asentadas dentro de 19 municipios, 
ocupando una extensión aproximada de 6,000 kilómetros 
cuadrados. A su vez, el territorio Mixe se divide, según su 
altitud y clima, en tres zonas: la parte alta o fría, la parte media 
o templada, y la parte baja o tierra caliente. La mayor parte del 
territorio es montañoso y selvático o boscoso, con excepción 

2.1 Orígenes y localización de la cultura 
Mixe

Como parte de la investigación de campo para la elaboración 
de este proyecto, se instaló un equipo de trabajo en un munici-
pio de la región Mixe (específicamente ubicado en la comuni-
dad de Tamazulapam Espíritu Santo), para después iniciar con 
la recolección de datos y el registro fotográfico de nuestro 
objeto de estudio. La primera impresión que brindó la zona 
Mixe, fue la de una región plagada de zonas boscosas en donde 
se podía contemplar un cielo completamente azul, vertientes 
montañosas, pendientes infinitas y sobre todo, una accidentada 
topografía. Desde el primer acercamiento a la comunidad, se 
percibió el sincretismo que conforma a la cultura Mixe, ya que 
desde el nombre, se establecen discrepancias que hacen refe 
rencia al uso de dos términos diferentes; como se indicará 
después a detalle, los mixes se autodenominan en su lengua de 
origen como el pueblo Ayuuk, lo cual en los términos de la 
lengua española, se interpretaría como la “gente del idioma 
florido”, concepto que engloba el elemento cultural que da 
pertenencia a una comunidad orgullosa de sus raíces y sus 
modos de ver la vida. A partir de este momento resulta perti-

Desde la perspectiva del diseño y la comunicación visual, la 
tarea de involucrarse en campos de estudio que, en primera 
instancia, parecen ajenos a la profesión, pero que en un análisis 
más concienzudo, ayudan a entender los procesos que resultan 
en las manifestaciones artísticas y visuales propios de una 
comunidad como lo es la Mixe. De acuerdo a ello, la etnografía 
y la antropología social nos han servido como herramientas 
indispensables para la mejor comprensión de los procesos 
sociales que han sufrido los mixes, y que sirven como base 
fundamental para el estudio de su arte popular. 

Para entender y ubicar el contexto en el que hemos de partir, 
resulta necesario una descripción general de la cultura y la 
identidad del pueblo Mixe, tratando de no caer en un análisis 
que se aleje de nuestro principal objeto de estudio (el arte 
popular), y que por otra parte, éste mismo análisis reconozca 
sus limitaciones que en los campos de estudio previamente 
mencionados se ha tratado de manera profunda y detallada. Lo 
anterior nos habla entonces de un proyecto multidisciplinario 
que, como veremos en capítulos posteriores, refleja en sus 
resultados un campo de estudio que hasta ahora resultaba prác-
ticamente nulo o desapercibido: el campo de lo visual.

Hablar de la cultura Mixe, es hablar de una comunidad que 
resume su existencia a través de la resistencia. Resistencia a los 
cambios culturales, sociales, religiosos, económicos, y demás 
procesos que involucran el devenir histórico de la sociedad 
humana en general, y de la nación mexicana en particular. A 
partir de la extensa investigación bibliográfica y de campo que 
se efectuó en el presente proyecto, hemos podido atestiguar 
constantes culturales que nos hablan de una sociedad que, en la 
actualidad, mantiene los rasgos de identidad inamovibles en sus 
raíces, pero con cierto desconcierto en sus tallos y ramifica-
ciones.



tidad. Cabe aclarar que los sonidos propios de su lengua al 
momento de hablarse en las diferentes zonas son iguales en su 
mayoría. Pero cuando se juntan y usan esos mismos sonidos en 
las palabras y en las frases, se pronuncian y se oyen diferentes 
en cada comunidad, por eso se dice que el la lengua Ayuuk 
tiene variantes dialectales.49 

A pesar de que la lengua funge un papel primordial en la identi-
dad del pueblo Mixe, la aculturación ha permeado de manera 
significante en este rublo, ya que en las prácticas de campo y en 
la convivencia diaria con el pueblo de Tamazulapam se percibió, 
que el sector joven de la población utiliza el español como su 
lengua de uso cotidiano, relegando la práctica del Ayuuk a la 
población más longeva. Según datos del INEGI, los resultados 
del censo del año 2000, arrojaron que la población Mixe 
fluctúa en poco más de 100 mil habitantes, de los cuales los 
mayores de 5 años que hablan su lengua son alrededor de 87 
mil, cifra que los coloca en el quinto sitio después de los 
hablantes del zapoteco, mixteco, chinanteco y mazateco, en 
orden descendente, en el estado de Oaxaca. De esos 87 mil 
hablantes, cerca de 58 mil hablan también el español, en tanto 
que sólo 28 500 (el 25% aprox.) hablan la lengua Ayuuk.50

No se puede cerrar el presente capítulo, sin hacer mención al 
referente fundamental de la identidad entre los Ayuuk, que 
como menciona Villagómez, se trata de la lengua Mixe. Se 
podrá compartir entre los distintos distritos mixes el vestido, la 
música, las festividades o la vocación comunal, pero la auto 
distinción primordial es la lengua. La palabra Mixe es de origen 
náhuatl y se deriva de la palabra mixtli, que significa “nube”. Sin 
embargo, los mixes se llaman a sí mismos Ayuuk jä’äy, y por lo 
tanto, la lengua que hablan es el Ayuuk, el mismo nombre con 
el que históricamente se conoce a este grupo étnico. La palabra 
Ayuuk está compuesta por los siguientes morfemas: a - idioma, 
palabra; ayuuk - montaña, florido, y yä’äy - gente, muchedum-
bre. Por lo que su significado puede traducirse como “gente del 
idioma florido”.48 

En palabras de los propios habitantes de la región, la lengua 
Ayuuk se caracteriza por ser práctica, metafórica, poética y 
reverencial, dependiendo del tiempo, espacio y de las personas 
que lo desarrollan, como consejeros, principales, adivinos, 
autoridades, así como el uso cotidiano de todos los habitantes. 
Por ejemplo, en los ritos ceremoniales se combina lo poético y 
lo reverencial; lo práctico y lo metafórico se utiliza más en la 
cotidianidad. Asimismo, para los mixes, su lengua significa vida 
–movimiento, herencia, historia, unidad, diversidad, comuni-
cación, transformación, resistencia, respeto, tolerancia e iden-

vez, alrededor de las celebraciones, se erigen mitos que hacen 
más profunda la adoración al Zempoaltépetl, como por ejem 
plo, que entre sus cuevas y grietas, se hayan tesoros dejados por 
el Rey Kontoy, o que éste mismo construyó un palacio repleto 
de tesoros, pero que se encuentra vigilado por bestias (o 
nahuales) y que sólo por medio de la adoración y el culto, y a 
través del sacrificio (de animales como las gallinas) es que esos 
tesoros pueden ser tomados por quienes realizan lo que ellos 
llaman las costumbres.

Esta dualidad simbólica del Rey Bueno y el Zempoal se toma 
como bastión de la identidad Mixe que, como se verá en capítu-
los posteriores, se observarán representados en sus artes popu-
lares, y que junto con los demás elementos de la naturaleza, 
servirán como la raíz primigenia para la creación artística de los 
Ayuuk.

Siguiendo con la teoría del origen del pueblo Mixe, se tiene la 
creencia que habitantes provenientes del Perú (los incas), 
salieron de sus tierras en busca del lugar sagrado que sus dioses 
les habían señalado para formar una nueva raza. Este  sitio lleva-
ba por nombre Zempoaltépetl, que en náhuatl significa 
Zempoalli-Veinte y Tépetl-Cerro, lo que se traduce en Lugar de 
los Veinte Cerros o las Veinte Divinidades. Es así como a las 
faldas de ésta elevación, se fundan los primeros asentamientos 
mixes y es también, a partir de su llegada a la región, que los 
pobladores le comienzan a rendir culto. Como se ha señalado, 
y como lo menciona también Yanga Villagómez Velázquez en su 
artículo “Pueblos indígenas de México y agua: mixes”, aquellos tiene 
arraigada la idea de pertenecer a un territorio común, marcado 
por puntos a través de los cuales los Ayuuk se relacionan con lo 
sobrenatural; estos puntos geográfico-ceremoniales están 
presididos por el Zempoaltépetl, que señala los límites de su 
territorio mediante elementos tales como piedras, ríos, 
manantiales, montañas, algunos de los cuales son también 
lugares de culto.47 

Por lo cual, múltiples son las ofrendas y ritos que hasta la fecha, 
los mixes realizan en ese lugar; fieles a sus creencias, las dife 
rentes alabanzas tienen como fin la buena cosecha, la mejoría 
en la situación económica de sus familias o la recuperación de 
la salud de algún enfermo, entre muchas otras peticiones. A su 

predicó la paz, la hermandad, enseñó el cultivo del maíz, el 
frijol y el picante, cambiando con esto su sistema de vida y de 
alimentación, protegiendo a todos los que le rodearon. Kontoy 
poseía un poder extraordinario que su sola presencia hacía que 
las fieras se amansaran, mandaba al rayo, al viento y al trueno 
como si fuera una persona; el viento era su mensajero y era 
capaz de abrir la tierra para esconderse y escapar de sus enemi-
gos.44 Les roba a los mestizos y a los ricos y esconde sus tesoros 
en unas cuevas. Es cuando emprende una pelea contra los zapo-
tecos y los españoles, quienes se habían aliado para someter al 
pueblo Mixe, pero son vencidos por Kontoy, que usa como 
armas el rayo y las piedras. Según ciertas versiones, Kontoy 
estaba construyendo su palacio o una iglesia cuando cantó el 
gallo y salió el sol; por eso las ruinas de Mitla (zona cercana a la 
región Mixe) quedaron inconclusas.45

 
Cuenta el Prof. Agustín Aguilar Domingo, que el Rey Bueno de 
los Mixes, como se refiere a Kontoy, al darse cuenta que sus 
súbditos estaban ya establecidos en sus pueblos y aldeas traba-
jando la tierra, cultivando el maíz, el frijol y el picante, en 
donde reinaba la paz y la hermandad, consideró que su misión 
estaba cumplida y que había llegado la hora de partir. En una 
procesión que llegó al lugar donde nació Kontoy, se despidió 
del pueblo Mixe no sin antes, dirigirles sus últimas palabras: 
“Me voy de esta tierra, pero cuando sepa que alguien los quiera acome-

ter, volveré al lado de ustedes y lucharemos de nuevo por la libertad”.46 
Se dice que no se llevó riqueza alguna, pero que el sitio de 
emplazamiento de su templo o palacio, se encuentra enclavado 
en alguna gruta del Cerro del Zempoaltépetl, símbolo sagrado 
que a continuación se expondrá.

Así, dos de las grandes representaciones que los mixes mani 
fiestan como parte de su identidad (y que más adelante se verán 
plasmadas en su arte popular) son los que se refieren al mito 
del Rey Kontoy y además, al cerro sagrado del Zempoaltépetl 
(mencionado como parte del ejemplo en el párrafo anterior).

El Rey Kontoy viene a darle continuidad a la tradición 
mitológica de las divinidades mesoamericanas que relacionan a 
los dioses con seres extraordinarios y cuyas características 
anatómicas, morfológicas y/o espirituales se representan por 
medio de animales o fenómenos naturales como la lluvia, la 
noche, el rayo o el sol. Muchas y variadas son las versiones que 
narran el nacimiento de Kontoy, pero en esencia, se trata de un 
ser que nace de un huevo, el cual se encontraba flotando en un 
lago (algunas versiones refieren que el huevo se encontraba en 
una cueva) y que a su vez, fue recogido por una pareja de 
ancianos. El niño que surge tiene como características zoomor-
fas un pie con garras de fiera y en el otro, dedos de pollo, pero 
de corazón noble y generoso. Al incorporarse a los mixes, 

una cosmovisión propia, una manera muy particular de ver, concebir e 
interpretar el mundo; en otros términos, cuenta con una cultura, misma 
que está compuesta, a su vez, por diversos elementos o componentes 
[…]. Desde esta perspectiva se habla de una identidad étnica, 
lingüística y cultural, es decir, la identidad de un colectivo de 
personas con un pueblo, una lengua y una cultura determina-
das.43 

Si bien es cierto que la región Mixe es extensa, y que en dos de 
sus zonas, la media y la alta, están más familiarizados con los 
símbolos de identificación que a continuación describiremos, 
generalizaremos éstos sin hacer distinción del grado de 
adhesión que ellos tengan en determinadas zonas, ya que por 
ejemplo, en la región baja, la población no está del todo ligada 
con determinados ritos o cultos ancestrales, así como los 
lugares en donde se realizan éstos. Lo anterior tiene una expli-
cación que guarda íntima relación con la geografía del lugar y 
su cercanía con los pobladores de dichas regiones; así, sitios 
como Jaltepec de Candayoc, perteneciente a la zona baja, tiene 
mayor lejanía con el cerro del Zempoaltépetl, y por lo tanto, 
sus habitantes realizan en menor grado los ritos sagrados dirigi-
dos a este centro ceremonial; y por otra parte, localidades 
como Tlahuitoltepec o Tamazulapam, pertenecientes a la zona 
alta, ofrendan en mayor grado a dicho cerro, debido a la pro 
ximidad del “Zempoal” (como ellos le llaman) con aquellas 
regiones mixes.

Del mismo modo, Margarita M. Cortés señala que la identidad 
Mixe “se manifiesta en sus valores culturales partiendo de la unidad 
prevaleciente y comunicándose e interactuando. Se reconocen como 
miembros de un pueblo así como son reconocidos por otros grupos 
étnicos. Se puede considerar que el grupo Mixe se reconoce como un 
grupo étnico dentro de la sociedad oaxaqueña y mexicana por tener 
una serie de características que interactúan en su vida diaria”.41

Hasta aquí, el territorio y su entorno conforman la base medu-
lar que vincula a los mixes con su origen, ya sea éste real o 
mítico (tal como se señalará más adelante). Las etnias con base 
territorial, como lo indica Nahmad Sitton, generalmente 
tienen más fundamentos para reclamar y conservar su identi-
dad que aquellas que carecen de ellas. Sin embargo, existen 
autores que integran al territorio de los mixes los sistemas 
étnico-políticos como parte de su identidad. Gabriela Kraemer 
afirma que sólo si los símbolos políticos presentan alguna 
continuidad con los mitos, creencias y valores que la comuni-
dad política ya tenía, pueden ser aceptados como guía de la 
comunidad; sin embargo, señala que para cumplir este papel 
tiene que ser transformados –de sistemas ideológicos comple-
jos y diferenciados para las distintas comunidades y para espe-
cialistas religiosos y el común de la gente– en símbolos senci 
llos penetrantes para todos. Asimismo, puede decirse que el 
pueblo Ayuuk construye su identidad porque existe un proyec-

to étnico-político cuyo eje es la autonomía de este pueblo, una 
autonomía basada en el gobierno por “usos y costumbres”, en la 
administración de justicia de acuerdo con un sistema normati-
vo propio, en una organización regional de las comunidades y 
municipios mixes y en el fortalecimiento de la lengua mixe. Un 
símbolo de este proyecto es la historia Mixe, la cual resalta el 
valor de este pueblo por el que pretende haberse ganado, como 
previamente lo señalamos, el título de pueblo jamás conquista-
do.42 

Es a partir de este punto, que resulta pertinente acotar las 
constantes simbólicas y sígnicas que revelan la concepción 
propia del universo Mixe, mismas que estarán representados en 
los temas forjados en su arte popular, punto central al cual está 
dirigido este proyecto de investigación.

A manera de conclusión de la primera parte de este capítulo (la 
cosmovisión e identidad Ayuuk) y al mismo tiempo, como 
introducción a los símbolos de identificación de la región Mixe,  
el Centro de Estudios Ayuuk-Universidad Indígena Intercultu 
ral Ayuuk, refiere al respecto que “cada colectivo humano cuenta 
con un conjunto de símbolos específicos que va forjando a través de un 
largo y complejo proceso histórico y en torno a los cuales va 
construyendo una identidad que lo distingue y lo hace diferente de 
otros colectivos como comunidades y pueblos. Ahora, cada pueblo tiene 

ra nacional consideran que los ritos paganos no son civilizados pero 
para los más conservadores los dos grupos de ceremonias son esenciales. 
Así un curandero puede recomendar un rito católico o un rito pagano 
[…] El aislamiento permitió a los mixes incorporar ciertos aspectos de 
la cultura nueva en una estructura paralela o con un mínimo de sincre-
tismo o sustitución de elementos”.39

2.3 Símbolos de la identidad Mixe

A partir de la cosmovisión Mixe, podemos codificar una identi-
dad propia que tiene su punto de partida en la relación 
tierra-hombre/hombre-tierra, tal como lo refieren los propios 
habitantes de las comunidades del pueblo Ayuuk, al afirmar que 
“todo ser humano adquiere su identidad cultural con relación al pueblo 
al que pertenece, en donde lleva a cabo su relación plena de la comuni-
dad […], entendiendo que cada sujeto tiene la capacidad de pensar, 
actuar, ser y estar, sin embargo, necesita convivir, intercambiar y 
enriquecer experiencias con otros individuos, esto se fortalece a través de 
la unidad (lengua, servicios comunitarios, historia, territorio, orga 
nización social, religiosidad, fiestas tradicionales –nosotros 
añadiríamos arte–), en donde se construyen y reconstruyen los conoci-
mientos para lograr un desarrollo colectivo y vivir en forma armónica 
con la naturaleza”.40 

so”,37 y Torres Cisneros agrega, “[…]en ellas se establecen vínculos 
y se refuerzan los lazos de unión entre individuos y comunidades; 
asimismo, generan el ascenso social en el interior de la comunidad, a 
través del desempeño de las mayordomías, y propician el comercio, 
además de intensificar las relaciones sociales interregionales; en ciertos 
casos, señalan los ritmos del calendario agrícola y el cambio de 
estaciones; es de notar que la ceremonia sacrificial se considera una 
fiesta”.38

Punto importante de esta investigación, recae en la acultura-
ción del pueblo mixe. Como anteriormente se señaló, la 
conquista espiritual  fue la que vino a crear el sincretismo de la 
religión cristiana con las creencias, llamadas “paganas”, del 
pueblo Ayuuk. Con la llegada de las misiones dominicas 
durante la “conquista española” (1558), la región no quedó 
exenta del proceso de evangelización y fue así como surgió una 
mezcla de creencias, que hasta el día de hoy, conviven en una 
especie de hibrido religioso con características propias. Ralph 
L. Beals señala que “tanto las ideas y las creencias como las ceremo-
nias se presentan en formas que han cambiado poco a partir de una 
versión sencilla de los comienzos del siglo XVI. A veces en algunos 
pueblos se utiliza la iglesia para ritos de tipo indígena y los oficiales de 
origen español tienen que participar en tales rituales, pero la forma de 
los ritos católicos no ha sido contaminada con elementos indígenas 
[…] Entre los mixes actuales, los que tienen más contacto con la cultu-

voz de la comunidad Ayuuk se manifiesta que “la cultura proviene 
pues, desde el alma de nuestros antepasados, desde el seno de nuestra 
madre tierra. El hombre y la tierra fundidos en una sola cosa y al 
mismo tiempo en dos realidades distintas que no pueden sobrevivir la 
una sin la otra, unidos dialécticamente: de la tierra recibimos la vida, a 
la tierra tenemos que cuidarla, protegerla, ayudarla a sobrevivir porque 
en ello va nuestra existencia misma como hombres”. 33 

Bajo esta pauta, múltiples autores no hacen sino constatar esa 
relación intrínseca de los mixes con su tierra, ya que como 
señala Gustavo Torres “si bien en general se puede hablar de una 
cosmovisión indígena que tiene a la madre tierra como uno de los 
elementos centrales, entre los mixes se trata de una verdadera geovisión, 
ya que la tierra es el elemento central de la existencia biológica, social 
y simbólica”.34 Como extensión de la naturaleza, el sol, la luna, 
los astros y los planetas también confluyen en la cosmovisión 
del pueblo mixe. Fieles a la tradición mesoamericana, éstos son 
idolatrados y festejados en rituales y ceremonias donde se les 
rinde devoción absoluta: "El mixe tradicionalista por excelencia, 
rinde culto al viento, al rayo y la lluvia, para que recojan cosecha abun-
dante. Así es que, el mixe pone fe y credo en los fenómenos naturales”.35 
Los animales ocupan, del mismo modo, un lugar privilegiado 
en el pensamiento mixe. Se les considera como anunciadores 
y/o mensajeros de acontecimientos importantes para el 
individuo y los suyos.

Francisco Ramos ofrece una síntesis que no deja duda sobre la 
cosmovisión de nuestro sujeto de estudio, y tal como lo men-
cionamos, refiere al medio ambiente como aquel ente que ha 
contribuido a afianzar sus esquemas sociales y culturales. La 
cosmovisión se asocia a su vida ceremonial y ritual, las que a su 
vez están asociadas a los ciclos de la naturaleza, que son cimien-
to de su tradición, y de esta forma, poseen espacio y tiempo 
que se consolida y revitaliza generación tras generación. Vemos 
en los Mixes, las constantes simbólicas de los pueblos mesoa-
mericanos como los sacrificios y rituales, que son el medio para 
solicitar ayuda (adivinatorios), protección y buenaventura en la 
vida. También son constantes los sacrificios de animales como 
el guajolote, el gallo y en menor medida los gatos y los perros, 
junto con el uso de plantas como el maíz, el ocote, flores y 
bebidas. El maíz es la planta más importante para los Mixes. Sus 
montañas, cumbres, cuevas, campos de cultivo, altar familiar, 
cementerio y patios de las casas son los lugares donde se reali-
zan sacrificios, realizados en fechas especiales como año nuevo, 
fiestas patronales, de difuntos, el periodo agrícola, etc.36 

No podemos dejar de señalar a la fiesta como parte medular de 
la cosmovisión Mixe, ya que, como refiere Guido Münch 
Galindo, “en la fiesta culmina el ideal de convivencia, de unidad social 
y bienestar, visto como origen y destino del ser. La fiesta se transfiere a 
la imagen simbólica de la creación del hombre, su mundo y su univer-

En el siguiente punto se explicará la conformación de esa 
cosmovisión que es, a nuestro modo de ver, la base fundamen-
tal sobre la cual recae toda manifestación artística del pueblo 
Mixe.

2.2 La cosmovisión  Mixe

Internarse en la cosmovisión del pueblo Mixe, resulta transitar 
a través de un universo que contempla a la naturaleza como la 
generadora de vida y a la cual se le rinde un respeto y amor 
absoluto. Tal como lo pudimos analizar en el primer capítulo de 
esta tesis, el concepto de identidad étnica, en el caso concreto 
de la cultura Mixe, queda de manifiesto al integrar a la natu-
raleza como el territorio sagrado de esa identidad a la cual nos 
referimos. Sobre esta línea, Nahmad Sittón afirma que “los mixes 
han construido su cultura dentro de un contexto ambiental que conocen 
y reconocen ampliamente. Se han adaptado a su medio y, al mismo 
tiempo, lo han acondicionado a su propio sistema de vida. Existe un 
conocimiento ampliamente difundido acerca de cuáles son los pueblos y 
las comunidades que se identifican como mixes, donde se reconocen los 
límites internos de cada comunidad y se da cuenta de la geografía en 
que viven”.32  Vemos entonces que el apego a la tierra es la base 
medular sobre la cual recae la cultura Mixe, y tan es así, que en 

de las tierras bajas, donde los terrenos se aplanan y predomina 
la calurosa sabana. El paisaje está conformado por cerros de 
gran tamaño, nubes, arroyos, cascadas, ríos, bosques y selvas, 
lo que da como resultado una diversidad de microclimas y 
variedades de flora y fauna. Así pues, el actual Distrito Mixe 
comprende los siguientes municipios: Tlahuitoltepec, Ayutla, 
Cacalotepec, Tepantlali, Tepuxtepec, Totontepec, Tamazulapam 
y Mixistlán, en la parte alta; Ocotepec, Atitlán, Alotepec, 
Juquila Mixe, Camotlán, Zacatepec, Quetzaltepec e Ixcuinte 
pec, en la parte media, y Mazatlán, Cotzocón y Guichicovi, en 
la parte baja.31

 
A pesar de que nos referirnos al pueblo Mixe como una unidad 
cultural, es necesario aclarar que, entre la totalidad de las 
comunidades que integran el distrito Ayuuk, existen diferen-
cias considerables que se manifiestan de una región a otra, por 
ejemplo, entre los municipios de la región alta y la baja, la indu-
mentaria, las costumbres, la gastronomía, las actividades 
económicas, las expresiones artísticas y hasta la lengua, 
presentan cambios significativos; sin embargo, también es 
preciso señalar que del mismo modo, en la raíz primigenia de 
toda la cultura Mixe, coexiste una cosmovisión arraigada y 
autóctona que los distingue de las demás culturas y que la hace 
única a los ojos de las sociedades externas. 

C
u

lt
u

ra
 e

 I
d

en
ti

d
ad

 M
ix

e 
• 

C
ap

ít
ul

o 
I

I 
• 

38

Municipios Mixes
en el estado
de Oaxaca

(Sierra Norte)

6, 016 km2

6.3% de la superficie
del estado

Veracruz

Chiapas

Istmo

Océano Pacífico 

Valles Centrales

Sierra Norte

PapaloapanCañada

Mixteca

Sierra Sur

Costa

Guerrero

Puebla

REGIÓN MIXE

Región y municipios Mixes en el estado de Oaxaca

nente señalar que a lo largo de este proyecto de tesis, se refe 
rirá indistintamente a la misma cultura en sus dos acepciones 
(Mixe o Ayuuk), ya que, como se analizará en el capítulo 
concerniente a la lengua, Mixe hace referencia a una término 
castellanizado que designada a la gente de esa región; mientras 
que Ayuuk es el término que designa a la comunidad que, valga 
la redundancia,  habla la lengua Ayuuk.

Los estudios referentes al origen del pueblo Mixe difieren 
entre sí, sin llegar a ser del todo convincentes. Son constantes 
las teorías que señalan la migración de una comunidad 
proveniente de Perú hacia la sierra Oaxaqueña a finales del 
siglo XIII, quienes a partir de la búsqueda del cerro del Zem-
poaltépetl (cuyo significado es “cerro de veinte picos” o de “las 
veinte divinidades”) se asentaron en las faldas de éste hasta llegar 
a formar el actual territorio Ayuuk. Sin embargo, en la actuali-
dad se ha manejado la teoría de que los mixes tienen una mayor 
relación con la cultura Olmeca, al encontrar rasgos lingüísticos 
comunes en ambos pueblos. Por otro lado, existen teorías que 
rayan en lo disparatado, ya que afirman que la procedencia del 
pueblo Mixe se encuentra en las regiones balcánicas de Europa, 
haciendo analogías sobre todo con la fonética del lenguaje de 
ambas regiones. Lo que es cierto, es que en la actualidad los 
Ayuuk, conscientes de su proceso histórico, se autodenominan 
como “los jamás conquistados”, acepción que se fundamenta en las 

constantes luchas que libraron los mixes contra los aztecas, sus 
vecinos los zapotecas, y principalmente contra los españoles, 
en la etapa histórica de México conocida como la Conquista, y 
que como fin último tenía el someter al pueblo Mixe para la 
colonización de su cultura y el subsecuente pago tributario. A 
pesar de la unión de sus enemigos en múltiples ataques contra 
el pueblo Mixe, ellos no tuvieron éxito alguno, sin embargo, la 
verdadera conquista que sufrió la “nación jamás conquistada” 
vino del lado espiritual, en donde a partir de 1529 los misio 
neros Dominicos entraron de manera pacífica a la región, 
impulsados por los deseos de convertir a los habitantes del 
pueblo Mixe a la religión cristiana. Es a partir de ese momento 
cuando comienza la aculturación de la comunidad, lo que 
resultaría en el resquebrajamiento de la verdadera identidad de 
los mixes, impulsada sobre todo, por los cambios propios de la 
nación mexicana y de la sociedad actual.

La comunidad Mixe se encuentra ubicada al noroeste de la 
capital del estado de Oaxaca, y se compone por cerca de 290 
comunidades y localidades asentadas dentro de 19 municipios, 
ocupando una extensión aproximada de 6,000 kilómetros 
cuadrados. A su vez, el territorio Mixe se divide, según su 
altitud y clima, en tres zonas: la parte alta o fría, la parte media 
o templada, y la parte baja o tierra caliente. La mayor parte del 
territorio es montañoso y selvático o boscoso, con excepción 

2.1 Orígenes y localización de la cultura 
Mixe

Como parte de la investigación de campo para la elaboración 
de este proyecto, se instaló un equipo de trabajo en un munici-
pio de la región Mixe (específicamente ubicado en la comuni-
dad de Tamazulapam Espíritu Santo), para después iniciar con 
la recolección de datos y el registro fotográfico de nuestro 
objeto de estudio. La primera impresión que brindó la zona 
Mixe, fue la de una región plagada de zonas boscosas en donde 
se podía contemplar un cielo completamente azul, vertientes 
montañosas, pendientes infinitas y sobre todo, una accidentada 
topografía. Desde el primer acercamiento a la comunidad, se 
percibió el sincretismo que conforma a la cultura Mixe, ya que 
desde el nombre, se establecen discrepancias que hacen refe 
rencia al uso de dos términos diferentes; como se indicará 
después a detalle, los mixes se autodenominan en su lengua de 
origen como el pueblo Ayuuk, lo cual en los términos de la 
lengua española, se interpretaría como la “gente del idioma 
florido”, concepto que engloba el elemento cultural que da 
pertenencia a una comunidad orgullosa de sus raíces y sus 
modos de ver la vida. A partir de este momento resulta perti-

Desde la perspectiva del diseño y la comunicación visual, la 
tarea de involucrarse en campos de estudio que, en primera 
instancia, parecen ajenos a la profesión, pero que en un análisis 
más concienzudo, ayudan a entender los procesos que resultan 
en las manifestaciones artísticas y visuales propios de una 
comunidad como lo es la Mixe. De acuerdo a ello, la etnografía 
y la antropología social nos han servido como herramientas 
indispensables para la mejor comprensión de los procesos 
sociales que han sufrido los mixes, y que sirven como base 
fundamental para el estudio de su arte popular. 

Para entender y ubicar el contexto en el que hemos de partir, 
resulta necesario una descripción general de la cultura y la 
identidad del pueblo Mixe, tratando de no caer en un análisis 
que se aleje de nuestro principal objeto de estudio (el arte 
popular), y que por otra parte, éste mismo análisis reconozca 
sus limitaciones que en los campos de estudio previamente 
mencionados se ha tratado de manera profunda y detallada. Lo 
anterior nos habla entonces de un proyecto multidisciplinario 
que, como veremos en capítulos posteriores, refleja en sus 
resultados un campo de estudio que hasta ahora resultaba prác-
ticamente nulo o desapercibido: el campo de lo visual.

Hablar de la cultura Mixe, es hablar de una comunidad que 
resume su existencia a través de la resistencia. Resistencia a los 
cambios culturales, sociales, religiosos, económicos, y demás 
procesos que involucran el devenir histórico de la sociedad 
humana en general, y de la nación mexicana en particular. A 
partir de la extensa investigación bibliográfica y de campo que 
se efectuó en el presente proyecto, hemos podido atestiguar 
constantes culturales que nos hablan de una sociedad que, en la 
actualidad, mantiene los rasgos de identidad inamovibles en sus 
raíces, pero con cierto desconcierto en sus tallos y ramifica-
ciones.



tidad. Cabe aclarar que los sonidos propios de su lengua al 
momento de hablarse en las diferentes zonas son iguales en su 
mayoría. Pero cuando se juntan y usan esos mismos sonidos en 
las palabras y en las frases, se pronuncian y se oyen diferentes 
en cada comunidad, por eso se dice que el la lengua Ayuuk 
tiene variantes dialectales.49 

A pesar de que la lengua funge un papel primordial en la identi-
dad del pueblo Mixe, la aculturación ha permeado de manera 
significante en este rublo, ya que en las prácticas de campo y en 
la convivencia diaria con el pueblo de Tamazulapam se percibió, 
que el sector joven de la población utiliza el español como su 
lengua de uso cotidiano, relegando la práctica del Ayuuk a la 
población más longeva. Según datos del INEGI, los resultados 
del censo del año 2000, arrojaron que la población Mixe 
fluctúa en poco más de 100 mil habitantes, de los cuales los 
mayores de 5 años que hablan su lengua son alrededor de 87 
mil, cifra que los coloca en el quinto sitio después de los 
hablantes del zapoteco, mixteco, chinanteco y mazateco, en 
orden descendente, en el estado de Oaxaca. De esos 87 mil 
hablantes, cerca de 58 mil hablan también el español, en tanto 
que sólo 28 500 (el 25% aprox.) hablan la lengua Ayuuk.50

No se puede cerrar el presente capítulo, sin hacer mención al 
referente fundamental de la identidad entre los Ayuuk, que 
como menciona Villagómez, se trata de la lengua Mixe. Se 
podrá compartir entre los distintos distritos mixes el vestido, la 
música, las festividades o la vocación comunal, pero la auto 
distinción primordial es la lengua. La palabra Mixe es de origen 
náhuatl y se deriva de la palabra mixtli, que significa “nube”. Sin 
embargo, los mixes se llaman a sí mismos Ayuuk jä’äy, y por lo 
tanto, la lengua que hablan es el Ayuuk, el mismo nombre con 
el que históricamente se conoce a este grupo étnico. La palabra 
Ayuuk está compuesta por los siguientes morfemas: a - idioma, 
palabra; ayuuk - montaña, florido, y yä’äy - gente, muchedum-
bre. Por lo que su significado puede traducirse como “gente del 
idioma florido”.48 

En palabras de los propios habitantes de la región, la lengua 
Ayuuk se caracteriza por ser práctica, metafórica, poética y 
reverencial, dependiendo del tiempo, espacio y de las personas 
que lo desarrollan, como consejeros, principales, adivinos, 
autoridades, así como el uso cotidiano de todos los habitantes. 
Por ejemplo, en los ritos ceremoniales se combina lo poético y 
lo reverencial; lo práctico y lo metafórico se utiliza más en la 
cotidianidad. Asimismo, para los mixes, su lengua significa vida 
–movimiento, herencia, historia, unidad, diversidad, comuni-
cación, transformación, resistencia, respeto, tolerancia e iden-

vez, alrededor de las celebraciones, se erigen mitos que hacen 
más profunda la adoración al Zempoaltépetl, como por ejem 
plo, que entre sus cuevas y grietas, se hayan tesoros dejados por 
el Rey Kontoy, o que éste mismo construyó un palacio repleto 
de tesoros, pero que se encuentra vigilado por bestias (o 
nahuales) y que sólo por medio de la adoración y el culto, y a 
través del sacrificio (de animales como las gallinas) es que esos 
tesoros pueden ser tomados por quienes realizan lo que ellos 
llaman las costumbres.

Esta dualidad simbólica del Rey Bueno y el Zempoal se toma 
como bastión de la identidad Mixe que, como se verá en capítu-
los posteriores, se observarán representados en sus artes popu-
lares, y que junto con los demás elementos de la naturaleza, 
servirán como la raíz primigenia para la creación artística de los 
Ayuuk.

Siguiendo con la teoría del origen del pueblo Mixe, se tiene la 
creencia que habitantes provenientes del Perú (los incas), 
salieron de sus tierras en busca del lugar sagrado que sus dioses 
les habían señalado para formar una nueva raza. Este  sitio lleva-
ba por nombre Zempoaltépetl, que en náhuatl significa 
Zempoalli-Veinte y Tépetl-Cerro, lo que se traduce en Lugar de 
los Veinte Cerros o las Veinte Divinidades. Es así como a las 
faldas de ésta elevación, se fundan los primeros asentamientos 
mixes y es también, a partir de su llegada a la región, que los 
pobladores le comienzan a rendir culto. Como se ha señalado, 
y como lo menciona también Yanga Villagómez Velázquez en su 
artículo “Pueblos indígenas de México y agua: mixes”, aquellos tiene 
arraigada la idea de pertenecer a un territorio común, marcado 
por puntos a través de los cuales los Ayuuk se relacionan con lo 
sobrenatural; estos puntos geográfico-ceremoniales están 
presididos por el Zempoaltépetl, que señala los límites de su 
territorio mediante elementos tales como piedras, ríos, 
manantiales, montañas, algunos de los cuales son también 
lugares de culto.47 

Por lo cual, múltiples son las ofrendas y ritos que hasta la fecha, 
los mixes realizan en ese lugar; fieles a sus creencias, las dife 
rentes alabanzas tienen como fin la buena cosecha, la mejoría 
en la situación económica de sus familias o la recuperación de 
la salud de algún enfermo, entre muchas otras peticiones. A su 

predicó la paz, la hermandad, enseñó el cultivo del maíz, el 
frijol y el picante, cambiando con esto su sistema de vida y de 
alimentación, protegiendo a todos los que le rodearon. Kontoy 
poseía un poder extraordinario que su sola presencia hacía que 
las fieras se amansaran, mandaba al rayo, al viento y al trueno 
como si fuera una persona; el viento era su mensajero y era 
capaz de abrir la tierra para esconderse y escapar de sus enemi-
gos.44 Les roba a los mestizos y a los ricos y esconde sus tesoros 
en unas cuevas. Es cuando emprende una pelea contra los zapo-
tecos y los españoles, quienes se habían aliado para someter al 
pueblo Mixe, pero son vencidos por Kontoy, que usa como 
armas el rayo y las piedras. Según ciertas versiones, Kontoy 
estaba construyendo su palacio o una iglesia cuando cantó el 
gallo y salió el sol; por eso las ruinas de Mitla (zona cercana a la 
región Mixe) quedaron inconclusas.45

 
Cuenta el Prof. Agustín Aguilar Domingo, que el Rey Bueno de 
los Mixes, como se refiere a Kontoy, al darse cuenta que sus 
súbditos estaban ya establecidos en sus pueblos y aldeas traba-
jando la tierra, cultivando el maíz, el frijol y el picante, en 
donde reinaba la paz y la hermandad, consideró que su misión 
estaba cumplida y que había llegado la hora de partir. En una 
procesión que llegó al lugar donde nació Kontoy, se despidió 
del pueblo Mixe no sin antes, dirigirles sus últimas palabras: 
“Me voy de esta tierra, pero cuando sepa que alguien los quiera acome-

ter, volveré al lado de ustedes y lucharemos de nuevo por la libertad”.46 
Se dice que no se llevó riqueza alguna, pero que el sitio de 
emplazamiento de su templo o palacio, se encuentra enclavado 
en alguna gruta del Cerro del Zempoaltépetl, símbolo sagrado 
que a continuación se expondrá.

Así, dos de las grandes representaciones que los mixes mani 
fiestan como parte de su identidad (y que más adelante se verán 
plasmadas en su arte popular) son los que se refieren al mito 
del Rey Kontoy y además, al cerro sagrado del Zempoaltépetl 
(mencionado como parte del ejemplo en el párrafo anterior).

El Rey Kontoy viene a darle continuidad a la tradición 
mitológica de las divinidades mesoamericanas que relacionan a 
los dioses con seres extraordinarios y cuyas características 
anatómicas, morfológicas y/o espirituales se representan por 
medio de animales o fenómenos naturales como la lluvia, la 
noche, el rayo o el sol. Muchas y variadas son las versiones que 
narran el nacimiento de Kontoy, pero en esencia, se trata de un 
ser que nace de un huevo, el cual se encontraba flotando en un 
lago (algunas versiones refieren que el huevo se encontraba en 
una cueva) y que a su vez, fue recogido por una pareja de 
ancianos. El niño que surge tiene como características zoomor-
fas un pie con garras de fiera y en el otro, dedos de pollo, pero 
de corazón noble y generoso. Al incorporarse a los mixes, 

una cosmovisión propia, una manera muy particular de ver, concebir e 
interpretar el mundo; en otros términos, cuenta con una cultura, misma 
que está compuesta, a su vez, por diversos elementos o componentes 
[…]. Desde esta perspectiva se habla de una identidad étnica, 
lingüística y cultural, es decir, la identidad de un colectivo de 
personas con un pueblo, una lengua y una cultura determina-
das.43 

Si bien es cierto que la región Mixe es extensa, y que en dos de 
sus zonas, la media y la alta, están más familiarizados con los 
símbolos de identificación que a continuación describiremos, 
generalizaremos éstos sin hacer distinción del grado de 
adhesión que ellos tengan en determinadas zonas, ya que por 
ejemplo, en la región baja, la población no está del todo ligada 
con determinados ritos o cultos ancestrales, así como los 
lugares en donde se realizan éstos. Lo anterior tiene una expli-
cación que guarda íntima relación con la geografía del lugar y 
su cercanía con los pobladores de dichas regiones; así, sitios 
como Jaltepec de Candayoc, perteneciente a la zona baja, tiene 
mayor lejanía con el cerro del Zempoaltépetl, y por lo tanto, 
sus habitantes realizan en menor grado los ritos sagrados dirigi-
dos a este centro ceremonial; y por otra parte, localidades 
como Tlahuitoltepec o Tamazulapam, pertenecientes a la zona 
alta, ofrendan en mayor grado a dicho cerro, debido a la pro 
ximidad del “Zempoal” (como ellos le llaman) con aquellas 
regiones mixes.

Del mismo modo, Margarita M. Cortés señala que la identidad 
Mixe “se manifiesta en sus valores culturales partiendo de la unidad 
prevaleciente y comunicándose e interactuando. Se reconocen como 
miembros de un pueblo así como son reconocidos por otros grupos 
étnicos. Se puede considerar que el grupo Mixe se reconoce como un 
grupo étnico dentro de la sociedad oaxaqueña y mexicana por tener 
una serie de características que interactúan en su vida diaria”.41

Hasta aquí, el territorio y su entorno conforman la base medu-
lar que vincula a los mixes con su origen, ya sea éste real o 
mítico (tal como se señalará más adelante). Las etnias con base 
territorial, como lo indica Nahmad Sitton, generalmente 
tienen más fundamentos para reclamar y conservar su identi-
dad que aquellas que carecen de ellas. Sin embargo, existen 
autores que integran al territorio de los mixes los sistemas 
étnico-políticos como parte de su identidad. Gabriela Kraemer 
afirma que sólo si los símbolos políticos presentan alguna 
continuidad con los mitos, creencias y valores que la comuni-
dad política ya tenía, pueden ser aceptados como guía de la 
comunidad; sin embargo, señala que para cumplir este papel 
tiene que ser transformados –de sistemas ideológicos comple-
jos y diferenciados para las distintas comunidades y para espe-
cialistas religiosos y el común de la gente– en símbolos senci 
llos penetrantes para todos. Asimismo, puede decirse que el 
pueblo Ayuuk construye su identidad porque existe un proyec-

to étnico-político cuyo eje es la autonomía de este pueblo, una 
autonomía basada en el gobierno por “usos y costumbres”, en la 
administración de justicia de acuerdo con un sistema normati-
vo propio, en una organización regional de las comunidades y 
municipios mixes y en el fortalecimiento de la lengua mixe. Un 
símbolo de este proyecto es la historia Mixe, la cual resalta el 
valor de este pueblo por el que pretende haberse ganado, como 
previamente lo señalamos, el título de pueblo jamás conquista-
do.42 

Es a partir de este punto, que resulta pertinente acotar las 
constantes simbólicas y sígnicas que revelan la concepción 
propia del universo Mixe, mismas que estarán representados en 
los temas forjados en su arte popular, punto central al cual está 
dirigido este proyecto de investigación.

A manera de conclusión de la primera parte de este capítulo (la 
cosmovisión e identidad Ayuuk) y al mismo tiempo, como 
introducción a los símbolos de identificación de la región Mixe,  
el Centro de Estudios Ayuuk-Universidad Indígena Intercultu 
ral Ayuuk, refiere al respecto que “cada colectivo humano cuenta 
con un conjunto de símbolos específicos que va forjando a través de un 
largo y complejo proceso histórico y en torno a los cuales va 
construyendo una identidad que lo distingue y lo hace diferente de 
otros colectivos como comunidades y pueblos. Ahora, cada pueblo tiene 

ra nacional consideran que los ritos paganos no son civilizados pero 
para los más conservadores los dos grupos de ceremonias son esenciales. 
Así un curandero puede recomendar un rito católico o un rito pagano 
[…] El aislamiento permitió a los mixes incorporar ciertos aspectos de 
la cultura nueva en una estructura paralela o con un mínimo de sincre-
tismo o sustitución de elementos”.39

2.3 Símbolos de la identidad Mixe

A partir de la cosmovisión Mixe, podemos codificar una identi-
dad propia que tiene su punto de partida en la relación 
tierra-hombre/hombre-tierra, tal como lo refieren los propios 
habitantes de las comunidades del pueblo Ayuuk, al afirmar que 
“todo ser humano adquiere su identidad cultural con relación al pueblo 
al que pertenece, en donde lleva a cabo su relación plena de la comuni-
dad […], entendiendo que cada sujeto tiene la capacidad de pensar, 
actuar, ser y estar, sin embargo, necesita convivir, intercambiar y 
enriquecer experiencias con otros individuos, esto se fortalece a través de 
la unidad (lengua, servicios comunitarios, historia, territorio, orga 
nización social, religiosidad, fiestas tradicionales –nosotros 
añadiríamos arte–), en donde se construyen y reconstruyen los conoci-
mientos para lograr un desarrollo colectivo y vivir en forma armónica 
con la naturaleza”.40 

so”,37 y Torres Cisneros agrega, “[…]en ellas se establecen vínculos 
y se refuerzan los lazos de unión entre individuos y comunidades; 
asimismo, generan el ascenso social en el interior de la comunidad, a 
través del desempeño de las mayordomías, y propician el comercio, 
además de intensificar las relaciones sociales interregionales; en ciertos 
casos, señalan los ritmos del calendario agrícola y el cambio de 
estaciones; es de notar que la ceremonia sacrificial se considera una 
fiesta”.38

Punto importante de esta investigación, recae en la acultura-
ción del pueblo mixe. Como anteriormente se señaló, la 
conquista espiritual  fue la que vino a crear el sincretismo de la 
religión cristiana con las creencias, llamadas “paganas”, del 
pueblo Ayuuk. Con la llegada de las misiones dominicas 
durante la “conquista española” (1558), la región no quedó 
exenta del proceso de evangelización y fue así como surgió una 
mezcla de creencias, que hasta el día de hoy, conviven en una 
especie de hibrido religioso con características propias. Ralph 
L. Beals señala que “tanto las ideas y las creencias como las ceremo-
nias se presentan en formas que han cambiado poco a partir de una 
versión sencilla de los comienzos del siglo XVI. A veces en algunos 
pueblos se utiliza la iglesia para ritos de tipo indígena y los oficiales de 
origen español tienen que participar en tales rituales, pero la forma de 
los ritos católicos no ha sido contaminada con elementos indígenas 
[…] Entre los mixes actuales, los que tienen más contacto con la cultu-

voz de la comunidad Ayuuk se manifiesta que “la cultura proviene 
pues, desde el alma de nuestros antepasados, desde el seno de nuestra 
madre tierra. El hombre y la tierra fundidos en una sola cosa y al 
mismo tiempo en dos realidades distintas que no pueden sobrevivir la 
una sin la otra, unidos dialécticamente: de la tierra recibimos la vida, a 
la tierra tenemos que cuidarla, protegerla, ayudarla a sobrevivir porque 
en ello va nuestra existencia misma como hombres”. 33 

Bajo esta pauta, múltiples autores no hacen sino constatar esa 
relación intrínseca de los mixes con su tierra, ya que como 
señala Gustavo Torres “si bien en general se puede hablar de una 
cosmovisión indígena que tiene a la madre tierra como uno de los 
elementos centrales, entre los mixes se trata de una verdadera geovisión, 
ya que la tierra es el elemento central de la existencia biológica, social 
y simbólica”.34 Como extensión de la naturaleza, el sol, la luna, 
los astros y los planetas también confluyen en la cosmovisión 
del pueblo mixe. Fieles a la tradición mesoamericana, éstos son 
idolatrados y festejados en rituales y ceremonias donde se les 
rinde devoción absoluta: "El mixe tradicionalista por excelencia, 
rinde culto al viento, al rayo y la lluvia, para que recojan cosecha abun-
dante. Así es que, el mixe pone fe y credo en los fenómenos naturales”.35 
Los animales ocupan, del mismo modo, un lugar privilegiado 
en el pensamiento mixe. Se les considera como anunciadores 
y/o mensajeros de acontecimientos importantes para el 
individuo y los suyos.

Francisco Ramos ofrece una síntesis que no deja duda sobre la 
cosmovisión de nuestro sujeto de estudio, y tal como lo men-
cionamos, refiere al medio ambiente como aquel ente que ha 
contribuido a afianzar sus esquemas sociales y culturales. La 
cosmovisión se asocia a su vida ceremonial y ritual, las que a su 
vez están asociadas a los ciclos de la naturaleza, que son cimien-
to de su tradición, y de esta forma, poseen espacio y tiempo 
que se consolida y revitaliza generación tras generación. Vemos 
en los Mixes, las constantes simbólicas de los pueblos mesoa-
mericanos como los sacrificios y rituales, que son el medio para 
solicitar ayuda (adivinatorios), protección y buenaventura en la 
vida. También son constantes los sacrificios de animales como 
el guajolote, el gallo y en menor medida los gatos y los perros, 
junto con el uso de plantas como el maíz, el ocote, flores y 
bebidas. El maíz es la planta más importante para los Mixes. Sus 
montañas, cumbres, cuevas, campos de cultivo, altar familiar, 
cementerio y patios de las casas son los lugares donde se reali-
zan sacrificios, realizados en fechas especiales como año nuevo, 
fiestas patronales, de difuntos, el periodo agrícola, etc.36 

No podemos dejar de señalar a la fiesta como parte medular de 
la cosmovisión Mixe, ya que, como refiere Guido Münch 
Galindo, “en la fiesta culmina el ideal de convivencia, de unidad social 
y bienestar, visto como origen y destino del ser. La fiesta se transfiere a 
la imagen simbólica de la creación del hombre, su mundo y su univer-

En el siguiente punto se explicará la conformación de esa 
cosmovisión que es, a nuestro modo de ver, la base fundamen-
tal sobre la cual recae toda manifestación artística del pueblo 
Mixe.

2.2 La cosmovisión  Mixe

Internarse en la cosmovisión del pueblo Mixe, resulta transitar 
a través de un universo que contempla a la naturaleza como la 
generadora de vida y a la cual se le rinde un respeto y amor 
absoluto. Tal como lo pudimos analizar en el primer capítulo de 
esta tesis, el concepto de identidad étnica, en el caso concreto 
de la cultura Mixe, queda de manifiesto al integrar a la natu-
raleza como el territorio sagrado de esa identidad a la cual nos 
referimos. Sobre esta línea, Nahmad Sittón afirma que “los mixes 
han construido su cultura dentro de un contexto ambiental que conocen 
y reconocen ampliamente. Se han adaptado a su medio y, al mismo 
tiempo, lo han acondicionado a su propio sistema de vida. Existe un 
conocimiento ampliamente difundido acerca de cuáles son los pueblos y 
las comunidades que se identifican como mixes, donde se reconocen los 
límites internos de cada comunidad y se da cuenta de la geografía en 
que viven”.32  Vemos entonces que el apego a la tierra es la base 
medular sobre la cual recae la cultura Mixe, y tan es así, que en 

de las tierras bajas, donde los terrenos se aplanan y predomina 
la calurosa sabana. El paisaje está conformado por cerros de 
gran tamaño, nubes, arroyos, cascadas, ríos, bosques y selvas, 
lo que da como resultado una diversidad de microclimas y 
variedades de flora y fauna. Así pues, el actual Distrito Mixe 
comprende los siguientes municipios: Tlahuitoltepec, Ayutla, 
Cacalotepec, Tepantlali, Tepuxtepec, Totontepec, Tamazulapam 
y Mixistlán, en la parte alta; Ocotepec, Atitlán, Alotepec, 
Juquila Mixe, Camotlán, Zacatepec, Quetzaltepec e Ixcuinte 
pec, en la parte media, y Mazatlán, Cotzocón y Guichicovi, en 
la parte baja.31

 
A pesar de que nos referirnos al pueblo Mixe como una unidad 
cultural, es necesario aclarar que, entre la totalidad de las 
comunidades que integran el distrito Ayuuk, existen diferen-
cias considerables que se manifiestan de una región a otra, por 
ejemplo, entre los municipios de la región alta y la baja, la indu-
mentaria, las costumbres, la gastronomía, las actividades 
económicas, las expresiones artísticas y hasta la lengua, 
presentan cambios significativos; sin embargo, también es 
preciso señalar que del mismo modo, en la raíz primigenia de 
toda la cultura Mixe, coexiste una cosmovisión arraigada y 
autóctona que los distingue de las demás culturas y que la hace 
única a los ojos de las sociedades externas. 

39 • C
apítulo I

I • C
u

ltu
ra e Id

en
tid

ad
 M

ix
e

1. San Pedro y San Pablo Ayutla
2. Santo Domingo Tepuxtepec
3. Mixitlán de Reforma
4. Tamazulapam del Espíritu Santo
5. Santa María Tlahuitoltepec
6. Santa María Tepantlali
7. Totontepec Villa de Morelos
8. Atitlán
9. Asunción Cacalotepec

10. San Juan Juquila Mixe
11. Santiago Zacatepec
12. Santa María Alotepec
13. San Pedro Ocotepec
14. San Juan Cotzocón
15. San Miguel Quetzaltepec
16. Camotlán
17. Ixcuintepec
18. Mazatlán
19. Guichicovi

Subregión Alta

Subregión Media

Subregión Baja

96°15' 96°00'
-96

'03°59'54°59 95°15' 95°00'
-95

17
°1

5'
16

°4
5'

17
°3

0'

96°15'

17
°0

0'
17

16°45´
17°15'

17°30'

-96
96°00' 95°45' 95°15'

-95°
95°00'

17°00'
17

Los 19 municipios de la región Mixe en el estado de Oaxaca

1

3

7

8

9

12

10

13
15

16 17

18

19

11
14

4

5

2
6

nente señalar que a lo largo de este proyecto de tesis, se refe 
rirá indistintamente a la misma cultura en sus dos acepciones 
(Mixe o Ayuuk), ya que, como se analizará en el capítulo 
concerniente a la lengua, Mixe hace referencia a una término 
castellanizado que designada a la gente de esa región; mientras 
que Ayuuk es el término que designa a la comunidad que, valga 
la redundancia,  habla la lengua Ayuuk.

Los estudios referentes al origen del pueblo Mixe difieren 
entre sí, sin llegar a ser del todo convincentes. Son constantes 
las teorías que señalan la migración de una comunidad 
proveniente de Perú hacia la sierra Oaxaqueña a finales del 
siglo XIII, quienes a partir de la búsqueda del cerro del Zem-
poaltépetl (cuyo significado es “cerro de veinte picos” o de “las 
veinte divinidades”) se asentaron en las faldas de éste hasta llegar 
a formar el actual territorio Ayuuk. Sin embargo, en la actuali-
dad se ha manejado la teoría de que los mixes tienen una mayor 
relación con la cultura Olmeca, al encontrar rasgos lingüísticos 
comunes en ambos pueblos. Por otro lado, existen teorías que 
rayan en lo disparatado, ya que afirman que la procedencia del 
pueblo Mixe se encuentra en las regiones balcánicas de Europa, 
haciendo analogías sobre todo con la fonética del lenguaje de 
ambas regiones. Lo que es cierto, es que en la actualidad los 
Ayuuk, conscientes de su proceso histórico, se autodenominan 
como “los jamás conquistados”, acepción que se fundamenta en las 

constantes luchas que libraron los mixes contra los aztecas, sus 
vecinos los zapotecas, y principalmente contra los españoles, 
en la etapa histórica de México conocida como la Conquista, y 
que como fin último tenía el someter al pueblo Mixe para la 
colonización de su cultura y el subsecuente pago tributario. A 
pesar de la unión de sus enemigos en múltiples ataques contra 
el pueblo Mixe, ellos no tuvieron éxito alguno, sin embargo, la 
verdadera conquista que sufrió la “nación jamás conquistada” 
vino del lado espiritual, en donde a partir de 1529 los misio 
neros Dominicos entraron de manera pacífica a la región, 
impulsados por los deseos de convertir a los habitantes del 
pueblo Mixe a la religión cristiana. Es a partir de ese momento 
cuando comienza la aculturación de la comunidad, lo que 
resultaría en el resquebrajamiento de la verdadera identidad de 
los mixes, impulsada sobre todo, por los cambios propios de la 
nación mexicana y de la sociedad actual.

La comunidad Mixe se encuentra ubicada al noroeste de la 
capital del estado de Oaxaca, y se compone por cerca de 290 
comunidades y localidades asentadas dentro de 19 municipios, 
ocupando una extensión aproximada de 6,000 kilómetros 
cuadrados. A su vez, el territorio Mixe se divide, según su 
altitud y clima, en tres zonas: la parte alta o fría, la parte media 
o templada, y la parte baja o tierra caliente. La mayor parte del 
territorio es montañoso y selvático o boscoso, con excepción 

2.1 Orígenes y localización de la cultura 
Mixe

Como parte de la investigación de campo para la elaboración 
de este proyecto, se instaló un equipo de trabajo en un munici-
pio de la región Mixe (específicamente ubicado en la comuni-
dad de Tamazulapam Espíritu Santo), para después iniciar con 
la recolección de datos y el registro fotográfico de nuestro 
objeto de estudio. La primera impresión que brindó la zona 
Mixe, fue la de una región plagada de zonas boscosas en donde 
se podía contemplar un cielo completamente azul, vertientes 
montañosas, pendientes infinitas y sobre todo, una accidentada 
topografía. Desde el primer acercamiento a la comunidad, se 
percibió el sincretismo que conforma a la cultura Mixe, ya que 
desde el nombre, se establecen discrepancias que hacen refe 
rencia al uso de dos términos diferentes; como se indicará 
después a detalle, los mixes se autodenominan en su lengua de 
origen como el pueblo Ayuuk, lo cual en los términos de la 
lengua española, se interpretaría como la “gente del idioma 
florido”, concepto que engloba el elemento cultural que da 
pertenencia a una comunidad orgullosa de sus raíces y sus 
modos de ver la vida. A partir de este momento resulta perti-

Desde la perspectiva del diseño y la comunicación visual, la 
tarea de involucrarse en campos de estudio que, en primera 
instancia, parecen ajenos a la profesión, pero que en un análisis 
más concienzudo, ayudan a entender los procesos que resultan 
en las manifestaciones artísticas y visuales propios de una 
comunidad como lo es la Mixe. De acuerdo a ello, la etnografía 
y la antropología social nos han servido como herramientas 
indispensables para la mejor comprensión de los procesos 
sociales que han sufrido los mixes, y que sirven como base 
fundamental para el estudio de su arte popular. 

Para entender y ubicar el contexto en el que hemos de partir, 
resulta necesario una descripción general de la cultura y la 
identidad del pueblo Mixe, tratando de no caer en un análisis 
que se aleje de nuestro principal objeto de estudio (el arte 
popular), y que por otra parte, éste mismo análisis reconozca 
sus limitaciones que en los campos de estudio previamente 
mencionados se ha tratado de manera profunda y detallada. Lo 
anterior nos habla entonces de un proyecto multidisciplinario 
que, como veremos en capítulos posteriores, refleja en sus 
resultados un campo de estudio que hasta ahora resultaba prác-
ticamente nulo o desapercibido: el campo de lo visual.

Hablar de la cultura Mixe, es hablar de una comunidad que 
resume su existencia a través de la resistencia. Resistencia a los 
cambios culturales, sociales, religiosos, económicos, y demás 
procesos que involucran el devenir histórico de la sociedad 
humana en general, y de la nación mexicana en particular. A 
partir de la extensa investigación bibliográfica y de campo que 
se efectuó en el presente proyecto, hemos podido atestiguar 
constantes culturales que nos hablan de una sociedad que, en la 
actualidad, mantiene los rasgos de identidad inamovibles en sus 
raíces, pero con cierto desconcierto en sus tallos y ramifica-
ciones.



tidad. Cabe aclarar que los sonidos propios de su lengua al 
momento de hablarse en las diferentes zonas son iguales en su 
mayoría. Pero cuando se juntan y usan esos mismos sonidos en 
las palabras y en las frases, se pronuncian y se oyen diferentes 
en cada comunidad, por eso se dice que el la lengua Ayuuk 
tiene variantes dialectales.49 

A pesar de que la lengua funge un papel primordial en la identi-
dad del pueblo Mixe, la aculturación ha permeado de manera 
significante en este rublo, ya que en las prácticas de campo y en 
la convivencia diaria con el pueblo de Tamazulapam se percibió, 
que el sector joven de la población utiliza el español como su 
lengua de uso cotidiano, relegando la práctica del Ayuuk a la 
población más longeva. Según datos del INEGI, los resultados 
del censo del año 2000, arrojaron que la población Mixe 
fluctúa en poco más de 100 mil habitantes, de los cuales los 
mayores de 5 años que hablan su lengua son alrededor de 87 
mil, cifra que los coloca en el quinto sitio después de los 
hablantes del zapoteco, mixteco, chinanteco y mazateco, en 
orden descendente, en el estado de Oaxaca. De esos 87 mil 
hablantes, cerca de 58 mil hablan también el español, en tanto 
que sólo 28 500 (el 25% aprox.) hablan la lengua Ayuuk.50

No se puede cerrar el presente capítulo, sin hacer mención al 
referente fundamental de la identidad entre los Ayuuk, que 
como menciona Villagómez, se trata de la lengua Mixe. Se 
podrá compartir entre los distintos distritos mixes el vestido, la 
música, las festividades o la vocación comunal, pero la auto 
distinción primordial es la lengua. La palabra Mixe es de origen 
náhuatl y se deriva de la palabra mixtli, que significa “nube”. Sin 
embargo, los mixes se llaman a sí mismos Ayuuk jä’äy, y por lo 
tanto, la lengua que hablan es el Ayuuk, el mismo nombre con 
el que históricamente se conoce a este grupo étnico. La palabra 
Ayuuk está compuesta por los siguientes morfemas: a - idioma, 
palabra; ayuuk - montaña, florido, y yä’äy - gente, muchedum-
bre. Por lo que su significado puede traducirse como “gente del 
idioma florido”.48 

En palabras de los propios habitantes de la región, la lengua 
Ayuuk se caracteriza por ser práctica, metafórica, poética y 
reverencial, dependiendo del tiempo, espacio y de las personas 
que lo desarrollan, como consejeros, principales, adivinos, 
autoridades, así como el uso cotidiano de todos los habitantes. 
Por ejemplo, en los ritos ceremoniales se combina lo poético y 
lo reverencial; lo práctico y lo metafórico se utiliza más en la 
cotidianidad. Asimismo, para los mixes, su lengua significa vida 
–movimiento, herencia, historia, unidad, diversidad, comuni-
cación, transformación, resistencia, respeto, tolerancia e iden-

vez, alrededor de las celebraciones, se erigen mitos que hacen 
más profunda la adoración al Zempoaltépetl, como por ejem 
plo, que entre sus cuevas y grietas, se hayan tesoros dejados por 
el Rey Kontoy, o que éste mismo construyó un palacio repleto 
de tesoros, pero que se encuentra vigilado por bestias (o 
nahuales) y que sólo por medio de la adoración y el culto, y a 
través del sacrificio (de animales como las gallinas) es que esos 
tesoros pueden ser tomados por quienes realizan lo que ellos 
llaman las costumbres.

Esta dualidad simbólica del Rey Bueno y el Zempoal se toma 
como bastión de la identidad Mixe que, como se verá en capítu-
los posteriores, se observarán representados en sus artes popu-
lares, y que junto con los demás elementos de la naturaleza, 
servirán como la raíz primigenia para la creación artística de los 
Ayuuk.

Siguiendo con la teoría del origen del pueblo Mixe, se tiene la 
creencia que habitantes provenientes del Perú (los incas), 
salieron de sus tierras en busca del lugar sagrado que sus dioses 
les habían señalado para formar una nueva raza. Este  sitio lleva-
ba por nombre Zempoaltépetl, que en náhuatl significa 
Zempoalli-Veinte y Tépetl-Cerro, lo que se traduce en Lugar de 
los Veinte Cerros o las Veinte Divinidades. Es así como a las 
faldas de ésta elevación, se fundan los primeros asentamientos 
mixes y es también, a partir de su llegada a la región, que los 
pobladores le comienzan a rendir culto. Como se ha señalado, 
y como lo menciona también Yanga Villagómez Velázquez en su 
artículo “Pueblos indígenas de México y agua: mixes”, aquellos tiene 
arraigada la idea de pertenecer a un territorio común, marcado 
por puntos a través de los cuales los Ayuuk se relacionan con lo 
sobrenatural; estos puntos geográfico-ceremoniales están 
presididos por el Zempoaltépetl, que señala los límites de su 
territorio mediante elementos tales como piedras, ríos, 
manantiales, montañas, algunos de los cuales son también 
lugares de culto.47 

Por lo cual, múltiples son las ofrendas y ritos que hasta la fecha, 
los mixes realizan en ese lugar; fieles a sus creencias, las dife 
rentes alabanzas tienen como fin la buena cosecha, la mejoría 
en la situación económica de sus familias o la recuperación de 
la salud de algún enfermo, entre muchas otras peticiones. A su 

predicó la paz, la hermandad, enseñó el cultivo del maíz, el 
frijol y el picante, cambiando con esto su sistema de vida y de 
alimentación, protegiendo a todos los que le rodearon. Kontoy 
poseía un poder extraordinario que su sola presencia hacía que 
las fieras se amansaran, mandaba al rayo, al viento y al trueno 
como si fuera una persona; el viento era su mensajero y era 
capaz de abrir la tierra para esconderse y escapar de sus enemi-
gos.44 Les roba a los mestizos y a los ricos y esconde sus tesoros 
en unas cuevas. Es cuando emprende una pelea contra los zapo-
tecos y los españoles, quienes se habían aliado para someter al 
pueblo Mixe, pero son vencidos por Kontoy, que usa como 
armas el rayo y las piedras. Según ciertas versiones, Kontoy 
estaba construyendo su palacio o una iglesia cuando cantó el 
gallo y salió el sol; por eso las ruinas de Mitla (zona cercana a la 
región Mixe) quedaron inconclusas.45

 
Cuenta el Prof. Agustín Aguilar Domingo, que el Rey Bueno de 
los Mixes, como se refiere a Kontoy, al darse cuenta que sus 
súbditos estaban ya establecidos en sus pueblos y aldeas traba-
jando la tierra, cultivando el maíz, el frijol y el picante, en 
donde reinaba la paz y la hermandad, consideró que su misión 
estaba cumplida y que había llegado la hora de partir. En una 
procesión que llegó al lugar donde nació Kontoy, se despidió 
del pueblo Mixe no sin antes, dirigirles sus últimas palabras: 
“Me voy de esta tierra, pero cuando sepa que alguien los quiera acome-

ter, volveré al lado de ustedes y lucharemos de nuevo por la libertad”.46 
Se dice que no se llevó riqueza alguna, pero que el sitio de 
emplazamiento de su templo o palacio, se encuentra enclavado 
en alguna gruta del Cerro del Zempoaltépetl, símbolo sagrado 
que a continuación se expondrá.

Así, dos de las grandes representaciones que los mixes mani 
fiestan como parte de su identidad (y que más adelante se verán 
plasmadas en su arte popular) son los que se refieren al mito 
del Rey Kontoy y además, al cerro sagrado del Zempoaltépetl 
(mencionado como parte del ejemplo en el párrafo anterior).

El Rey Kontoy viene a darle continuidad a la tradición 
mitológica de las divinidades mesoamericanas que relacionan a 
los dioses con seres extraordinarios y cuyas características 
anatómicas, morfológicas y/o espirituales se representan por 
medio de animales o fenómenos naturales como la lluvia, la 
noche, el rayo o el sol. Muchas y variadas son las versiones que 
narran el nacimiento de Kontoy, pero en esencia, se trata de un 
ser que nace de un huevo, el cual se encontraba flotando en un 
lago (algunas versiones refieren que el huevo se encontraba en 
una cueva) y que a su vez, fue recogido por una pareja de 
ancianos. El niño que surge tiene como características zoomor-
fas un pie con garras de fiera y en el otro, dedos de pollo, pero 
de corazón noble y generoso. Al incorporarse a los mixes, 

una cosmovisión propia, una manera muy particular de ver, concebir e 
interpretar el mundo; en otros términos, cuenta con una cultura, misma 
que está compuesta, a su vez, por diversos elementos o componentes 
[…]. Desde esta perspectiva se habla de una identidad étnica, 
lingüística y cultural, es decir, la identidad de un colectivo de 
personas con un pueblo, una lengua y una cultura determina-
das.43 

Si bien es cierto que la región Mixe es extensa, y que en dos de 
sus zonas, la media y la alta, están más familiarizados con los 
símbolos de identificación que a continuación describiremos, 
generalizaremos éstos sin hacer distinción del grado de 
adhesión que ellos tengan en determinadas zonas, ya que por 
ejemplo, en la región baja, la población no está del todo ligada 
con determinados ritos o cultos ancestrales, así como los 
lugares en donde se realizan éstos. Lo anterior tiene una expli-
cación que guarda íntima relación con la geografía del lugar y 
su cercanía con los pobladores de dichas regiones; así, sitios 
como Jaltepec de Candayoc, perteneciente a la zona baja, tiene 
mayor lejanía con el cerro del Zempoaltépetl, y por lo tanto, 
sus habitantes realizan en menor grado los ritos sagrados dirigi-
dos a este centro ceremonial; y por otra parte, localidades 
como Tlahuitoltepec o Tamazulapam, pertenecientes a la zona 
alta, ofrendan en mayor grado a dicho cerro, debido a la pro 
ximidad del “Zempoal” (como ellos le llaman) con aquellas 
regiones mixes.

Del mismo modo, Margarita M. Cortés señala que la identidad 
Mixe “se manifiesta en sus valores culturales partiendo de la unidad 
prevaleciente y comunicándose e interactuando. Se reconocen como 
miembros de un pueblo así como son reconocidos por otros grupos 
étnicos. Se puede considerar que el grupo Mixe se reconoce como un 
grupo étnico dentro de la sociedad oaxaqueña y mexicana por tener 
una serie de características que interactúan en su vida diaria”.41

Hasta aquí, el territorio y su entorno conforman la base medu-
lar que vincula a los mixes con su origen, ya sea éste real o 
mítico (tal como se señalará más adelante). Las etnias con base 
territorial, como lo indica Nahmad Sitton, generalmente 
tienen más fundamentos para reclamar y conservar su identi-
dad que aquellas que carecen de ellas. Sin embargo, existen 
autores que integran al territorio de los mixes los sistemas 
étnico-políticos como parte de su identidad. Gabriela Kraemer 
afirma que sólo si los símbolos políticos presentan alguna 
continuidad con los mitos, creencias y valores que la comuni-
dad política ya tenía, pueden ser aceptados como guía de la 
comunidad; sin embargo, señala que para cumplir este papel 
tiene que ser transformados –de sistemas ideológicos comple-
jos y diferenciados para las distintas comunidades y para espe-
cialistas religiosos y el común de la gente– en símbolos senci 
llos penetrantes para todos. Asimismo, puede decirse que el 
pueblo Ayuuk construye su identidad porque existe un proyec-

to étnico-político cuyo eje es la autonomía de este pueblo, una 
autonomía basada en el gobierno por “usos y costumbres”, en la 
administración de justicia de acuerdo con un sistema normati-
vo propio, en una organización regional de las comunidades y 
municipios mixes y en el fortalecimiento de la lengua mixe. Un 
símbolo de este proyecto es la historia Mixe, la cual resalta el 
valor de este pueblo por el que pretende haberse ganado, como 
previamente lo señalamos, el título de pueblo jamás conquista-
do.42 

Es a partir de este punto, que resulta pertinente acotar las 
constantes simbólicas y sígnicas que revelan la concepción 
propia del universo Mixe, mismas que estarán representados en 
los temas forjados en su arte popular, punto central al cual está 
dirigido este proyecto de investigación.

A manera de conclusión de la primera parte de este capítulo (la 
cosmovisión e identidad Ayuuk) y al mismo tiempo, como 
introducción a los símbolos de identificación de la región Mixe,  
el Centro de Estudios Ayuuk-Universidad Indígena Intercultu 
ral Ayuuk, refiere al respecto que “cada colectivo humano cuenta 
con un conjunto de símbolos específicos que va forjando a través de un 
largo y complejo proceso histórico y en torno a los cuales va 
construyendo una identidad que lo distingue y lo hace diferente de 
otros colectivos como comunidades y pueblos. Ahora, cada pueblo tiene 

ra nacional consideran que los ritos paganos no son civilizados pero 
para los más conservadores los dos grupos de ceremonias son esenciales. 
Así un curandero puede recomendar un rito católico o un rito pagano 
[…] El aislamiento permitió a los mixes incorporar ciertos aspectos de 
la cultura nueva en una estructura paralela o con un mínimo de sincre-
tismo o sustitución de elementos”.39

2.3 Símbolos de la identidad Mixe

A partir de la cosmovisión Mixe, podemos codificar una identi-
dad propia que tiene su punto de partida en la relación 
tierra-hombre/hombre-tierra, tal como lo refieren los propios 
habitantes de las comunidades del pueblo Ayuuk, al afirmar que 
“todo ser humano adquiere su identidad cultural con relación al pueblo 
al que pertenece, en donde lleva a cabo su relación plena de la comuni-
dad […], entendiendo que cada sujeto tiene la capacidad de pensar, 
actuar, ser y estar, sin embargo, necesita convivir, intercambiar y 
enriquecer experiencias con otros individuos, esto se fortalece a través de 
la unidad (lengua, servicios comunitarios, historia, territorio, orga 
nización social, religiosidad, fiestas tradicionales –nosotros 
añadiríamos arte–), en donde se construyen y reconstruyen los conoci-
mientos para lograr un desarrollo colectivo y vivir en forma armónica 
con la naturaleza”.40 

so”,37 y Torres Cisneros agrega, “[…]en ellas se establecen vínculos 
y se refuerzan los lazos de unión entre individuos y comunidades; 
asimismo, generan el ascenso social en el interior de la comunidad, a 
través del desempeño de las mayordomías, y propician el comercio, 
además de intensificar las relaciones sociales interregionales; en ciertos 
casos, señalan los ritmos del calendario agrícola y el cambio de 
estaciones; es de notar que la ceremonia sacrificial se considera una 
fiesta”.38

Punto importante de esta investigación, recae en la acultura-
ción del pueblo mixe. Como anteriormente se señaló, la 
conquista espiritual  fue la que vino a crear el sincretismo de la 
religión cristiana con las creencias, llamadas “paganas”, del 
pueblo Ayuuk. Con la llegada de las misiones dominicas 
durante la “conquista española” (1558), la región no quedó 
exenta del proceso de evangelización y fue así como surgió una 
mezcla de creencias, que hasta el día de hoy, conviven en una 
especie de hibrido religioso con características propias. Ralph 
L. Beals señala que “tanto las ideas y las creencias como las ceremo-
nias se presentan en formas que han cambiado poco a partir de una 
versión sencilla de los comienzos del siglo XVI. A veces en algunos 
pueblos se utiliza la iglesia para ritos de tipo indígena y los oficiales de 
origen español tienen que participar en tales rituales, pero la forma de 
los ritos católicos no ha sido contaminada con elementos indígenas 
[…] Entre los mixes actuales, los que tienen más contacto con la cultu-

voz de la comunidad Ayuuk se manifiesta que “la cultura proviene 
pues, desde el alma de nuestros antepasados, desde el seno de nuestra 
madre tierra. El hombre y la tierra fundidos en una sola cosa y al 
mismo tiempo en dos realidades distintas que no pueden sobrevivir la 
una sin la otra, unidos dialécticamente: de la tierra recibimos la vida, a 
la tierra tenemos que cuidarla, protegerla, ayudarla a sobrevivir porque 
en ello va nuestra existencia misma como hombres”. 33 

Bajo esta pauta, múltiples autores no hacen sino constatar esa 
relación intrínseca de los mixes con su tierra, ya que como 
señala Gustavo Torres “si bien en general se puede hablar de una 
cosmovisión indígena que tiene a la madre tierra como uno de los 
elementos centrales, entre los mixes se trata de una verdadera geovisión, 
ya que la tierra es el elemento central de la existencia biológica, social 
y simbólica”.34 Como extensión de la naturaleza, el sol, la luna, 
los astros y los planetas también confluyen en la cosmovisión 
del pueblo mixe. Fieles a la tradición mesoamericana, éstos son 
idolatrados y festejados en rituales y ceremonias donde se les 
rinde devoción absoluta: "El mixe tradicionalista por excelencia, 
rinde culto al viento, al rayo y la lluvia, para que recojan cosecha abun-
dante. Así es que, el mixe pone fe y credo en los fenómenos naturales”.35 
Los animales ocupan, del mismo modo, un lugar privilegiado 
en el pensamiento mixe. Se les considera como anunciadores 
y/o mensajeros de acontecimientos importantes para el 
individuo y los suyos.

Francisco Ramos ofrece una síntesis que no deja duda sobre la 
cosmovisión de nuestro sujeto de estudio, y tal como lo men-
cionamos, refiere al medio ambiente como aquel ente que ha 
contribuido a afianzar sus esquemas sociales y culturales. La 
cosmovisión se asocia a su vida ceremonial y ritual, las que a su 
vez están asociadas a los ciclos de la naturaleza, que son cimien-
to de su tradición, y de esta forma, poseen espacio y tiempo 
que se consolida y revitaliza generación tras generación. Vemos 
en los Mixes, las constantes simbólicas de los pueblos mesoa-
mericanos como los sacrificios y rituales, que son el medio para 
solicitar ayuda (adivinatorios), protección y buenaventura en la 
vida. También son constantes los sacrificios de animales como 
el guajolote, el gallo y en menor medida los gatos y los perros, 
junto con el uso de plantas como el maíz, el ocote, flores y 
bebidas. El maíz es la planta más importante para los Mixes. Sus 
montañas, cumbres, cuevas, campos de cultivo, altar familiar, 
cementerio y patios de las casas son los lugares donde se reali-
zan sacrificios, realizados en fechas especiales como año nuevo, 
fiestas patronales, de difuntos, el periodo agrícola, etc.36 

No podemos dejar de señalar a la fiesta como parte medular de 
la cosmovisión Mixe, ya que, como refiere Guido Münch 
Galindo, “en la fiesta culmina el ideal de convivencia, de unidad social 
y bienestar, visto como origen y destino del ser. La fiesta se transfiere a 
la imagen simbólica de la creación del hombre, su mundo y su univer-

C
u

lt
u

ra
 e

 I
d

en
ti

d
ad

 M
ix

e 
• 

C
ap

ít
ul

o 
I

I 
• 

40

En el siguiente punto se explicará la conformación de esa 
cosmovisión que es, a nuestro modo de ver, la base fundamen-
tal sobre la cual recae toda manifestación artística del pueblo 
Mixe.

2.2 La cosmovisión  Mixe

Internarse en la cosmovisión del pueblo Mixe, resulta transitar 
a través de un universo que contempla a la naturaleza como la 
generadora de vida y a la cual se le rinde un respeto y amor 
absoluto. Tal como lo pudimos analizar en el primer capítulo de 
esta tesis, el concepto de identidad étnica, en el caso concreto 
de la cultura Mixe, queda de manifiesto al integrar a la natu-
raleza como el territorio sagrado de esa identidad a la cual nos 
referimos. Sobre esta línea, Nahmad Sittón afirma que “los mixes 
han construido su cultura dentro de un contexto ambiental que conocen 
y reconocen ampliamente. Se han adaptado a su medio y, al mismo 
tiempo, lo han acondicionado a su propio sistema de vida. Existe un 
conocimiento ampliamente difundido acerca de cuáles son los pueblos y 
las comunidades que se identifican como mixes, donde se reconocen los 
límites internos de cada comunidad y se da cuenta de la geografía en 
que viven”.32  Vemos entonces que el apego a la tierra es la base 
medular sobre la cual recae la cultura Mixe, y tan es así, que en 

de las tierras bajas, donde los terrenos se aplanan y predomina 
la calurosa sabana. El paisaje está conformado por cerros de 
gran tamaño, nubes, arroyos, cascadas, ríos, bosques y selvas, 
lo que da como resultado una diversidad de microclimas y 
variedades de flora y fauna. Así pues, el actual Distrito Mixe 
comprende los siguientes municipios: Tlahuitoltepec, Ayutla, 
Cacalotepec, Tepantlali, Tepuxtepec, Totontepec, Tamazulapam 
y Mixistlán, en la parte alta; Ocotepec, Atitlán, Alotepec, 
Juquila Mixe, Camotlán, Zacatepec, Quetzaltepec e Ixcuinte 
pec, en la parte media, y Mazatlán, Cotzocón y Guichicovi, en 
la parte baja.31

 
A pesar de que nos referirnos al pueblo Mixe como una unidad 
cultural, es necesario aclarar que, entre la totalidad de las 
comunidades que integran el distrito Ayuuk, existen diferen-
cias considerables que se manifiestan de una región a otra, por 
ejemplo, entre los municipios de la región alta y la baja, la indu-
mentaria, las costumbres, la gastronomía, las actividades 
económicas, las expresiones artísticas y hasta la lengua, 
presentan cambios significativos; sin embargo, también es 
preciso señalar que del mismo modo, en la raíz primigenia de 
toda la cultura Mixe, coexiste una cosmovisión arraigada y 
autóctona que los distingue de las demás culturas y que la hace 
única a los ojos de las sociedades externas. 

nente señalar que a lo largo de este proyecto de tesis, se refe 
rirá indistintamente a la misma cultura en sus dos acepciones 
(Mixe o Ayuuk), ya que, como se analizará en el capítulo 
concerniente a la lengua, Mixe hace referencia a una término 
castellanizado que designada a la gente de esa región; mientras 
que Ayuuk es el término que designa a la comunidad que, valga 
la redundancia,  habla la lengua Ayuuk.

Los estudios referentes al origen del pueblo Mixe difieren 
entre sí, sin llegar a ser del todo convincentes. Son constantes 
las teorías que señalan la migración de una comunidad 
proveniente de Perú hacia la sierra Oaxaqueña a finales del 
siglo XIII, quienes a partir de la búsqueda del cerro del Zem-
poaltépetl (cuyo significado es “cerro de veinte picos” o de “las 
veinte divinidades”) se asentaron en las faldas de éste hasta llegar 
a formar el actual territorio Ayuuk. Sin embargo, en la actuali-
dad se ha manejado la teoría de que los mixes tienen una mayor 
relación con la cultura Olmeca, al encontrar rasgos lingüísticos 
comunes en ambos pueblos. Por otro lado, existen teorías que 
rayan en lo disparatado, ya que afirman que la procedencia del 
pueblo Mixe se encuentra en las regiones balcánicas de Europa, 
haciendo analogías sobre todo con la fonética del lenguaje de 
ambas regiones. Lo que es cierto, es que en la actualidad los 
Ayuuk, conscientes de su proceso histórico, se autodenominan 
como “los jamás conquistados”, acepción que se fundamenta en las 

constantes luchas que libraron los mixes contra los aztecas, sus 
vecinos los zapotecas, y principalmente contra los españoles, 
en la etapa histórica de México conocida como la Conquista, y 
que como fin último tenía el someter al pueblo Mixe para la 
colonización de su cultura y el subsecuente pago tributario. A 
pesar de la unión de sus enemigos en múltiples ataques contra 
el pueblo Mixe, ellos no tuvieron éxito alguno, sin embargo, la 
verdadera conquista que sufrió la “nación jamás conquistada” 
vino del lado espiritual, en donde a partir de 1529 los misio 
neros Dominicos entraron de manera pacífica a la región, 
impulsados por los deseos de convertir a los habitantes del 
pueblo Mixe a la religión cristiana. Es a partir de ese momento 
cuando comienza la aculturación de la comunidad, lo que 
resultaría en el resquebrajamiento de la verdadera identidad de 
los mixes, impulsada sobre todo, por los cambios propios de la 
nación mexicana y de la sociedad actual.

La comunidad Mixe se encuentra ubicada al noroeste de la 
capital del estado de Oaxaca, y se compone por cerca de 290 
comunidades y localidades asentadas dentro de 19 municipios, 
ocupando una extensión aproximada de 6,000 kilómetros 
cuadrados. A su vez, el territorio Mixe se divide, según su 
altitud y clima, en tres zonas: la parte alta o fría, la parte media 
o templada, y la parte baja o tierra caliente. La mayor parte del 
territorio es montañoso y selvático o boscoso, con excepción 

2.1 Orígenes y localización de la cultura 
Mixe

Como parte de la investigación de campo para la elaboración 
de este proyecto, se instaló un equipo de trabajo en un munici-
pio de la región Mixe (específicamente ubicado en la comuni-
dad de Tamazulapam Espíritu Santo), para después iniciar con 
la recolección de datos y el registro fotográfico de nuestro 
objeto de estudio. La primera impresión que brindó la zona 
Mixe, fue la de una región plagada de zonas boscosas en donde 
se podía contemplar un cielo completamente azul, vertientes 
montañosas, pendientes infinitas y sobre todo, una accidentada 
topografía. Desde el primer acercamiento a la comunidad, se 
percibió el sincretismo que conforma a la cultura Mixe, ya que 
desde el nombre, se establecen discrepancias que hacen refe 
rencia al uso de dos términos diferentes; como se indicará 
después a detalle, los mixes se autodenominan en su lengua de 
origen como el pueblo Ayuuk, lo cual en los términos de la 
lengua española, se interpretaría como la “gente del idioma 
florido”, concepto que engloba el elemento cultural que da 
pertenencia a una comunidad orgullosa de sus raíces y sus 
modos de ver la vida. A partir de este momento resulta perti-

Desde la perspectiva del diseño y la comunicación visual, la 
tarea de involucrarse en campos de estudio que, en primera 
instancia, parecen ajenos a la profesión, pero que en un análisis 
más concienzudo, ayudan a entender los procesos que resultan 
en las manifestaciones artísticas y visuales propios de una 
comunidad como lo es la Mixe. De acuerdo a ello, la etnografía 
y la antropología social nos han servido como herramientas 
indispensables para la mejor comprensión de los procesos 
sociales que han sufrido los mixes, y que sirven como base 
fundamental para el estudio de su arte popular. 

Para entender y ubicar el contexto en el que hemos de partir, 
resulta necesario una descripción general de la cultura y la 
identidad del pueblo Mixe, tratando de no caer en un análisis 
que se aleje de nuestro principal objeto de estudio (el arte 
popular), y que por otra parte, éste mismo análisis reconozca 
sus limitaciones que en los campos de estudio previamente 
mencionados se ha tratado de manera profunda y detallada. Lo 
anterior nos habla entonces de un proyecto multidisciplinario 
que, como veremos en capítulos posteriores, refleja en sus 
resultados un campo de estudio que hasta ahora resultaba prác-
ticamente nulo o desapercibido: el campo de lo visual.

Hablar de la cultura Mixe, es hablar de una comunidad que 
resume su existencia a través de la resistencia. Resistencia a los 
cambios culturales, sociales, religiosos, económicos, y demás 
procesos que involucran el devenir histórico de la sociedad 
humana en general, y de la nación mexicana en particular. A 
partir de la extensa investigación bibliográfica y de campo que 
se efectuó en el presente proyecto, hemos podido atestiguar 
constantes culturales que nos hablan de una sociedad que, en la 
actualidad, mantiene los rasgos de identidad inamovibles en sus 
raíces, pero con cierto desconcierto en sus tallos y ramifica-
ciones.



tidad. Cabe aclarar que los sonidos propios de su lengua al 
momento de hablarse en las diferentes zonas son iguales en su 
mayoría. Pero cuando se juntan y usan esos mismos sonidos en 
las palabras y en las frases, se pronuncian y se oyen diferentes 
en cada comunidad, por eso se dice que el la lengua Ayuuk 
tiene variantes dialectales.49 

A pesar de que la lengua funge un papel primordial en la identi-
dad del pueblo Mixe, la aculturación ha permeado de manera 
significante en este rublo, ya que en las prácticas de campo y en 
la convivencia diaria con el pueblo de Tamazulapam se percibió, 
que el sector joven de la población utiliza el español como su 
lengua de uso cotidiano, relegando la práctica del Ayuuk a la 
población más longeva. Según datos del INEGI, los resultados 
del censo del año 2000, arrojaron que la población Mixe 
fluctúa en poco más de 100 mil habitantes, de los cuales los 
mayores de 5 años que hablan su lengua son alrededor de 87 
mil, cifra que los coloca en el quinto sitio después de los 
hablantes del zapoteco, mixteco, chinanteco y mazateco, en 
orden descendente, en el estado de Oaxaca. De esos 87 mil 
hablantes, cerca de 58 mil hablan también el español, en tanto 
que sólo 28 500 (el 25% aprox.) hablan la lengua Ayuuk.50

No se puede cerrar el presente capítulo, sin hacer mención al 
referente fundamental de la identidad entre los Ayuuk, que 
como menciona Villagómez, se trata de la lengua Mixe. Se 
podrá compartir entre los distintos distritos mixes el vestido, la 
música, las festividades o la vocación comunal, pero la auto 
distinción primordial es la lengua. La palabra Mixe es de origen 
náhuatl y se deriva de la palabra mixtli, que significa “nube”. Sin 
embargo, los mixes se llaman a sí mismos Ayuuk jä’äy, y por lo 
tanto, la lengua que hablan es el Ayuuk, el mismo nombre con 
el que históricamente se conoce a este grupo étnico. La palabra 
Ayuuk está compuesta por los siguientes morfemas: a - idioma, 
palabra; ayuuk - montaña, florido, y yä’äy - gente, muchedum-
bre. Por lo que su significado puede traducirse como “gente del 
idioma florido”.48 

En palabras de los propios habitantes de la región, la lengua 
Ayuuk se caracteriza por ser práctica, metafórica, poética y 
reverencial, dependiendo del tiempo, espacio y de las personas 
que lo desarrollan, como consejeros, principales, adivinos, 
autoridades, así como el uso cotidiano de todos los habitantes. 
Por ejemplo, en los ritos ceremoniales se combina lo poético y 
lo reverencial; lo práctico y lo metafórico se utiliza más en la 
cotidianidad. Asimismo, para los mixes, su lengua significa vida 
–movimiento, herencia, historia, unidad, diversidad, comuni-
cación, transformación, resistencia, respeto, tolerancia e iden-

vez, alrededor de las celebraciones, se erigen mitos que hacen 
más profunda la adoración al Zempoaltépetl, como por ejem 
plo, que entre sus cuevas y grietas, se hayan tesoros dejados por 
el Rey Kontoy, o que éste mismo construyó un palacio repleto 
de tesoros, pero que se encuentra vigilado por bestias (o 
nahuales) y que sólo por medio de la adoración y el culto, y a 
través del sacrificio (de animales como las gallinas) es que esos 
tesoros pueden ser tomados por quienes realizan lo que ellos 
llaman las costumbres.

Esta dualidad simbólica del Rey Bueno y el Zempoal se toma 
como bastión de la identidad Mixe que, como se verá en capítu-
los posteriores, se observarán representados en sus artes popu-
lares, y que junto con los demás elementos de la naturaleza, 
servirán como la raíz primigenia para la creación artística de los 
Ayuuk.

Siguiendo con la teoría del origen del pueblo Mixe, se tiene la 
creencia que habitantes provenientes del Perú (los incas), 
salieron de sus tierras en busca del lugar sagrado que sus dioses 
les habían señalado para formar una nueva raza. Este  sitio lleva-
ba por nombre Zempoaltépetl, que en náhuatl significa 
Zempoalli-Veinte y Tépetl-Cerro, lo que se traduce en Lugar de 
los Veinte Cerros o las Veinte Divinidades. Es así como a las 
faldas de ésta elevación, se fundan los primeros asentamientos 
mixes y es también, a partir de su llegada a la región, que los 
pobladores le comienzan a rendir culto. Como se ha señalado, 
y como lo menciona también Yanga Villagómez Velázquez en su 
artículo “Pueblos indígenas de México y agua: mixes”, aquellos tiene 
arraigada la idea de pertenecer a un territorio común, marcado 
por puntos a través de los cuales los Ayuuk se relacionan con lo 
sobrenatural; estos puntos geográfico-ceremoniales están 
presididos por el Zempoaltépetl, que señala los límites de su 
territorio mediante elementos tales como piedras, ríos, 
manantiales, montañas, algunos de los cuales son también 
lugares de culto.47 

Por lo cual, múltiples son las ofrendas y ritos que hasta la fecha, 
los mixes realizan en ese lugar; fieles a sus creencias, las dife 
rentes alabanzas tienen como fin la buena cosecha, la mejoría 
en la situación económica de sus familias o la recuperación de 
la salud de algún enfermo, entre muchas otras peticiones. A su 

predicó la paz, la hermandad, enseñó el cultivo del maíz, el 
frijol y el picante, cambiando con esto su sistema de vida y de 
alimentación, protegiendo a todos los que le rodearon. Kontoy 
poseía un poder extraordinario que su sola presencia hacía que 
las fieras se amansaran, mandaba al rayo, al viento y al trueno 
como si fuera una persona; el viento era su mensajero y era 
capaz de abrir la tierra para esconderse y escapar de sus enemi-
gos.44 Les roba a los mestizos y a los ricos y esconde sus tesoros 
en unas cuevas. Es cuando emprende una pelea contra los zapo-
tecos y los españoles, quienes se habían aliado para someter al 
pueblo Mixe, pero son vencidos por Kontoy, que usa como 
armas el rayo y las piedras. Según ciertas versiones, Kontoy 
estaba construyendo su palacio o una iglesia cuando cantó el 
gallo y salió el sol; por eso las ruinas de Mitla (zona cercana a la 
región Mixe) quedaron inconclusas.45

 
Cuenta el Prof. Agustín Aguilar Domingo, que el Rey Bueno de 
los Mixes, como se refiere a Kontoy, al darse cuenta que sus 
súbditos estaban ya establecidos en sus pueblos y aldeas traba-
jando la tierra, cultivando el maíz, el frijol y el picante, en 
donde reinaba la paz y la hermandad, consideró que su misión 
estaba cumplida y que había llegado la hora de partir. En una 
procesión que llegó al lugar donde nació Kontoy, se despidió 
del pueblo Mixe no sin antes, dirigirles sus últimas palabras: 
“Me voy de esta tierra, pero cuando sepa que alguien los quiera acome-

ter, volveré al lado de ustedes y lucharemos de nuevo por la libertad”.46 
Se dice que no se llevó riqueza alguna, pero que el sitio de 
emplazamiento de su templo o palacio, se encuentra enclavado 
en alguna gruta del Cerro del Zempoaltépetl, símbolo sagrado 
que a continuación se expondrá.

Así, dos de las grandes representaciones que los mixes mani 
fiestan como parte de su identidad (y que más adelante se verán 
plasmadas en su arte popular) son los que se refieren al mito 
del Rey Kontoy y además, al cerro sagrado del Zempoaltépetl 
(mencionado como parte del ejemplo en el párrafo anterior).

El Rey Kontoy viene a darle continuidad a la tradición 
mitológica de las divinidades mesoamericanas que relacionan a 
los dioses con seres extraordinarios y cuyas características 
anatómicas, morfológicas y/o espirituales se representan por 
medio de animales o fenómenos naturales como la lluvia, la 
noche, el rayo o el sol. Muchas y variadas son las versiones que 
narran el nacimiento de Kontoy, pero en esencia, se trata de un 
ser que nace de un huevo, el cual se encontraba flotando en un 
lago (algunas versiones refieren que el huevo se encontraba en 
una cueva) y que a su vez, fue recogido por una pareja de 
ancianos. El niño que surge tiene como características zoomor-
fas un pie con garras de fiera y en el otro, dedos de pollo, pero 
de corazón noble y generoso. Al incorporarse a los mixes, 

una cosmovisión propia, una manera muy particular de ver, concebir e 
interpretar el mundo; en otros términos, cuenta con una cultura, misma 
que está compuesta, a su vez, por diversos elementos o componentes 
[…]. Desde esta perspectiva se habla de una identidad étnica, 
lingüística y cultural, es decir, la identidad de un colectivo de 
personas con un pueblo, una lengua y una cultura determina-
das.43 

Si bien es cierto que la región Mixe es extensa, y que en dos de 
sus zonas, la media y la alta, están más familiarizados con los 
símbolos de identificación que a continuación describiremos, 
generalizaremos éstos sin hacer distinción del grado de 
adhesión que ellos tengan en determinadas zonas, ya que por 
ejemplo, en la región baja, la población no está del todo ligada 
con determinados ritos o cultos ancestrales, así como los 
lugares en donde se realizan éstos. Lo anterior tiene una expli-
cación que guarda íntima relación con la geografía del lugar y 
su cercanía con los pobladores de dichas regiones; así, sitios 
como Jaltepec de Candayoc, perteneciente a la zona baja, tiene 
mayor lejanía con el cerro del Zempoaltépetl, y por lo tanto, 
sus habitantes realizan en menor grado los ritos sagrados dirigi-
dos a este centro ceremonial; y por otra parte, localidades 
como Tlahuitoltepec o Tamazulapam, pertenecientes a la zona 
alta, ofrendan en mayor grado a dicho cerro, debido a la pro 
ximidad del “Zempoal” (como ellos le llaman) con aquellas 
regiones mixes.

Del mismo modo, Margarita M. Cortés señala que la identidad 
Mixe “se manifiesta en sus valores culturales partiendo de la unidad 
prevaleciente y comunicándose e interactuando. Se reconocen como 
miembros de un pueblo así como son reconocidos por otros grupos 
étnicos. Se puede considerar que el grupo Mixe se reconoce como un 
grupo étnico dentro de la sociedad oaxaqueña y mexicana por tener 
una serie de características que interactúan en su vida diaria”.41

Hasta aquí, el territorio y su entorno conforman la base medu-
lar que vincula a los mixes con su origen, ya sea éste real o 
mítico (tal como se señalará más adelante). Las etnias con base 
territorial, como lo indica Nahmad Sitton, generalmente 
tienen más fundamentos para reclamar y conservar su identi-
dad que aquellas que carecen de ellas. Sin embargo, existen 
autores que integran al territorio de los mixes los sistemas 
étnico-políticos como parte de su identidad. Gabriela Kraemer 
afirma que sólo si los símbolos políticos presentan alguna 
continuidad con los mitos, creencias y valores que la comuni-
dad política ya tenía, pueden ser aceptados como guía de la 
comunidad; sin embargo, señala que para cumplir este papel 
tiene que ser transformados –de sistemas ideológicos comple-
jos y diferenciados para las distintas comunidades y para espe-
cialistas religiosos y el común de la gente– en símbolos senci 
llos penetrantes para todos. Asimismo, puede decirse que el 
pueblo Ayuuk construye su identidad porque existe un proyec-

to étnico-político cuyo eje es la autonomía de este pueblo, una 
autonomía basada en el gobierno por “usos y costumbres”, en la 
administración de justicia de acuerdo con un sistema normati-
vo propio, en una organización regional de las comunidades y 
municipios mixes y en el fortalecimiento de la lengua mixe. Un 
símbolo de este proyecto es la historia Mixe, la cual resalta el 
valor de este pueblo por el que pretende haberse ganado, como 
previamente lo señalamos, el título de pueblo jamás conquista-
do.42 

Es a partir de este punto, que resulta pertinente acotar las 
constantes simbólicas y sígnicas que revelan la concepción 
propia del universo Mixe, mismas que estarán representados en 
los temas forjados en su arte popular, punto central al cual está 
dirigido este proyecto de investigación.

A manera de conclusión de la primera parte de este capítulo (la 
cosmovisión e identidad Ayuuk) y al mismo tiempo, como 
introducción a los símbolos de identificación de la región Mixe,  
el Centro de Estudios Ayuuk-Universidad Indígena Intercultu 
ral Ayuuk, refiere al respecto que “cada colectivo humano cuenta 
con un conjunto de símbolos específicos que va forjando a través de un 
largo y complejo proceso histórico y en torno a los cuales va 
construyendo una identidad que lo distingue y lo hace diferente de 
otros colectivos como comunidades y pueblos. Ahora, cada pueblo tiene 

ra nacional consideran que los ritos paganos no son civilizados pero 
para los más conservadores los dos grupos de ceremonias son esenciales. 
Así un curandero puede recomendar un rito católico o un rito pagano 
[…] El aislamiento permitió a los mixes incorporar ciertos aspectos de 
la cultura nueva en una estructura paralela o con un mínimo de sincre-
tismo o sustitución de elementos”.39

2.3 Símbolos de la identidad Mixe

A partir de la cosmovisión Mixe, podemos codificar una identi-
dad propia que tiene su punto de partida en la relación 
tierra-hombre/hombre-tierra, tal como lo refieren los propios 
habitantes de las comunidades del pueblo Ayuuk, al afirmar que 
“todo ser humano adquiere su identidad cultural con relación al pueblo 
al que pertenece, en donde lleva a cabo su relación plena de la comuni-
dad […], entendiendo que cada sujeto tiene la capacidad de pensar, 
actuar, ser y estar, sin embargo, necesita convivir, intercambiar y 
enriquecer experiencias con otros individuos, esto se fortalece a través de 
la unidad (lengua, servicios comunitarios, historia, territorio, orga 
nización social, religiosidad, fiestas tradicionales –nosotros 
añadiríamos arte–), en donde se construyen y reconstruyen los conoci-
mientos para lograr un desarrollo colectivo y vivir en forma armónica 
con la naturaleza”.40 

so”,37 y Torres Cisneros agrega, “[…]en ellas se establecen vínculos 
y se refuerzan los lazos de unión entre individuos y comunidades; 
asimismo, generan el ascenso social en el interior de la comunidad, a 
través del desempeño de las mayordomías, y propician el comercio, 
además de intensificar las relaciones sociales interregionales; en ciertos 
casos, señalan los ritmos del calendario agrícola y el cambio de 
estaciones; es de notar que la ceremonia sacrificial se considera una 
fiesta”.38

Punto importante de esta investigación, recae en la acultura-
ción del pueblo mixe. Como anteriormente se señaló, la 
conquista espiritual  fue la que vino a crear el sincretismo de la 
religión cristiana con las creencias, llamadas “paganas”, del 
pueblo Ayuuk. Con la llegada de las misiones dominicas 
durante la “conquista española” (1558), la región no quedó 
exenta del proceso de evangelización y fue así como surgió una 
mezcla de creencias, que hasta el día de hoy, conviven en una 
especie de hibrido religioso con características propias. Ralph 
L. Beals señala que “tanto las ideas y las creencias como las ceremo-
nias se presentan en formas que han cambiado poco a partir de una 
versión sencilla de los comienzos del siglo XVI. A veces en algunos 
pueblos se utiliza la iglesia para ritos de tipo indígena y los oficiales de 
origen español tienen que participar en tales rituales, pero la forma de 
los ritos católicos no ha sido contaminada con elementos indígenas 
[…] Entre los mixes actuales, los que tienen más contacto con la cultu-

41 • C
apítulo I

I • C
u

ltu
ra e Id

en
tid

ad
 M

ix
e

voz de la comunidad Ayuuk se manifiesta que “la cultura proviene 
pues, desde el alma de nuestros antepasados, desde el seno de nuestra 
madre tierra. El hombre y la tierra fundidos en una sola cosa y al 
mismo tiempo en dos realidades distintas que no pueden sobrevivir la 
una sin la otra, unidos dialécticamente: de la tierra recibimos la vida, a 
la tierra tenemos que cuidarla, protegerla, ayudarla a sobrevivir porque 
en ello va nuestra existencia misma como hombres”. 33 

Bajo esta pauta, múltiples autores no hacen sino constatar esa 
relación intrínseca de los mixes con su tierra, ya que como 
señala Gustavo Torres “si bien en general se puede hablar de una 
cosmovisión indígena que tiene a la madre tierra como uno de los 
elementos centrales, entre los mixes se trata de una verdadera geovisión, 
ya que la tierra es el elemento central de la existencia biológica, social 
y simbólica”.34 Como extensión de la naturaleza, el sol, la luna, 
los astros y los planetas también confluyen en la cosmovisión 
del pueblo mixe. Fieles a la tradición mesoamericana, éstos son 
idolatrados y festejados en rituales y ceremonias donde se les 
rinde devoción absoluta: "El mixe tradicionalista por excelencia, 
rinde culto al viento, al rayo y la lluvia, para que recojan cosecha abun-
dante. Así es que, el mixe pone fe y credo en los fenómenos naturales”.35 
Los animales ocupan, del mismo modo, un lugar privilegiado 
en el pensamiento mixe. Se les considera como anunciadores 
y/o mensajeros de acontecimientos importantes para el 
individuo y los suyos.

Francisco Ramos ofrece una síntesis que no deja duda sobre la 
cosmovisión de nuestro sujeto de estudio, y tal como lo men-
cionamos, refiere al medio ambiente como aquel ente que ha 
contribuido a afianzar sus esquemas sociales y culturales. La 
cosmovisión se asocia a su vida ceremonial y ritual, las que a su 
vez están asociadas a los ciclos de la naturaleza, que son cimien-
to de su tradición, y de esta forma, poseen espacio y tiempo 
que se consolida y revitaliza generación tras generación. Vemos 
en los Mixes, las constantes simbólicas de los pueblos mesoa-
mericanos como los sacrificios y rituales, que son el medio para 
solicitar ayuda (adivinatorios), protección y buenaventura en la 
vida. También son constantes los sacrificios de animales como 
el guajolote, el gallo y en menor medida los gatos y los perros, 
junto con el uso de plantas como el maíz, el ocote, flores y 
bebidas. El maíz es la planta más importante para los Mixes. Sus 
montañas, cumbres, cuevas, campos de cultivo, altar familiar, 
cementerio y patios de las casas son los lugares donde se reali-
zan sacrificios, realizados en fechas especiales como año nuevo, 
fiestas patronales, de difuntos, el periodo agrícola, etc.36 

No podemos dejar de señalar a la fiesta como parte medular de 
la cosmovisión Mixe, ya que, como refiere Guido Münch 
Galindo, “en la fiesta culmina el ideal de convivencia, de unidad social 
y bienestar, visto como origen y destino del ser. La fiesta se transfiere a 
la imagen simbólica de la creación del hombre, su mundo y su univer-

En el siguiente punto se explicará la conformación de esa 
cosmovisión que es, a nuestro modo de ver, la base fundamen-
tal sobre la cual recae toda manifestación artística del pueblo 
Mixe.

2.2 La cosmovisión  Mixe

Internarse en la cosmovisión del pueblo Mixe, resulta transitar 
a través de un universo que contempla a la naturaleza como la 
generadora de vida y a la cual se le rinde un respeto y amor 
absoluto. Tal como lo pudimos analizar en el primer capítulo de 
esta tesis, el concepto de identidad étnica, en el caso concreto 
de la cultura Mixe, queda de manifiesto al integrar a la natu-
raleza como el territorio sagrado de esa identidad a la cual nos 
referimos. Sobre esta línea, Nahmad Sittón afirma que “los mixes 
han construido su cultura dentro de un contexto ambiental que conocen 
y reconocen ampliamente. Se han adaptado a su medio y, al mismo 
tiempo, lo han acondicionado a su propio sistema de vida. Existe un 
conocimiento ampliamente difundido acerca de cuáles son los pueblos y 
las comunidades que se identifican como mixes, donde se reconocen los 
límites internos de cada comunidad y se da cuenta de la geografía en 
que viven”.32  Vemos entonces que el apego a la tierra es la base 
medular sobre la cual recae la cultura Mixe, y tan es así, que en 

de las tierras bajas, donde los terrenos se aplanan y predomina 
la calurosa sabana. El paisaje está conformado por cerros de 
gran tamaño, nubes, arroyos, cascadas, ríos, bosques y selvas, 
lo que da como resultado una diversidad de microclimas y 
variedades de flora y fauna. Así pues, el actual Distrito Mixe 
comprende los siguientes municipios: Tlahuitoltepec, Ayutla, 
Cacalotepec, Tepantlali, Tepuxtepec, Totontepec, Tamazulapam 
y Mixistlán, en la parte alta; Ocotepec, Atitlán, Alotepec, 
Juquila Mixe, Camotlán, Zacatepec, Quetzaltepec e Ixcuinte 
pec, en la parte media, y Mazatlán, Cotzocón y Guichicovi, en 
la parte baja.31

 
A pesar de que nos referirnos al pueblo Mixe como una unidad 
cultural, es necesario aclarar que, entre la totalidad de las 
comunidades que integran el distrito Ayuuk, existen diferen-
cias considerables que se manifiestan de una región a otra, por 
ejemplo, entre los municipios de la región alta y la baja, la indu-
mentaria, las costumbres, la gastronomía, las actividades 
económicas, las expresiones artísticas y hasta la lengua, 
presentan cambios significativos; sin embargo, también es 
preciso señalar que del mismo modo, en la raíz primigenia de 
toda la cultura Mixe, coexiste una cosmovisión arraigada y 
autóctona que los distingue de las demás culturas y que la hace 
única a los ojos de las sociedades externas. 

nente señalar que a lo largo de este proyecto de tesis, se refe 
rirá indistintamente a la misma cultura en sus dos acepciones 
(Mixe o Ayuuk), ya que, como se analizará en el capítulo 
concerniente a la lengua, Mixe hace referencia a una término 
castellanizado que designada a la gente de esa región; mientras 
que Ayuuk es el término que designa a la comunidad que, valga 
la redundancia,  habla la lengua Ayuuk.

Los estudios referentes al origen del pueblo Mixe difieren 
entre sí, sin llegar a ser del todo convincentes. Son constantes 
las teorías que señalan la migración de una comunidad 
proveniente de Perú hacia la sierra Oaxaqueña a finales del 
siglo XIII, quienes a partir de la búsqueda del cerro del Zem-
poaltépetl (cuyo significado es “cerro de veinte picos” o de “las 
veinte divinidades”) se asentaron en las faldas de éste hasta llegar 
a formar el actual territorio Ayuuk. Sin embargo, en la actuali-
dad se ha manejado la teoría de que los mixes tienen una mayor 
relación con la cultura Olmeca, al encontrar rasgos lingüísticos 
comunes en ambos pueblos. Por otro lado, existen teorías que 
rayan en lo disparatado, ya que afirman que la procedencia del 
pueblo Mixe se encuentra en las regiones balcánicas de Europa, 
haciendo analogías sobre todo con la fonética del lenguaje de 
ambas regiones. Lo que es cierto, es que en la actualidad los 
Ayuuk, conscientes de su proceso histórico, se autodenominan 
como “los jamás conquistados”, acepción que se fundamenta en las 

constantes luchas que libraron los mixes contra los aztecas, sus 
vecinos los zapotecas, y principalmente contra los españoles, 
en la etapa histórica de México conocida como la Conquista, y 
que como fin último tenía el someter al pueblo Mixe para la 
colonización de su cultura y el subsecuente pago tributario. A 
pesar de la unión de sus enemigos en múltiples ataques contra 
el pueblo Mixe, ellos no tuvieron éxito alguno, sin embargo, la 
verdadera conquista que sufrió la “nación jamás conquistada” 
vino del lado espiritual, en donde a partir de 1529 los misio 
neros Dominicos entraron de manera pacífica a la región, 
impulsados por los deseos de convertir a los habitantes del 
pueblo Mixe a la religión cristiana. Es a partir de ese momento 
cuando comienza la aculturación de la comunidad, lo que 
resultaría en el resquebrajamiento de la verdadera identidad de 
los mixes, impulsada sobre todo, por los cambios propios de la 
nación mexicana y de la sociedad actual.

La comunidad Mixe se encuentra ubicada al noroeste de la 
capital del estado de Oaxaca, y se compone por cerca de 290 
comunidades y localidades asentadas dentro de 19 municipios, 
ocupando una extensión aproximada de 6,000 kilómetros 
cuadrados. A su vez, el territorio Mixe se divide, según su 
altitud y clima, en tres zonas: la parte alta o fría, la parte media 
o templada, y la parte baja o tierra caliente. La mayor parte del 
territorio es montañoso y selvático o boscoso, con excepción 

2.1 Orígenes y localización de la cultura 
Mixe

Como parte de la investigación de campo para la elaboración 
de este proyecto, se instaló un equipo de trabajo en un munici-
pio de la región Mixe (específicamente ubicado en la comuni-
dad de Tamazulapam Espíritu Santo), para después iniciar con 
la recolección de datos y el registro fotográfico de nuestro 
objeto de estudio. La primera impresión que brindó la zona 
Mixe, fue la de una región plagada de zonas boscosas en donde 
se podía contemplar un cielo completamente azul, vertientes 
montañosas, pendientes infinitas y sobre todo, una accidentada 
topografía. Desde el primer acercamiento a la comunidad, se 
percibió el sincretismo que conforma a la cultura Mixe, ya que 
desde el nombre, se establecen discrepancias que hacen refe 
rencia al uso de dos términos diferentes; como se indicará 
después a detalle, los mixes se autodenominan en su lengua de 
origen como el pueblo Ayuuk, lo cual en los términos de la 
lengua española, se interpretaría como la “gente del idioma 
florido”, concepto que engloba el elemento cultural que da 
pertenencia a una comunidad orgullosa de sus raíces y sus 
modos de ver la vida. A partir de este momento resulta perti-

Desde la perspectiva del diseño y la comunicación visual, la 
tarea de involucrarse en campos de estudio que, en primera 
instancia, parecen ajenos a la profesión, pero que en un análisis 
más concienzudo, ayudan a entender los procesos que resultan 
en las manifestaciones artísticas y visuales propios de una 
comunidad como lo es la Mixe. De acuerdo a ello, la etnografía 
y la antropología social nos han servido como herramientas 
indispensables para la mejor comprensión de los procesos 
sociales que han sufrido los mixes, y que sirven como base 
fundamental para el estudio de su arte popular. 

Para entender y ubicar el contexto en el que hemos de partir, 
resulta necesario una descripción general de la cultura y la 
identidad del pueblo Mixe, tratando de no caer en un análisis 
que se aleje de nuestro principal objeto de estudio (el arte 
popular), y que por otra parte, éste mismo análisis reconozca 
sus limitaciones que en los campos de estudio previamente 
mencionados se ha tratado de manera profunda y detallada. Lo 
anterior nos habla entonces de un proyecto multidisciplinario 
que, como veremos en capítulos posteriores, refleja en sus 
resultados un campo de estudio que hasta ahora resultaba prác-
ticamente nulo o desapercibido: el campo de lo visual.

Hablar de la cultura Mixe, es hablar de una comunidad que 
resume su existencia a través de la resistencia. Resistencia a los 
cambios culturales, sociales, religiosos, económicos, y demás 
procesos que involucran el devenir histórico de la sociedad 
humana en general, y de la nación mexicana en particular. A 
partir de la extensa investigación bibliográfica y de campo que 
se efectuó en el presente proyecto, hemos podido atestiguar 
constantes culturales que nos hablan de una sociedad que, en la 
actualidad, mantiene los rasgos de identidad inamovibles en sus 
raíces, pero con cierto desconcierto en sus tallos y ramifica-
ciones.



tidad. Cabe aclarar que los sonidos propios de su lengua al 
momento de hablarse en las diferentes zonas son iguales en su 
mayoría. Pero cuando se juntan y usan esos mismos sonidos en 
las palabras y en las frases, se pronuncian y se oyen diferentes 
en cada comunidad, por eso se dice que el la lengua Ayuuk 
tiene variantes dialectales.49 

A pesar de que la lengua funge un papel primordial en la identi-
dad del pueblo Mixe, la aculturación ha permeado de manera 
significante en este rublo, ya que en las prácticas de campo y en 
la convivencia diaria con el pueblo de Tamazulapam se percibió, 
que el sector joven de la población utiliza el español como su 
lengua de uso cotidiano, relegando la práctica del Ayuuk a la 
población más longeva. Según datos del INEGI, los resultados 
del censo del año 2000, arrojaron que la población Mixe 
fluctúa en poco más de 100 mil habitantes, de los cuales los 
mayores de 5 años que hablan su lengua son alrededor de 87 
mil, cifra que los coloca en el quinto sitio después de los 
hablantes del zapoteco, mixteco, chinanteco y mazateco, en 
orden descendente, en el estado de Oaxaca. De esos 87 mil 
hablantes, cerca de 58 mil hablan también el español, en tanto 
que sólo 28 500 (el 25% aprox.) hablan la lengua Ayuuk.50

No se puede cerrar el presente capítulo, sin hacer mención al 
referente fundamental de la identidad entre los Ayuuk, que 
como menciona Villagómez, se trata de la lengua Mixe. Se 
podrá compartir entre los distintos distritos mixes el vestido, la 
música, las festividades o la vocación comunal, pero la auto 
distinción primordial es la lengua. La palabra Mixe es de origen 
náhuatl y se deriva de la palabra mixtli, que significa “nube”. Sin 
embargo, los mixes se llaman a sí mismos Ayuuk jä’äy, y por lo 
tanto, la lengua que hablan es el Ayuuk, el mismo nombre con 
el que históricamente se conoce a este grupo étnico. La palabra 
Ayuuk está compuesta por los siguientes morfemas: a - idioma, 
palabra; ayuuk - montaña, florido, y yä’äy - gente, muchedum-
bre. Por lo que su significado puede traducirse como “gente del 
idioma florido”.48 

En palabras de los propios habitantes de la región, la lengua 
Ayuuk se caracteriza por ser práctica, metafórica, poética y 
reverencial, dependiendo del tiempo, espacio y de las personas 
que lo desarrollan, como consejeros, principales, adivinos, 
autoridades, así como el uso cotidiano de todos los habitantes. 
Por ejemplo, en los ritos ceremoniales se combina lo poético y 
lo reverencial; lo práctico y lo metafórico se utiliza más en la 
cotidianidad. Asimismo, para los mixes, su lengua significa vida 
–movimiento, herencia, historia, unidad, diversidad, comuni-
cación, transformación, resistencia, respeto, tolerancia e iden-

vez, alrededor de las celebraciones, se erigen mitos que hacen 
más profunda la adoración al Zempoaltépetl, como por ejem 
plo, que entre sus cuevas y grietas, se hayan tesoros dejados por 
el Rey Kontoy, o que éste mismo construyó un palacio repleto 
de tesoros, pero que se encuentra vigilado por bestias (o 
nahuales) y que sólo por medio de la adoración y el culto, y a 
través del sacrificio (de animales como las gallinas) es que esos 
tesoros pueden ser tomados por quienes realizan lo que ellos 
llaman las costumbres.

Esta dualidad simbólica del Rey Bueno y el Zempoal se toma 
como bastión de la identidad Mixe que, como se verá en capítu-
los posteriores, se observarán representados en sus artes popu-
lares, y que junto con los demás elementos de la naturaleza, 
servirán como la raíz primigenia para la creación artística de los 
Ayuuk.

Siguiendo con la teoría del origen del pueblo Mixe, se tiene la 
creencia que habitantes provenientes del Perú (los incas), 
salieron de sus tierras en busca del lugar sagrado que sus dioses 
les habían señalado para formar una nueva raza. Este  sitio lleva-
ba por nombre Zempoaltépetl, que en náhuatl significa 
Zempoalli-Veinte y Tépetl-Cerro, lo que se traduce en Lugar de 
los Veinte Cerros o las Veinte Divinidades. Es así como a las 
faldas de ésta elevación, se fundan los primeros asentamientos 
mixes y es también, a partir de su llegada a la región, que los 
pobladores le comienzan a rendir culto. Como se ha señalado, 
y como lo menciona también Yanga Villagómez Velázquez en su 
artículo “Pueblos indígenas de México y agua: mixes”, aquellos tiene 
arraigada la idea de pertenecer a un territorio común, marcado 
por puntos a través de los cuales los Ayuuk se relacionan con lo 
sobrenatural; estos puntos geográfico-ceremoniales están 
presididos por el Zempoaltépetl, que señala los límites de su 
territorio mediante elementos tales como piedras, ríos, 
manantiales, montañas, algunos de los cuales son también 
lugares de culto.47 

Por lo cual, múltiples son las ofrendas y ritos que hasta la fecha, 
los mixes realizan en ese lugar; fieles a sus creencias, las dife 
rentes alabanzas tienen como fin la buena cosecha, la mejoría 
en la situación económica de sus familias o la recuperación de 
la salud de algún enfermo, entre muchas otras peticiones. A su 

predicó la paz, la hermandad, enseñó el cultivo del maíz, el 
frijol y el picante, cambiando con esto su sistema de vida y de 
alimentación, protegiendo a todos los que le rodearon. Kontoy 
poseía un poder extraordinario que su sola presencia hacía que 
las fieras se amansaran, mandaba al rayo, al viento y al trueno 
como si fuera una persona; el viento era su mensajero y era 
capaz de abrir la tierra para esconderse y escapar de sus enemi-
gos.44 Les roba a los mestizos y a los ricos y esconde sus tesoros 
en unas cuevas. Es cuando emprende una pelea contra los zapo-
tecos y los españoles, quienes se habían aliado para someter al 
pueblo Mixe, pero son vencidos por Kontoy, que usa como 
armas el rayo y las piedras. Según ciertas versiones, Kontoy 
estaba construyendo su palacio o una iglesia cuando cantó el 
gallo y salió el sol; por eso las ruinas de Mitla (zona cercana a la 
región Mixe) quedaron inconclusas.45

 
Cuenta el Prof. Agustín Aguilar Domingo, que el Rey Bueno de 
los Mixes, como se refiere a Kontoy, al darse cuenta que sus 
súbditos estaban ya establecidos en sus pueblos y aldeas traba-
jando la tierra, cultivando el maíz, el frijol y el picante, en 
donde reinaba la paz y la hermandad, consideró que su misión 
estaba cumplida y que había llegado la hora de partir. En una 
procesión que llegó al lugar donde nació Kontoy, se despidió 
del pueblo Mixe no sin antes, dirigirles sus últimas palabras: 
“Me voy de esta tierra, pero cuando sepa que alguien los quiera acome-

ter, volveré al lado de ustedes y lucharemos de nuevo por la libertad”.46 
Se dice que no se llevó riqueza alguna, pero que el sitio de 
emplazamiento de su templo o palacio, se encuentra enclavado 
en alguna gruta del Cerro del Zempoaltépetl, símbolo sagrado 
que a continuación se expondrá.

Así, dos de las grandes representaciones que los mixes mani 
fiestan como parte de su identidad (y que más adelante se verán 
plasmadas en su arte popular) son los que se refieren al mito 
del Rey Kontoy y además, al cerro sagrado del Zempoaltépetl 
(mencionado como parte del ejemplo en el párrafo anterior).

El Rey Kontoy viene a darle continuidad a la tradición 
mitológica de las divinidades mesoamericanas que relacionan a 
los dioses con seres extraordinarios y cuyas características 
anatómicas, morfológicas y/o espirituales se representan por 
medio de animales o fenómenos naturales como la lluvia, la 
noche, el rayo o el sol. Muchas y variadas son las versiones que 
narran el nacimiento de Kontoy, pero en esencia, se trata de un 
ser que nace de un huevo, el cual se encontraba flotando en un 
lago (algunas versiones refieren que el huevo se encontraba en 
una cueva) y que a su vez, fue recogido por una pareja de 
ancianos. El niño que surge tiene como características zoomor-
fas un pie con garras de fiera y en el otro, dedos de pollo, pero 
de corazón noble y generoso. Al incorporarse a los mixes, 

una cosmovisión propia, una manera muy particular de ver, concebir e 
interpretar el mundo; en otros términos, cuenta con una cultura, misma 
que está compuesta, a su vez, por diversos elementos o componentes 
[…]. Desde esta perspectiva se habla de una identidad étnica, 
lingüística y cultural, es decir, la identidad de un colectivo de 
personas con un pueblo, una lengua y una cultura determina-
das.43 

Si bien es cierto que la región Mixe es extensa, y que en dos de 
sus zonas, la media y la alta, están más familiarizados con los 
símbolos de identificación que a continuación describiremos, 
generalizaremos éstos sin hacer distinción del grado de 
adhesión que ellos tengan en determinadas zonas, ya que por 
ejemplo, en la región baja, la población no está del todo ligada 
con determinados ritos o cultos ancestrales, así como los 
lugares en donde se realizan éstos. Lo anterior tiene una expli-
cación que guarda íntima relación con la geografía del lugar y 
su cercanía con los pobladores de dichas regiones; así, sitios 
como Jaltepec de Candayoc, perteneciente a la zona baja, tiene 
mayor lejanía con el cerro del Zempoaltépetl, y por lo tanto, 
sus habitantes realizan en menor grado los ritos sagrados dirigi-
dos a este centro ceremonial; y por otra parte, localidades 
como Tlahuitoltepec o Tamazulapam, pertenecientes a la zona 
alta, ofrendan en mayor grado a dicho cerro, debido a la pro 
ximidad del “Zempoal” (como ellos le llaman) con aquellas 
regiones mixes.

Del mismo modo, Margarita M. Cortés señala que la identidad 
Mixe “se manifiesta en sus valores culturales partiendo de la unidad 
prevaleciente y comunicándose e interactuando. Se reconocen como 
miembros de un pueblo así como son reconocidos por otros grupos 
étnicos. Se puede considerar que el grupo Mixe se reconoce como un 
grupo étnico dentro de la sociedad oaxaqueña y mexicana por tener 
una serie de características que interactúan en su vida diaria”.41

Hasta aquí, el territorio y su entorno conforman la base medu-
lar que vincula a los mixes con su origen, ya sea éste real o 
mítico (tal como se señalará más adelante). Las etnias con base 
territorial, como lo indica Nahmad Sitton, generalmente 
tienen más fundamentos para reclamar y conservar su identi-
dad que aquellas que carecen de ellas. Sin embargo, existen 
autores que integran al territorio de los mixes los sistemas 
étnico-políticos como parte de su identidad. Gabriela Kraemer 
afirma que sólo si los símbolos políticos presentan alguna 
continuidad con los mitos, creencias y valores que la comuni-
dad política ya tenía, pueden ser aceptados como guía de la 
comunidad; sin embargo, señala que para cumplir este papel 
tiene que ser transformados –de sistemas ideológicos comple-
jos y diferenciados para las distintas comunidades y para espe-
cialistas religiosos y el común de la gente– en símbolos senci 
llos penetrantes para todos. Asimismo, puede decirse que el 
pueblo Ayuuk construye su identidad porque existe un proyec-

to étnico-político cuyo eje es la autonomía de este pueblo, una 
autonomía basada en el gobierno por “usos y costumbres”, en la 
administración de justicia de acuerdo con un sistema normati-
vo propio, en una organización regional de las comunidades y 
municipios mixes y en el fortalecimiento de la lengua mixe. Un 
símbolo de este proyecto es la historia Mixe, la cual resalta el 
valor de este pueblo por el que pretende haberse ganado, como 
previamente lo señalamos, el título de pueblo jamás conquista-
do.42 

Es a partir de este punto, que resulta pertinente acotar las 
constantes simbólicas y sígnicas que revelan la concepción 
propia del universo Mixe, mismas que estarán representados en 
los temas forjados en su arte popular, punto central al cual está 
dirigido este proyecto de investigación.

A manera de conclusión de la primera parte de este capítulo (la 
cosmovisión e identidad Ayuuk) y al mismo tiempo, como 
introducción a los símbolos de identificación de la región Mixe,  
el Centro de Estudios Ayuuk-Universidad Indígena Intercultu 
ral Ayuuk, refiere al respecto que “cada colectivo humano cuenta 
con un conjunto de símbolos específicos que va forjando a través de un 
largo y complejo proceso histórico y en torno a los cuales va 
construyendo una identidad que lo distingue y lo hace diferente de 
otros colectivos como comunidades y pueblos. Ahora, cada pueblo tiene 

C
u

lt
u

ra
 e

 I
d

en
ti

d
ad

 M
ix

e 
• 

C
ap

ít
ul

o 
I

I 
• 

42

ra nacional consideran que los ritos paganos no son civilizados pero 
para los más conservadores los dos grupos de ceremonias son esenciales. 
Así un curandero puede recomendar un rito católico o un rito pagano 
[…] El aislamiento permitió a los mixes incorporar ciertos aspectos de 
la cultura nueva en una estructura paralela o con un mínimo de sincre-
tismo o sustitución de elementos”.39

2.3 Símbolos de la identidad Mixe

A partir de la cosmovisión Mixe, podemos codificar una identi-
dad propia que tiene su punto de partida en la relación 
tierra-hombre/hombre-tierra, tal como lo refieren los propios 
habitantes de las comunidades del pueblo Ayuuk, al afirmar que 
“todo ser humano adquiere su identidad cultural con relación al pueblo 
al que pertenece, en donde lleva a cabo su relación plena de la comuni-
dad […], entendiendo que cada sujeto tiene la capacidad de pensar, 
actuar, ser y estar, sin embargo, necesita convivir, intercambiar y 
enriquecer experiencias con otros individuos, esto se fortalece a través de 
la unidad (lengua, servicios comunitarios, historia, territorio, orga 
nización social, religiosidad, fiestas tradicionales –nosotros 
añadiríamos arte–), en donde se construyen y reconstruyen los conoci-
mientos para lograr un desarrollo colectivo y vivir en forma armónica 
con la naturaleza”.40 

so”,37 y Torres Cisneros agrega, “[…]en ellas se establecen vínculos 
y se refuerzan los lazos de unión entre individuos y comunidades; 
asimismo, generan el ascenso social en el interior de la comunidad, a 
través del desempeño de las mayordomías, y propician el comercio, 
además de intensificar las relaciones sociales interregionales; en ciertos 
casos, señalan los ritmos del calendario agrícola y el cambio de 
estaciones; es de notar que la ceremonia sacrificial se considera una 
fiesta”.38

Punto importante de esta investigación, recae en la acultura-
ción del pueblo mixe. Como anteriormente se señaló, la 
conquista espiritual  fue la que vino a crear el sincretismo de la 
religión cristiana con las creencias, llamadas “paganas”, del 
pueblo Ayuuk. Con la llegada de las misiones dominicas 
durante la “conquista española” (1558), la región no quedó 
exenta del proceso de evangelización y fue así como surgió una 
mezcla de creencias, que hasta el día de hoy, conviven en una 
especie de hibrido religioso con características propias. Ralph 
L. Beals señala que “tanto las ideas y las creencias como las ceremo-
nias se presentan en formas que han cambiado poco a partir de una 
versión sencilla de los comienzos del siglo XVI. A veces en algunos 
pueblos se utiliza la iglesia para ritos de tipo indígena y los oficiales de 
origen español tienen que participar en tales rituales, pero la forma de 
los ritos católicos no ha sido contaminada con elementos indígenas 
[…] Entre los mixes actuales, los que tienen más contacto con la cultu-

voz de la comunidad Ayuuk se manifiesta que “la cultura proviene 
pues, desde el alma de nuestros antepasados, desde el seno de nuestra 
madre tierra. El hombre y la tierra fundidos en una sola cosa y al 
mismo tiempo en dos realidades distintas que no pueden sobrevivir la 
una sin la otra, unidos dialécticamente: de la tierra recibimos la vida, a 
la tierra tenemos que cuidarla, protegerla, ayudarla a sobrevivir porque 
en ello va nuestra existencia misma como hombres”. 33 

Bajo esta pauta, múltiples autores no hacen sino constatar esa 
relación intrínseca de los mixes con su tierra, ya que como 
señala Gustavo Torres “si bien en general se puede hablar de una 
cosmovisión indígena que tiene a la madre tierra como uno de los 
elementos centrales, entre los mixes se trata de una verdadera geovisión, 
ya que la tierra es el elemento central de la existencia biológica, social 
y simbólica”.34 Como extensión de la naturaleza, el sol, la luna, 
los astros y los planetas también confluyen en la cosmovisión 
del pueblo mixe. Fieles a la tradición mesoamericana, éstos son 
idolatrados y festejados en rituales y ceremonias donde se les 
rinde devoción absoluta: "El mixe tradicionalista por excelencia, 
rinde culto al viento, al rayo y la lluvia, para que recojan cosecha abun-
dante. Así es que, el mixe pone fe y credo en los fenómenos naturales”.35 
Los animales ocupan, del mismo modo, un lugar privilegiado 
en el pensamiento mixe. Se les considera como anunciadores 
y/o mensajeros de acontecimientos importantes para el 
individuo y los suyos.

Francisco Ramos ofrece una síntesis que no deja duda sobre la 
cosmovisión de nuestro sujeto de estudio, y tal como lo men-
cionamos, refiere al medio ambiente como aquel ente que ha 
contribuido a afianzar sus esquemas sociales y culturales. La 
cosmovisión se asocia a su vida ceremonial y ritual, las que a su 
vez están asociadas a los ciclos de la naturaleza, que son cimien-
to de su tradición, y de esta forma, poseen espacio y tiempo 
que se consolida y revitaliza generación tras generación. Vemos 
en los Mixes, las constantes simbólicas de los pueblos mesoa-
mericanos como los sacrificios y rituales, que son el medio para 
solicitar ayuda (adivinatorios), protección y buenaventura en la 
vida. También son constantes los sacrificios de animales como 
el guajolote, el gallo y en menor medida los gatos y los perros, 
junto con el uso de plantas como el maíz, el ocote, flores y 
bebidas. El maíz es la planta más importante para los Mixes. Sus 
montañas, cumbres, cuevas, campos de cultivo, altar familiar, 
cementerio y patios de las casas son los lugares donde se reali-
zan sacrificios, realizados en fechas especiales como año nuevo, 
fiestas patronales, de difuntos, el periodo agrícola, etc.36 

No podemos dejar de señalar a la fiesta como parte medular de 
la cosmovisión Mixe, ya que, como refiere Guido Münch 
Galindo, “en la fiesta culmina el ideal de convivencia, de unidad social 
y bienestar, visto como origen y destino del ser. La fiesta se transfiere a 
la imagen simbólica de la creación del hombre, su mundo y su univer-

En el siguiente punto se explicará la conformación de esa 
cosmovisión que es, a nuestro modo de ver, la base fundamen-
tal sobre la cual recae toda manifestación artística del pueblo 
Mixe.

2.2 La cosmovisión  Mixe

Internarse en la cosmovisión del pueblo Mixe, resulta transitar 
a través de un universo que contempla a la naturaleza como la 
generadora de vida y a la cual se le rinde un respeto y amor 
absoluto. Tal como lo pudimos analizar en el primer capítulo de 
esta tesis, el concepto de identidad étnica, en el caso concreto 
de la cultura Mixe, queda de manifiesto al integrar a la natu-
raleza como el territorio sagrado de esa identidad a la cual nos 
referimos. Sobre esta línea, Nahmad Sittón afirma que “los mixes 
han construido su cultura dentro de un contexto ambiental que conocen 
y reconocen ampliamente. Se han adaptado a su medio y, al mismo 
tiempo, lo han acondicionado a su propio sistema de vida. Existe un 
conocimiento ampliamente difundido acerca de cuáles son los pueblos y 
las comunidades que se identifican como mixes, donde se reconocen los 
límites internos de cada comunidad y se da cuenta de la geografía en 
que viven”.32  Vemos entonces que el apego a la tierra es la base 
medular sobre la cual recae la cultura Mixe, y tan es así, que en 

de las tierras bajas, donde los terrenos se aplanan y predomina 
la calurosa sabana. El paisaje está conformado por cerros de 
gran tamaño, nubes, arroyos, cascadas, ríos, bosques y selvas, 
lo que da como resultado una diversidad de microclimas y 
variedades de flora y fauna. Así pues, el actual Distrito Mixe 
comprende los siguientes municipios: Tlahuitoltepec, Ayutla, 
Cacalotepec, Tepantlali, Tepuxtepec, Totontepec, Tamazulapam 
y Mixistlán, en la parte alta; Ocotepec, Atitlán, Alotepec, 
Juquila Mixe, Camotlán, Zacatepec, Quetzaltepec e Ixcuinte 
pec, en la parte media, y Mazatlán, Cotzocón y Guichicovi, en 
la parte baja.31

 
A pesar de que nos referirnos al pueblo Mixe como una unidad 
cultural, es necesario aclarar que, entre la totalidad de las 
comunidades que integran el distrito Ayuuk, existen diferen-
cias considerables que se manifiestan de una región a otra, por 
ejemplo, entre los municipios de la región alta y la baja, la indu-
mentaria, las costumbres, la gastronomía, las actividades 
económicas, las expresiones artísticas y hasta la lengua, 
presentan cambios significativos; sin embargo, también es 
preciso señalar que del mismo modo, en la raíz primigenia de 
toda la cultura Mixe, coexiste una cosmovisión arraigada y 
autóctona que los distingue de las demás culturas y que la hace 
única a los ojos de las sociedades externas. 

nente señalar que a lo largo de este proyecto de tesis, se refe 
rirá indistintamente a la misma cultura en sus dos acepciones 
(Mixe o Ayuuk), ya que, como se analizará en el capítulo 
concerniente a la lengua, Mixe hace referencia a una término 
castellanizado que designada a la gente de esa región; mientras 
que Ayuuk es el término que designa a la comunidad que, valga 
la redundancia,  habla la lengua Ayuuk.

Los estudios referentes al origen del pueblo Mixe difieren 
entre sí, sin llegar a ser del todo convincentes. Son constantes 
las teorías que señalan la migración de una comunidad 
proveniente de Perú hacia la sierra Oaxaqueña a finales del 
siglo XIII, quienes a partir de la búsqueda del cerro del Zem-
poaltépetl (cuyo significado es “cerro de veinte picos” o de “las 
veinte divinidades”) se asentaron en las faldas de éste hasta llegar 
a formar el actual territorio Ayuuk. Sin embargo, en la actuali-
dad se ha manejado la teoría de que los mixes tienen una mayor 
relación con la cultura Olmeca, al encontrar rasgos lingüísticos 
comunes en ambos pueblos. Por otro lado, existen teorías que 
rayan en lo disparatado, ya que afirman que la procedencia del 
pueblo Mixe se encuentra en las regiones balcánicas de Europa, 
haciendo analogías sobre todo con la fonética del lenguaje de 
ambas regiones. Lo que es cierto, es que en la actualidad los 
Ayuuk, conscientes de su proceso histórico, se autodenominan 
como “los jamás conquistados”, acepción que se fundamenta en las 

constantes luchas que libraron los mixes contra los aztecas, sus 
vecinos los zapotecas, y principalmente contra los españoles, 
en la etapa histórica de México conocida como la Conquista, y 
que como fin último tenía el someter al pueblo Mixe para la 
colonización de su cultura y el subsecuente pago tributario. A 
pesar de la unión de sus enemigos en múltiples ataques contra 
el pueblo Mixe, ellos no tuvieron éxito alguno, sin embargo, la 
verdadera conquista que sufrió la “nación jamás conquistada” 
vino del lado espiritual, en donde a partir de 1529 los misio 
neros Dominicos entraron de manera pacífica a la región, 
impulsados por los deseos de convertir a los habitantes del 
pueblo Mixe a la religión cristiana. Es a partir de ese momento 
cuando comienza la aculturación de la comunidad, lo que 
resultaría en el resquebrajamiento de la verdadera identidad de 
los mixes, impulsada sobre todo, por los cambios propios de la 
nación mexicana y de la sociedad actual.

La comunidad Mixe se encuentra ubicada al noroeste de la 
capital del estado de Oaxaca, y se compone por cerca de 290 
comunidades y localidades asentadas dentro de 19 municipios, 
ocupando una extensión aproximada de 6,000 kilómetros 
cuadrados. A su vez, el territorio Mixe se divide, según su 
altitud y clima, en tres zonas: la parte alta o fría, la parte media 
o templada, y la parte baja o tierra caliente. La mayor parte del 
territorio es montañoso y selvático o boscoso, con excepción 

2.1 Orígenes y localización de la cultura 
Mixe

Como parte de la investigación de campo para la elaboración 
de este proyecto, se instaló un equipo de trabajo en un munici-
pio de la región Mixe (específicamente ubicado en la comuni-
dad de Tamazulapam Espíritu Santo), para después iniciar con 
la recolección de datos y el registro fotográfico de nuestro 
objeto de estudio. La primera impresión que brindó la zona 
Mixe, fue la de una región plagada de zonas boscosas en donde 
se podía contemplar un cielo completamente azul, vertientes 
montañosas, pendientes infinitas y sobre todo, una accidentada 
topografía. Desde el primer acercamiento a la comunidad, se 
percibió el sincretismo que conforma a la cultura Mixe, ya que 
desde el nombre, se establecen discrepancias que hacen refe 
rencia al uso de dos términos diferentes; como se indicará 
después a detalle, los mixes se autodenominan en su lengua de 
origen como el pueblo Ayuuk, lo cual en los términos de la 
lengua española, se interpretaría como la “gente del idioma 
florido”, concepto que engloba el elemento cultural que da 
pertenencia a una comunidad orgullosa de sus raíces y sus 
modos de ver la vida. A partir de este momento resulta perti-

Desde la perspectiva del diseño y la comunicación visual, la 
tarea de involucrarse en campos de estudio que, en primera 
instancia, parecen ajenos a la profesión, pero que en un análisis 
más concienzudo, ayudan a entender los procesos que resultan 
en las manifestaciones artísticas y visuales propios de una 
comunidad como lo es la Mixe. De acuerdo a ello, la etnografía 
y la antropología social nos han servido como herramientas 
indispensables para la mejor comprensión de los procesos 
sociales que han sufrido los mixes, y que sirven como base 
fundamental para el estudio de su arte popular. 

Para entender y ubicar el contexto en el que hemos de partir, 
resulta necesario una descripción general de la cultura y la 
identidad del pueblo Mixe, tratando de no caer en un análisis 
que se aleje de nuestro principal objeto de estudio (el arte 
popular), y que por otra parte, éste mismo análisis reconozca 
sus limitaciones que en los campos de estudio previamente 
mencionados se ha tratado de manera profunda y detallada. Lo 
anterior nos habla entonces de un proyecto multidisciplinario 
que, como veremos en capítulos posteriores, refleja en sus 
resultados un campo de estudio que hasta ahora resultaba prác-
ticamente nulo o desapercibido: el campo de lo visual.

Hablar de la cultura Mixe, es hablar de una comunidad que 
resume su existencia a través de la resistencia. Resistencia a los 
cambios culturales, sociales, religiosos, económicos, y demás 
procesos que involucran el devenir histórico de la sociedad 
humana en general, y de la nación mexicana en particular. A 
partir de la extensa investigación bibliográfica y de campo que 
se efectuó en el presente proyecto, hemos podido atestiguar 
constantes culturales que nos hablan de una sociedad que, en la 
actualidad, mantiene los rasgos de identidad inamovibles en sus 
raíces, pero con cierto desconcierto en sus tallos y ramifica-
ciones.



tidad. Cabe aclarar que los sonidos propios de su lengua al 
momento de hablarse en las diferentes zonas son iguales en su 
mayoría. Pero cuando se juntan y usan esos mismos sonidos en 
las palabras y en las frases, se pronuncian y se oyen diferentes 
en cada comunidad, por eso se dice que el la lengua Ayuuk 
tiene variantes dialectales.49 

A pesar de que la lengua funge un papel primordial en la identi-
dad del pueblo Mixe, la aculturación ha permeado de manera 
significante en este rublo, ya que en las prácticas de campo y en 
la convivencia diaria con el pueblo de Tamazulapam se percibió, 
que el sector joven de la población utiliza el español como su 
lengua de uso cotidiano, relegando la práctica del Ayuuk a la 
población más longeva. Según datos del INEGI, los resultados 
del censo del año 2000, arrojaron que la población Mixe 
fluctúa en poco más de 100 mil habitantes, de los cuales los 
mayores de 5 años que hablan su lengua son alrededor de 87 
mil, cifra que los coloca en el quinto sitio después de los 
hablantes del zapoteco, mixteco, chinanteco y mazateco, en 
orden descendente, en el estado de Oaxaca. De esos 87 mil 
hablantes, cerca de 58 mil hablan también el español, en tanto 
que sólo 28 500 (el 25% aprox.) hablan la lengua Ayuuk.50

No se puede cerrar el presente capítulo, sin hacer mención al 
referente fundamental de la identidad entre los Ayuuk, que 
como menciona Villagómez, se trata de la lengua Mixe. Se 
podrá compartir entre los distintos distritos mixes el vestido, la 
música, las festividades o la vocación comunal, pero la auto 
distinción primordial es la lengua. La palabra Mixe es de origen 
náhuatl y se deriva de la palabra mixtli, que significa “nube”. Sin 
embargo, los mixes se llaman a sí mismos Ayuuk jä’äy, y por lo 
tanto, la lengua que hablan es el Ayuuk, el mismo nombre con 
el que históricamente se conoce a este grupo étnico. La palabra 
Ayuuk está compuesta por los siguientes morfemas: a - idioma, 
palabra; ayuuk - montaña, florido, y yä’äy - gente, muchedum-
bre. Por lo que su significado puede traducirse como “gente del 
idioma florido”.48 

En palabras de los propios habitantes de la región, la lengua 
Ayuuk se caracteriza por ser práctica, metafórica, poética y 
reverencial, dependiendo del tiempo, espacio y de las personas 
que lo desarrollan, como consejeros, principales, adivinos, 
autoridades, así como el uso cotidiano de todos los habitantes. 
Por ejemplo, en los ritos ceremoniales se combina lo poético y 
lo reverencial; lo práctico y lo metafórico se utiliza más en la 
cotidianidad. Asimismo, para los mixes, su lengua significa vida 
–movimiento, herencia, historia, unidad, diversidad, comuni-
cación, transformación, resistencia, respeto, tolerancia e iden-

vez, alrededor de las celebraciones, se erigen mitos que hacen 
más profunda la adoración al Zempoaltépetl, como por ejem 
plo, que entre sus cuevas y grietas, se hayan tesoros dejados por 
el Rey Kontoy, o que éste mismo construyó un palacio repleto 
de tesoros, pero que se encuentra vigilado por bestias (o 
nahuales) y que sólo por medio de la adoración y el culto, y a 
través del sacrificio (de animales como las gallinas) es que esos 
tesoros pueden ser tomados por quienes realizan lo que ellos 
llaman las costumbres.

Esta dualidad simbólica del Rey Bueno y el Zempoal se toma 
como bastión de la identidad Mixe que, como se verá en capítu-
los posteriores, se observarán representados en sus artes popu-
lares, y que junto con los demás elementos de la naturaleza, 
servirán como la raíz primigenia para la creación artística de los 
Ayuuk.

Siguiendo con la teoría del origen del pueblo Mixe, se tiene la 
creencia que habitantes provenientes del Perú (los incas), 
salieron de sus tierras en busca del lugar sagrado que sus dioses 
les habían señalado para formar una nueva raza. Este  sitio lleva-
ba por nombre Zempoaltépetl, que en náhuatl significa 
Zempoalli-Veinte y Tépetl-Cerro, lo que se traduce en Lugar de 
los Veinte Cerros o las Veinte Divinidades. Es así como a las 
faldas de ésta elevación, se fundan los primeros asentamientos 
mixes y es también, a partir de su llegada a la región, que los 
pobladores le comienzan a rendir culto. Como se ha señalado, 
y como lo menciona también Yanga Villagómez Velázquez en su 
artículo “Pueblos indígenas de México y agua: mixes”, aquellos tiene 
arraigada la idea de pertenecer a un territorio común, marcado 
por puntos a través de los cuales los Ayuuk se relacionan con lo 
sobrenatural; estos puntos geográfico-ceremoniales están 
presididos por el Zempoaltépetl, que señala los límites de su 
territorio mediante elementos tales como piedras, ríos, 
manantiales, montañas, algunos de los cuales son también 
lugares de culto.47 

Por lo cual, múltiples son las ofrendas y ritos que hasta la fecha, 
los mixes realizan en ese lugar; fieles a sus creencias, las dife 
rentes alabanzas tienen como fin la buena cosecha, la mejoría 
en la situación económica de sus familias o la recuperación de 
la salud de algún enfermo, entre muchas otras peticiones. A su 

predicó la paz, la hermandad, enseñó el cultivo del maíz, el 
frijol y el picante, cambiando con esto su sistema de vida y de 
alimentación, protegiendo a todos los que le rodearon. Kontoy 
poseía un poder extraordinario que su sola presencia hacía que 
las fieras se amansaran, mandaba al rayo, al viento y al trueno 
como si fuera una persona; el viento era su mensajero y era 
capaz de abrir la tierra para esconderse y escapar de sus enemi-
gos.44 Les roba a los mestizos y a los ricos y esconde sus tesoros 
en unas cuevas. Es cuando emprende una pelea contra los zapo-
tecos y los españoles, quienes se habían aliado para someter al 
pueblo Mixe, pero son vencidos por Kontoy, que usa como 
armas el rayo y las piedras. Según ciertas versiones, Kontoy 
estaba construyendo su palacio o una iglesia cuando cantó el 
gallo y salió el sol; por eso las ruinas de Mitla (zona cercana a la 
región Mixe) quedaron inconclusas.45

 
Cuenta el Prof. Agustín Aguilar Domingo, que el Rey Bueno de 
los Mixes, como se refiere a Kontoy, al darse cuenta que sus 
súbditos estaban ya establecidos en sus pueblos y aldeas traba-
jando la tierra, cultivando el maíz, el frijol y el picante, en 
donde reinaba la paz y la hermandad, consideró que su misión 
estaba cumplida y que había llegado la hora de partir. En una 
procesión que llegó al lugar donde nació Kontoy, se despidió 
del pueblo Mixe no sin antes, dirigirles sus últimas palabras: 
“Me voy de esta tierra, pero cuando sepa que alguien los quiera acome-

ter, volveré al lado de ustedes y lucharemos de nuevo por la libertad”.46 
Se dice que no se llevó riqueza alguna, pero que el sitio de 
emplazamiento de su templo o palacio, se encuentra enclavado 
en alguna gruta del Cerro del Zempoaltépetl, símbolo sagrado 
que a continuación se expondrá.

Así, dos de las grandes representaciones que los mixes mani 
fiestan como parte de su identidad (y que más adelante se verán 
plasmadas en su arte popular) son los que se refieren al mito 
del Rey Kontoy y además, al cerro sagrado del Zempoaltépetl 
(mencionado como parte del ejemplo en el párrafo anterior).

El Rey Kontoy viene a darle continuidad a la tradición 
mitológica de las divinidades mesoamericanas que relacionan a 
los dioses con seres extraordinarios y cuyas características 
anatómicas, morfológicas y/o espirituales se representan por 
medio de animales o fenómenos naturales como la lluvia, la 
noche, el rayo o el sol. Muchas y variadas son las versiones que 
narran el nacimiento de Kontoy, pero en esencia, se trata de un 
ser que nace de un huevo, el cual se encontraba flotando en un 
lago (algunas versiones refieren que el huevo se encontraba en 
una cueva) y que a su vez, fue recogido por una pareja de 
ancianos. El niño que surge tiene como características zoomor-
fas un pie con garras de fiera y en el otro, dedos de pollo, pero 
de corazón noble y generoso. Al incorporarse a los mixes, 

una cosmovisión propia, una manera muy particular de ver, concebir e 
interpretar el mundo; en otros términos, cuenta con una cultura, misma 
que está compuesta, a su vez, por diversos elementos o componentes 
[…]. Desde esta perspectiva se habla de una identidad étnica, 
lingüística y cultural, es decir, la identidad de un colectivo de 
personas con un pueblo, una lengua y una cultura determina-
das.43 

Si bien es cierto que la región Mixe es extensa, y que en dos de 
sus zonas, la media y la alta, están más familiarizados con los 
símbolos de identificación que a continuación describiremos, 
generalizaremos éstos sin hacer distinción del grado de 
adhesión que ellos tengan en determinadas zonas, ya que por 
ejemplo, en la región baja, la población no está del todo ligada 
con determinados ritos o cultos ancestrales, así como los 
lugares en donde se realizan éstos. Lo anterior tiene una expli-
cación que guarda íntima relación con la geografía del lugar y 
su cercanía con los pobladores de dichas regiones; así, sitios 
como Jaltepec de Candayoc, perteneciente a la zona baja, tiene 
mayor lejanía con el cerro del Zempoaltépetl, y por lo tanto, 
sus habitantes realizan en menor grado los ritos sagrados dirigi-
dos a este centro ceremonial; y por otra parte, localidades 
como Tlahuitoltepec o Tamazulapam, pertenecientes a la zona 
alta, ofrendan en mayor grado a dicho cerro, debido a la pro 
ximidad del “Zempoal” (como ellos le llaman) con aquellas 
regiones mixes.

43 • C
apítulo I

I • C
u

ltu
ra e Id

en
tid

ad
 M

ix
e

Del mismo modo, Margarita M. Cortés señala que la identidad 
Mixe “se manifiesta en sus valores culturales partiendo de la unidad 
prevaleciente y comunicándose e interactuando. Se reconocen como 
miembros de un pueblo así como son reconocidos por otros grupos 
étnicos. Se puede considerar que el grupo Mixe se reconoce como un 
grupo étnico dentro de la sociedad oaxaqueña y mexicana por tener 
una serie de características que interactúan en su vida diaria”.41

Hasta aquí, el territorio y su entorno conforman la base medu-
lar que vincula a los mixes con su origen, ya sea éste real o 
mítico (tal como se señalará más adelante). Las etnias con base 
territorial, como lo indica Nahmad Sitton, generalmente 
tienen más fundamentos para reclamar y conservar su identi-
dad que aquellas que carecen de ellas. Sin embargo, existen 
autores que integran al territorio de los mixes los sistemas 
étnico-políticos como parte de su identidad. Gabriela Kraemer 
afirma que sólo si los símbolos políticos presentan alguna 
continuidad con los mitos, creencias y valores que la comuni-
dad política ya tenía, pueden ser aceptados como guía de la 
comunidad; sin embargo, señala que para cumplir este papel 
tiene que ser transformados –de sistemas ideológicos comple-
jos y diferenciados para las distintas comunidades y para espe-
cialistas religiosos y el común de la gente– en símbolos senci 
llos penetrantes para todos. Asimismo, puede decirse que el 
pueblo Ayuuk construye su identidad porque existe un proyec-

to étnico-político cuyo eje es la autonomía de este pueblo, una 
autonomía basada en el gobierno por “usos y costumbres”, en la 
administración de justicia de acuerdo con un sistema normati-
vo propio, en una organización regional de las comunidades y 
municipios mixes y en el fortalecimiento de la lengua mixe. Un 
símbolo de este proyecto es la historia Mixe, la cual resalta el 
valor de este pueblo por el que pretende haberse ganado, como 
previamente lo señalamos, el título de pueblo jamás conquista-
do.42 

Es a partir de este punto, que resulta pertinente acotar las 
constantes simbólicas y sígnicas que revelan la concepción 
propia del universo Mixe, mismas que estarán representados en 
los temas forjados en su arte popular, punto central al cual está 
dirigido este proyecto de investigación.

A manera de conclusión de la primera parte de este capítulo (la 
cosmovisión e identidad Ayuuk) y al mismo tiempo, como 
introducción a los símbolos de identificación de la región Mixe,  
el Centro de Estudios Ayuuk-Universidad Indígena Intercultu 
ral Ayuuk, refiere al respecto que “cada colectivo humano cuenta 
con un conjunto de símbolos específicos que va forjando a través de un 
largo y complejo proceso histórico y en torno a los cuales va 
construyendo una identidad que lo distingue y lo hace diferente de 
otros colectivos como comunidades y pueblos. Ahora, cada pueblo tiene 

ra nacional consideran que los ritos paganos no son civilizados pero 
para los más conservadores los dos grupos de ceremonias son esenciales. 
Así un curandero puede recomendar un rito católico o un rito pagano 
[…] El aislamiento permitió a los mixes incorporar ciertos aspectos de 
la cultura nueva en una estructura paralela o con un mínimo de sincre-
tismo o sustitución de elementos”.39

2.3 Símbolos de la identidad Mixe

A partir de la cosmovisión Mixe, podemos codificar una identi-
dad propia que tiene su punto de partida en la relación 
tierra-hombre/hombre-tierra, tal como lo refieren los propios 
habitantes de las comunidades del pueblo Ayuuk, al afirmar que 
“todo ser humano adquiere su identidad cultural con relación al pueblo 
al que pertenece, en donde lleva a cabo su relación plena de la comuni-
dad […], entendiendo que cada sujeto tiene la capacidad de pensar, 
actuar, ser y estar, sin embargo, necesita convivir, intercambiar y 
enriquecer experiencias con otros individuos, esto se fortalece a través de 
la unidad (lengua, servicios comunitarios, historia, territorio, orga 
nización social, religiosidad, fiestas tradicionales –nosotros 
añadiríamos arte–), en donde se construyen y reconstruyen los conoci-
mientos para lograr un desarrollo colectivo y vivir en forma armónica 
con la naturaleza”.40 

so”,37 y Torres Cisneros agrega, “[…]en ellas se establecen vínculos 
y se refuerzan los lazos de unión entre individuos y comunidades; 
asimismo, generan el ascenso social en el interior de la comunidad, a 
través del desempeño de las mayordomías, y propician el comercio, 
además de intensificar las relaciones sociales interregionales; en ciertos 
casos, señalan los ritmos del calendario agrícola y el cambio de 
estaciones; es de notar que la ceremonia sacrificial se considera una 
fiesta”.38

Punto importante de esta investigación, recae en la acultura-
ción del pueblo mixe. Como anteriormente se señaló, la 
conquista espiritual  fue la que vino a crear el sincretismo de la 
religión cristiana con las creencias, llamadas “paganas”, del 
pueblo Ayuuk. Con la llegada de las misiones dominicas 
durante la “conquista española” (1558), la región no quedó 
exenta del proceso de evangelización y fue así como surgió una 
mezcla de creencias, que hasta el día de hoy, conviven en una 
especie de hibrido religioso con características propias. Ralph 
L. Beals señala que “tanto las ideas y las creencias como las ceremo-
nias se presentan en formas que han cambiado poco a partir de una 
versión sencilla de los comienzos del siglo XVI. A veces en algunos 
pueblos se utiliza la iglesia para ritos de tipo indígena y los oficiales de 
origen español tienen que participar en tales rituales, pero la forma de 
los ritos católicos no ha sido contaminada con elementos indígenas 
[…] Entre los mixes actuales, los que tienen más contacto con la cultu-

voz de la comunidad Ayuuk se manifiesta que “la cultura proviene 
pues, desde el alma de nuestros antepasados, desde el seno de nuestra 
madre tierra. El hombre y la tierra fundidos en una sola cosa y al 
mismo tiempo en dos realidades distintas que no pueden sobrevivir la 
una sin la otra, unidos dialécticamente: de la tierra recibimos la vida, a 
la tierra tenemos que cuidarla, protegerla, ayudarla a sobrevivir porque 
en ello va nuestra existencia misma como hombres”. 33 

Bajo esta pauta, múltiples autores no hacen sino constatar esa 
relación intrínseca de los mixes con su tierra, ya que como 
señala Gustavo Torres “si bien en general se puede hablar de una 
cosmovisión indígena que tiene a la madre tierra como uno de los 
elementos centrales, entre los mixes se trata de una verdadera geovisión, 
ya que la tierra es el elemento central de la existencia biológica, social 
y simbólica”.34 Como extensión de la naturaleza, el sol, la luna, 
los astros y los planetas también confluyen en la cosmovisión 
del pueblo mixe. Fieles a la tradición mesoamericana, éstos son 
idolatrados y festejados en rituales y ceremonias donde se les 
rinde devoción absoluta: "El mixe tradicionalista por excelencia, 
rinde culto al viento, al rayo y la lluvia, para que recojan cosecha abun-
dante. Así es que, el mixe pone fe y credo en los fenómenos naturales”.35 
Los animales ocupan, del mismo modo, un lugar privilegiado 
en el pensamiento mixe. Se les considera como anunciadores 
y/o mensajeros de acontecimientos importantes para el 
individuo y los suyos.

Francisco Ramos ofrece una síntesis que no deja duda sobre la 
cosmovisión de nuestro sujeto de estudio, y tal como lo men-
cionamos, refiere al medio ambiente como aquel ente que ha 
contribuido a afianzar sus esquemas sociales y culturales. La 
cosmovisión se asocia a su vida ceremonial y ritual, las que a su 
vez están asociadas a los ciclos de la naturaleza, que son cimien-
to de su tradición, y de esta forma, poseen espacio y tiempo 
que se consolida y revitaliza generación tras generación. Vemos 
en los Mixes, las constantes simbólicas de los pueblos mesoa-
mericanos como los sacrificios y rituales, que son el medio para 
solicitar ayuda (adivinatorios), protección y buenaventura en la 
vida. También son constantes los sacrificios de animales como 
el guajolote, el gallo y en menor medida los gatos y los perros, 
junto con el uso de plantas como el maíz, el ocote, flores y 
bebidas. El maíz es la planta más importante para los Mixes. Sus 
montañas, cumbres, cuevas, campos de cultivo, altar familiar, 
cementerio y patios de las casas son los lugares donde se reali-
zan sacrificios, realizados en fechas especiales como año nuevo, 
fiestas patronales, de difuntos, el periodo agrícola, etc.36 

No podemos dejar de señalar a la fiesta como parte medular de 
la cosmovisión Mixe, ya que, como refiere Guido Münch 
Galindo, “en la fiesta culmina el ideal de convivencia, de unidad social 
y bienestar, visto como origen y destino del ser. La fiesta se transfiere a 
la imagen simbólica de la creación del hombre, su mundo y su univer-

En el siguiente punto se explicará la conformación de esa 
cosmovisión que es, a nuestro modo de ver, la base fundamen-
tal sobre la cual recae toda manifestación artística del pueblo 
Mixe.

2.2 La cosmovisión  Mixe

Internarse en la cosmovisión del pueblo Mixe, resulta transitar 
a través de un universo que contempla a la naturaleza como la 
generadora de vida y a la cual se le rinde un respeto y amor 
absoluto. Tal como lo pudimos analizar en el primer capítulo de 
esta tesis, el concepto de identidad étnica, en el caso concreto 
de la cultura Mixe, queda de manifiesto al integrar a la natu-
raleza como el territorio sagrado de esa identidad a la cual nos 
referimos. Sobre esta línea, Nahmad Sittón afirma que “los mixes 
han construido su cultura dentro de un contexto ambiental que conocen 
y reconocen ampliamente. Se han adaptado a su medio y, al mismo 
tiempo, lo han acondicionado a su propio sistema de vida. Existe un 
conocimiento ampliamente difundido acerca de cuáles son los pueblos y 
las comunidades que se identifican como mixes, donde se reconocen los 
límites internos de cada comunidad y se da cuenta de la geografía en 
que viven”.32  Vemos entonces que el apego a la tierra es la base 
medular sobre la cual recae la cultura Mixe, y tan es así, que en 

de las tierras bajas, donde los terrenos se aplanan y predomina 
la calurosa sabana. El paisaje está conformado por cerros de 
gran tamaño, nubes, arroyos, cascadas, ríos, bosques y selvas, 
lo que da como resultado una diversidad de microclimas y 
variedades de flora y fauna. Así pues, el actual Distrito Mixe 
comprende los siguientes municipios: Tlahuitoltepec, Ayutla, 
Cacalotepec, Tepantlali, Tepuxtepec, Totontepec, Tamazulapam 
y Mixistlán, en la parte alta; Ocotepec, Atitlán, Alotepec, 
Juquila Mixe, Camotlán, Zacatepec, Quetzaltepec e Ixcuinte 
pec, en la parte media, y Mazatlán, Cotzocón y Guichicovi, en 
la parte baja.31

 
A pesar de que nos referirnos al pueblo Mixe como una unidad 
cultural, es necesario aclarar que, entre la totalidad de las 
comunidades que integran el distrito Ayuuk, existen diferen-
cias considerables que se manifiestan de una región a otra, por 
ejemplo, entre los municipios de la región alta y la baja, la indu-
mentaria, las costumbres, la gastronomía, las actividades 
económicas, las expresiones artísticas y hasta la lengua, 
presentan cambios significativos; sin embargo, también es 
preciso señalar que del mismo modo, en la raíz primigenia de 
toda la cultura Mixe, coexiste una cosmovisión arraigada y 
autóctona que los distingue de las demás culturas y que la hace 
única a los ojos de las sociedades externas. 

nente señalar que a lo largo de este proyecto de tesis, se refe 
rirá indistintamente a la misma cultura en sus dos acepciones 
(Mixe o Ayuuk), ya que, como se analizará en el capítulo 
concerniente a la lengua, Mixe hace referencia a una término 
castellanizado que designada a la gente de esa región; mientras 
que Ayuuk es el término que designa a la comunidad que, valga 
la redundancia,  habla la lengua Ayuuk.

Los estudios referentes al origen del pueblo Mixe difieren 
entre sí, sin llegar a ser del todo convincentes. Son constantes 
las teorías que señalan la migración de una comunidad 
proveniente de Perú hacia la sierra Oaxaqueña a finales del 
siglo XIII, quienes a partir de la búsqueda del cerro del Zem-
poaltépetl (cuyo significado es “cerro de veinte picos” o de “las 
veinte divinidades”) se asentaron en las faldas de éste hasta llegar 
a formar el actual territorio Ayuuk. Sin embargo, en la actuali-
dad se ha manejado la teoría de que los mixes tienen una mayor 
relación con la cultura Olmeca, al encontrar rasgos lingüísticos 
comunes en ambos pueblos. Por otro lado, existen teorías que 
rayan en lo disparatado, ya que afirman que la procedencia del 
pueblo Mixe se encuentra en las regiones balcánicas de Europa, 
haciendo analogías sobre todo con la fonética del lenguaje de 
ambas regiones. Lo que es cierto, es que en la actualidad los 
Ayuuk, conscientes de su proceso histórico, se autodenominan 
como “los jamás conquistados”, acepción que se fundamenta en las 

constantes luchas que libraron los mixes contra los aztecas, sus 
vecinos los zapotecas, y principalmente contra los españoles, 
en la etapa histórica de México conocida como la Conquista, y 
que como fin último tenía el someter al pueblo Mixe para la 
colonización de su cultura y el subsecuente pago tributario. A 
pesar de la unión de sus enemigos en múltiples ataques contra 
el pueblo Mixe, ellos no tuvieron éxito alguno, sin embargo, la 
verdadera conquista que sufrió la “nación jamás conquistada” 
vino del lado espiritual, en donde a partir de 1529 los misio 
neros Dominicos entraron de manera pacífica a la región, 
impulsados por los deseos de convertir a los habitantes del 
pueblo Mixe a la religión cristiana. Es a partir de ese momento 
cuando comienza la aculturación de la comunidad, lo que 
resultaría en el resquebrajamiento de la verdadera identidad de 
los mixes, impulsada sobre todo, por los cambios propios de la 
nación mexicana y de la sociedad actual.

La comunidad Mixe se encuentra ubicada al noroeste de la 
capital del estado de Oaxaca, y se compone por cerca de 290 
comunidades y localidades asentadas dentro de 19 municipios, 
ocupando una extensión aproximada de 6,000 kilómetros 
cuadrados. A su vez, el territorio Mixe se divide, según su 
altitud y clima, en tres zonas: la parte alta o fría, la parte media 
o templada, y la parte baja o tierra caliente. La mayor parte del 
territorio es montañoso y selvático o boscoso, con excepción 

2.1 Orígenes y localización de la cultura 
Mixe

Como parte de la investigación de campo para la elaboración 
de este proyecto, se instaló un equipo de trabajo en un munici-
pio de la región Mixe (específicamente ubicado en la comuni-
dad de Tamazulapam Espíritu Santo), para después iniciar con 
la recolección de datos y el registro fotográfico de nuestro 
objeto de estudio. La primera impresión que brindó la zona 
Mixe, fue la de una región plagada de zonas boscosas en donde 
se podía contemplar un cielo completamente azul, vertientes 
montañosas, pendientes infinitas y sobre todo, una accidentada 
topografía. Desde el primer acercamiento a la comunidad, se 
percibió el sincretismo que conforma a la cultura Mixe, ya que 
desde el nombre, se establecen discrepancias que hacen refe 
rencia al uso de dos términos diferentes; como se indicará 
después a detalle, los mixes se autodenominan en su lengua de 
origen como el pueblo Ayuuk, lo cual en los términos de la 
lengua española, se interpretaría como la “gente del idioma 
florido”, concepto que engloba el elemento cultural que da 
pertenencia a una comunidad orgullosa de sus raíces y sus 
modos de ver la vida. A partir de este momento resulta perti-

Desde la perspectiva del diseño y la comunicación visual, la 
tarea de involucrarse en campos de estudio que, en primera 
instancia, parecen ajenos a la profesión, pero que en un análisis 
más concienzudo, ayudan a entender los procesos que resultan 
en las manifestaciones artísticas y visuales propios de una 
comunidad como lo es la Mixe. De acuerdo a ello, la etnografía 
y la antropología social nos han servido como herramientas 
indispensables para la mejor comprensión de los procesos 
sociales que han sufrido los mixes, y que sirven como base 
fundamental para el estudio de su arte popular. 

Para entender y ubicar el contexto en el que hemos de partir, 
resulta necesario una descripción general de la cultura y la 
identidad del pueblo Mixe, tratando de no caer en un análisis 
que se aleje de nuestro principal objeto de estudio (el arte 
popular), y que por otra parte, éste mismo análisis reconozca 
sus limitaciones que en los campos de estudio previamente 
mencionados se ha tratado de manera profunda y detallada. Lo 
anterior nos habla entonces de un proyecto multidisciplinario 
que, como veremos en capítulos posteriores, refleja en sus 
resultados un campo de estudio que hasta ahora resultaba prác-
ticamente nulo o desapercibido: el campo de lo visual.

Hablar de la cultura Mixe, es hablar de una comunidad que 
resume su existencia a través de la resistencia. Resistencia a los 
cambios culturales, sociales, religiosos, económicos, y demás 
procesos que involucran el devenir histórico de la sociedad 
humana en general, y de la nación mexicana en particular. A 
partir de la extensa investigación bibliográfica y de campo que 
se efectuó en el presente proyecto, hemos podido atestiguar 
constantes culturales que nos hablan de una sociedad que, en la 
actualidad, mantiene los rasgos de identidad inamovibles en sus 
raíces, pero con cierto desconcierto en sus tallos y ramifica-
ciones.



tidad. Cabe aclarar que los sonidos propios de su lengua al 
momento de hablarse en las diferentes zonas son iguales en su 
mayoría. Pero cuando se juntan y usan esos mismos sonidos en 
las palabras y en las frases, se pronuncian y se oyen diferentes 
en cada comunidad, por eso se dice que el la lengua Ayuuk 
tiene variantes dialectales.49 

A pesar de que la lengua funge un papel primordial en la identi-
dad del pueblo Mixe, la aculturación ha permeado de manera 
significante en este rublo, ya que en las prácticas de campo y en 
la convivencia diaria con el pueblo de Tamazulapam se percibió, 
que el sector joven de la población utiliza el español como su 
lengua de uso cotidiano, relegando la práctica del Ayuuk a la 
población más longeva. Según datos del INEGI, los resultados 
del censo del año 2000, arrojaron que la población Mixe 
fluctúa en poco más de 100 mil habitantes, de los cuales los 
mayores de 5 años que hablan su lengua son alrededor de 87 
mil, cifra que los coloca en el quinto sitio después de los 
hablantes del zapoteco, mixteco, chinanteco y mazateco, en 
orden descendente, en el estado de Oaxaca. De esos 87 mil 
hablantes, cerca de 58 mil hablan también el español, en tanto 
que sólo 28 500 (el 25% aprox.) hablan la lengua Ayuuk.50

No se puede cerrar el presente capítulo, sin hacer mención al 
referente fundamental de la identidad entre los Ayuuk, que 
como menciona Villagómez, se trata de la lengua Mixe. Se 
podrá compartir entre los distintos distritos mixes el vestido, la 
música, las festividades o la vocación comunal, pero la auto 
distinción primordial es la lengua. La palabra Mixe es de origen 
náhuatl y se deriva de la palabra mixtli, que significa “nube”. Sin 
embargo, los mixes se llaman a sí mismos Ayuuk jä’äy, y por lo 
tanto, la lengua que hablan es el Ayuuk, el mismo nombre con 
el que históricamente se conoce a este grupo étnico. La palabra 
Ayuuk está compuesta por los siguientes morfemas: a - idioma, 
palabra; ayuuk - montaña, florido, y yä’äy - gente, muchedum-
bre. Por lo que su significado puede traducirse como “gente del 
idioma florido”.48 

En palabras de los propios habitantes de la región, la lengua 
Ayuuk se caracteriza por ser práctica, metafórica, poética y 
reverencial, dependiendo del tiempo, espacio y de las personas 
que lo desarrollan, como consejeros, principales, adivinos, 
autoridades, así como el uso cotidiano de todos los habitantes. 
Por ejemplo, en los ritos ceremoniales se combina lo poético y 
lo reverencial; lo práctico y lo metafórico se utiliza más en la 
cotidianidad. Asimismo, para los mixes, su lengua significa vida 
–movimiento, herencia, historia, unidad, diversidad, comuni-
cación, transformación, resistencia, respeto, tolerancia e iden-

vez, alrededor de las celebraciones, se erigen mitos que hacen 
más profunda la adoración al Zempoaltépetl, como por ejem 
plo, que entre sus cuevas y grietas, se hayan tesoros dejados por 
el Rey Kontoy, o que éste mismo construyó un palacio repleto 
de tesoros, pero que se encuentra vigilado por bestias (o 
nahuales) y que sólo por medio de la adoración y el culto, y a 
través del sacrificio (de animales como las gallinas) es que esos 
tesoros pueden ser tomados por quienes realizan lo que ellos 
llaman las costumbres.

Esta dualidad simbólica del Rey Bueno y el Zempoal se toma 
como bastión de la identidad Mixe que, como se verá en capítu-
los posteriores, se observarán representados en sus artes popu-
lares, y que junto con los demás elementos de la naturaleza, 
servirán como la raíz primigenia para la creación artística de los 
Ayuuk.

Siguiendo con la teoría del origen del pueblo Mixe, se tiene la 
creencia que habitantes provenientes del Perú (los incas), 
salieron de sus tierras en busca del lugar sagrado que sus dioses 
les habían señalado para formar una nueva raza. Este  sitio lleva-
ba por nombre Zempoaltépetl, que en náhuatl significa 
Zempoalli-Veinte y Tépetl-Cerro, lo que se traduce en Lugar de 
los Veinte Cerros o las Veinte Divinidades. Es así como a las 
faldas de ésta elevación, se fundan los primeros asentamientos 
mixes y es también, a partir de su llegada a la región, que los 
pobladores le comienzan a rendir culto. Como se ha señalado, 
y como lo menciona también Yanga Villagómez Velázquez en su 
artículo “Pueblos indígenas de México y agua: mixes”, aquellos tiene 
arraigada la idea de pertenecer a un territorio común, marcado 
por puntos a través de los cuales los Ayuuk se relacionan con lo 
sobrenatural; estos puntos geográfico-ceremoniales están 
presididos por el Zempoaltépetl, que señala los límites de su 
territorio mediante elementos tales como piedras, ríos, 
manantiales, montañas, algunos de los cuales son también 
lugares de culto.47 

Por lo cual, múltiples son las ofrendas y ritos que hasta la fecha, 
los mixes realizan en ese lugar; fieles a sus creencias, las dife 
rentes alabanzas tienen como fin la buena cosecha, la mejoría 
en la situación económica de sus familias o la recuperación de 
la salud de algún enfermo, entre muchas otras peticiones. A su 

predicó la paz, la hermandad, enseñó el cultivo del maíz, el 
frijol y el picante, cambiando con esto su sistema de vida y de 
alimentación, protegiendo a todos los que le rodearon. Kontoy 
poseía un poder extraordinario que su sola presencia hacía que 
las fieras se amansaran, mandaba al rayo, al viento y al trueno 
como si fuera una persona; el viento era su mensajero y era 
capaz de abrir la tierra para esconderse y escapar de sus enemi-
gos.44 Les roba a los mestizos y a los ricos y esconde sus tesoros 
en unas cuevas. Es cuando emprende una pelea contra los zapo-
tecos y los españoles, quienes se habían aliado para someter al 
pueblo Mixe, pero son vencidos por Kontoy, que usa como 
armas el rayo y las piedras. Según ciertas versiones, Kontoy 
estaba construyendo su palacio o una iglesia cuando cantó el 
gallo y salió el sol; por eso las ruinas de Mitla (zona cercana a la 
región Mixe) quedaron inconclusas.45

 
Cuenta el Prof. Agustín Aguilar Domingo, que el Rey Bueno de 
los Mixes, como se refiere a Kontoy, al darse cuenta que sus 
súbditos estaban ya establecidos en sus pueblos y aldeas traba-
jando la tierra, cultivando el maíz, el frijol y el picante, en 
donde reinaba la paz y la hermandad, consideró que su misión 
estaba cumplida y que había llegado la hora de partir. En una 
procesión que llegó al lugar donde nació Kontoy, se despidió 
del pueblo Mixe no sin antes, dirigirles sus últimas palabras: 
“Me voy de esta tierra, pero cuando sepa que alguien los quiera acome-

ter, volveré al lado de ustedes y lucharemos de nuevo por la libertad”.46 
Se dice que no se llevó riqueza alguna, pero que el sitio de 
emplazamiento de su templo o palacio, se encuentra enclavado 
en alguna gruta del Cerro del Zempoaltépetl, símbolo sagrado 
que a continuación se expondrá.

C
u

lt
u

ra
 e

 I
d

en
ti

d
ad

 M
ix

e 
• 

C
ap

ít
ul

o 
I

I 
• 

44

Así, dos de las grandes representaciones que los mixes mani 
fiestan como parte de su identidad (y que más adelante se verán 
plasmadas en su arte popular) son los que se refieren al mito 
del Rey Kontoy y además, al cerro sagrado del Zempoaltépetl 
(mencionado como parte del ejemplo en el párrafo anterior).

El Rey Kontoy viene a darle continuidad a la tradición 
mitológica de las divinidades mesoamericanas que relacionan a 
los dioses con seres extraordinarios y cuyas características 
anatómicas, morfológicas y/o espirituales se representan por 
medio de animales o fenómenos naturales como la lluvia, la 
noche, el rayo o el sol. Muchas y variadas son las versiones que 
narran el nacimiento de Kontoy, pero en esencia, se trata de un 
ser que nace de un huevo, el cual se encontraba flotando en un 
lago (algunas versiones refieren que el huevo se encontraba en 
una cueva) y que a su vez, fue recogido por una pareja de 
ancianos. El niño que surge tiene como características zoomor-
fas un pie con garras de fiera y en el otro, dedos de pollo, pero 
de corazón noble y generoso. Al incorporarse a los mixes, 

una cosmovisión propia, una manera muy particular de ver, concebir e 
interpretar el mundo; en otros términos, cuenta con una cultura, misma 
que está compuesta, a su vez, por diversos elementos o componentes 
[…]. Desde esta perspectiva se habla de una identidad étnica, 
lingüística y cultural, es decir, la identidad de un colectivo de 
personas con un pueblo, una lengua y una cultura determina-
das.43 

Si bien es cierto que la región Mixe es extensa, y que en dos de 
sus zonas, la media y la alta, están más familiarizados con los 
símbolos de identificación que a continuación describiremos, 
generalizaremos éstos sin hacer distinción del grado de 
adhesión que ellos tengan en determinadas zonas, ya que por 
ejemplo, en la región baja, la población no está del todo ligada 
con determinados ritos o cultos ancestrales, así como los 
lugares en donde se realizan éstos. Lo anterior tiene una expli-
cación que guarda íntima relación con la geografía del lugar y 
su cercanía con los pobladores de dichas regiones; así, sitios 
como Jaltepec de Candayoc, perteneciente a la zona baja, tiene 
mayor lejanía con el cerro del Zempoaltépetl, y por lo tanto, 
sus habitantes realizan en menor grado los ritos sagrados dirigi-
dos a este centro ceremonial; y por otra parte, localidades 
como Tlahuitoltepec o Tamazulapam, pertenecientes a la zona 
alta, ofrendan en mayor grado a dicho cerro, debido a la pro 
ximidad del “Zempoal” (como ellos le llaman) con aquellas 
regiones mixes.

Página siguiente:
Leyenda del Rey Kontoy. Mural. 

Palacio Municipal de Tlahuitoltepec.

Del mismo modo, Margarita M. Cortés señala que la identidad 
Mixe “se manifiesta en sus valores culturales partiendo de la unidad 
prevaleciente y comunicándose e interactuando. Se reconocen como 
miembros de un pueblo así como son reconocidos por otros grupos 
étnicos. Se puede considerar que el grupo Mixe se reconoce como un 
grupo étnico dentro de la sociedad oaxaqueña y mexicana por tener 
una serie de características que interactúan en su vida diaria”.41

Hasta aquí, el territorio y su entorno conforman la base medu-
lar que vincula a los mixes con su origen, ya sea éste real o 
mítico (tal como se señalará más adelante). Las etnias con base 
territorial, como lo indica Nahmad Sitton, generalmente 
tienen más fundamentos para reclamar y conservar su identi-
dad que aquellas que carecen de ellas. Sin embargo, existen 
autores que integran al territorio de los mixes los sistemas 
étnico-políticos como parte de su identidad. Gabriela Kraemer 
afirma que sólo si los símbolos políticos presentan alguna 
continuidad con los mitos, creencias y valores que la comuni-
dad política ya tenía, pueden ser aceptados como guía de la 
comunidad; sin embargo, señala que para cumplir este papel 
tiene que ser transformados –de sistemas ideológicos comple-
jos y diferenciados para las distintas comunidades y para espe-
cialistas religiosos y el común de la gente– en símbolos senci 
llos penetrantes para todos. Asimismo, puede decirse que el 
pueblo Ayuuk construye su identidad porque existe un proyec-

to étnico-político cuyo eje es la autonomía de este pueblo, una 
autonomía basada en el gobierno por “usos y costumbres”, en la 
administración de justicia de acuerdo con un sistema normati-
vo propio, en una organización regional de las comunidades y 
municipios mixes y en el fortalecimiento de la lengua mixe. Un 
símbolo de este proyecto es la historia Mixe, la cual resalta el 
valor de este pueblo por el que pretende haberse ganado, como 
previamente lo señalamos, el título de pueblo jamás conquista-
do.42 

Es a partir de este punto, que resulta pertinente acotar las 
constantes simbólicas y sígnicas que revelan la concepción 
propia del universo Mixe, mismas que estarán representados en 
los temas forjados en su arte popular, punto central al cual está 
dirigido este proyecto de investigación.

A manera de conclusión de la primera parte de este capítulo (la 
cosmovisión e identidad Ayuuk) y al mismo tiempo, como 
introducción a los símbolos de identificación de la región Mixe,  
el Centro de Estudios Ayuuk-Universidad Indígena Intercultu 
ral Ayuuk, refiere al respecto que “cada colectivo humano cuenta 
con un conjunto de símbolos específicos que va forjando a través de un 
largo y complejo proceso histórico y en torno a los cuales va 
construyendo una identidad que lo distingue y lo hace diferente de 
otros colectivos como comunidades y pueblos. Ahora, cada pueblo tiene 

ra nacional consideran que los ritos paganos no son civilizados pero 
para los más conservadores los dos grupos de ceremonias son esenciales. 
Así un curandero puede recomendar un rito católico o un rito pagano 
[…] El aislamiento permitió a los mixes incorporar ciertos aspectos de 
la cultura nueva en una estructura paralela o con un mínimo de sincre-
tismo o sustitución de elementos”.39

2.3 Símbolos de la identidad Mixe

A partir de la cosmovisión Mixe, podemos codificar una identi-
dad propia que tiene su punto de partida en la relación 
tierra-hombre/hombre-tierra, tal como lo refieren los propios 
habitantes de las comunidades del pueblo Ayuuk, al afirmar que 
“todo ser humano adquiere su identidad cultural con relación al pueblo 
al que pertenece, en donde lleva a cabo su relación plena de la comuni-
dad […], entendiendo que cada sujeto tiene la capacidad de pensar, 
actuar, ser y estar, sin embargo, necesita convivir, intercambiar y 
enriquecer experiencias con otros individuos, esto se fortalece a través de 
la unidad (lengua, servicios comunitarios, historia, territorio, orga 
nización social, religiosidad, fiestas tradicionales –nosotros 
añadiríamos arte–), en donde se construyen y reconstruyen los conoci-
mientos para lograr un desarrollo colectivo y vivir en forma armónica 
con la naturaleza”.40 

so”,37 y Torres Cisneros agrega, “[…]en ellas se establecen vínculos 
y se refuerzan los lazos de unión entre individuos y comunidades; 
asimismo, generan el ascenso social en el interior de la comunidad, a 
través del desempeño de las mayordomías, y propician el comercio, 
además de intensificar las relaciones sociales interregionales; en ciertos 
casos, señalan los ritmos del calendario agrícola y el cambio de 
estaciones; es de notar que la ceremonia sacrificial se considera una 
fiesta”.38

Punto importante de esta investigación, recae en la acultura-
ción del pueblo mixe. Como anteriormente se señaló, la 
conquista espiritual  fue la que vino a crear el sincretismo de la 
religión cristiana con las creencias, llamadas “paganas”, del 
pueblo Ayuuk. Con la llegada de las misiones dominicas 
durante la “conquista española” (1558), la región no quedó 
exenta del proceso de evangelización y fue así como surgió una 
mezcla de creencias, que hasta el día de hoy, conviven en una 
especie de hibrido religioso con características propias. Ralph 
L. Beals señala que “tanto las ideas y las creencias como las ceremo-
nias se presentan en formas que han cambiado poco a partir de una 
versión sencilla de los comienzos del siglo XVI. A veces en algunos 
pueblos se utiliza la iglesia para ritos de tipo indígena y los oficiales de 
origen español tienen que participar en tales rituales, pero la forma de 
los ritos católicos no ha sido contaminada con elementos indígenas 
[…] Entre los mixes actuales, los que tienen más contacto con la cultu-

voz de la comunidad Ayuuk se manifiesta que “la cultura proviene 
pues, desde el alma de nuestros antepasados, desde el seno de nuestra 
madre tierra. El hombre y la tierra fundidos en una sola cosa y al 
mismo tiempo en dos realidades distintas que no pueden sobrevivir la 
una sin la otra, unidos dialécticamente: de la tierra recibimos la vida, a 
la tierra tenemos que cuidarla, protegerla, ayudarla a sobrevivir porque 
en ello va nuestra existencia misma como hombres”. 33 

Bajo esta pauta, múltiples autores no hacen sino constatar esa 
relación intrínseca de los mixes con su tierra, ya que como 
señala Gustavo Torres “si bien en general se puede hablar de una 
cosmovisión indígena que tiene a la madre tierra como uno de los 
elementos centrales, entre los mixes se trata de una verdadera geovisión, 
ya que la tierra es el elemento central de la existencia biológica, social 
y simbólica”.34 Como extensión de la naturaleza, el sol, la luna, 
los astros y los planetas también confluyen en la cosmovisión 
del pueblo mixe. Fieles a la tradición mesoamericana, éstos son 
idolatrados y festejados en rituales y ceremonias donde se les 
rinde devoción absoluta: "El mixe tradicionalista por excelencia, 
rinde culto al viento, al rayo y la lluvia, para que recojan cosecha abun-
dante. Así es que, el mixe pone fe y credo en los fenómenos naturales”.35 
Los animales ocupan, del mismo modo, un lugar privilegiado 
en el pensamiento mixe. Se les considera como anunciadores 
y/o mensajeros de acontecimientos importantes para el 
individuo y los suyos.

Francisco Ramos ofrece una síntesis que no deja duda sobre la 
cosmovisión de nuestro sujeto de estudio, y tal como lo men-
cionamos, refiere al medio ambiente como aquel ente que ha 
contribuido a afianzar sus esquemas sociales y culturales. La 
cosmovisión se asocia a su vida ceremonial y ritual, las que a su 
vez están asociadas a los ciclos de la naturaleza, que son cimien-
to de su tradición, y de esta forma, poseen espacio y tiempo 
que se consolida y revitaliza generación tras generación. Vemos 
en los Mixes, las constantes simbólicas de los pueblos mesoa-
mericanos como los sacrificios y rituales, que son el medio para 
solicitar ayuda (adivinatorios), protección y buenaventura en la 
vida. También son constantes los sacrificios de animales como 
el guajolote, el gallo y en menor medida los gatos y los perros, 
junto con el uso de plantas como el maíz, el ocote, flores y 
bebidas. El maíz es la planta más importante para los Mixes. Sus 
montañas, cumbres, cuevas, campos de cultivo, altar familiar, 
cementerio y patios de las casas son los lugares donde se reali-
zan sacrificios, realizados en fechas especiales como año nuevo, 
fiestas patronales, de difuntos, el periodo agrícola, etc.36 

No podemos dejar de señalar a la fiesta como parte medular de 
la cosmovisión Mixe, ya que, como refiere Guido Münch 
Galindo, “en la fiesta culmina el ideal de convivencia, de unidad social 
y bienestar, visto como origen y destino del ser. La fiesta se transfiere a 
la imagen simbólica de la creación del hombre, su mundo y su univer-

En el siguiente punto se explicará la conformación de esa 
cosmovisión que es, a nuestro modo de ver, la base fundamen-
tal sobre la cual recae toda manifestación artística del pueblo 
Mixe.

2.2 La cosmovisión  Mixe

Internarse en la cosmovisión del pueblo Mixe, resulta transitar 
a través de un universo que contempla a la naturaleza como la 
generadora de vida y a la cual se le rinde un respeto y amor 
absoluto. Tal como lo pudimos analizar en el primer capítulo de 
esta tesis, el concepto de identidad étnica, en el caso concreto 
de la cultura Mixe, queda de manifiesto al integrar a la natu-
raleza como el territorio sagrado de esa identidad a la cual nos 
referimos. Sobre esta línea, Nahmad Sittón afirma que “los mixes 
han construido su cultura dentro de un contexto ambiental que conocen 
y reconocen ampliamente. Se han adaptado a su medio y, al mismo 
tiempo, lo han acondicionado a su propio sistema de vida. Existe un 
conocimiento ampliamente difundido acerca de cuáles son los pueblos y 
las comunidades que se identifican como mixes, donde se reconocen los 
límites internos de cada comunidad y se da cuenta de la geografía en 
que viven”.32  Vemos entonces que el apego a la tierra es la base 
medular sobre la cual recae la cultura Mixe, y tan es así, que en 

de las tierras bajas, donde los terrenos se aplanan y predomina 
la calurosa sabana. El paisaje está conformado por cerros de 
gran tamaño, nubes, arroyos, cascadas, ríos, bosques y selvas, 
lo que da como resultado una diversidad de microclimas y 
variedades de flora y fauna. Así pues, el actual Distrito Mixe 
comprende los siguientes municipios: Tlahuitoltepec, Ayutla, 
Cacalotepec, Tepantlali, Tepuxtepec, Totontepec, Tamazulapam 
y Mixistlán, en la parte alta; Ocotepec, Atitlán, Alotepec, 
Juquila Mixe, Camotlán, Zacatepec, Quetzaltepec e Ixcuinte 
pec, en la parte media, y Mazatlán, Cotzocón y Guichicovi, en 
la parte baja.31

 
A pesar de que nos referirnos al pueblo Mixe como una unidad 
cultural, es necesario aclarar que, entre la totalidad de las 
comunidades que integran el distrito Ayuuk, existen diferen-
cias considerables que se manifiestan de una región a otra, por 
ejemplo, entre los municipios de la región alta y la baja, la indu-
mentaria, las costumbres, la gastronomía, las actividades 
económicas, las expresiones artísticas y hasta la lengua, 
presentan cambios significativos; sin embargo, también es 
preciso señalar que del mismo modo, en la raíz primigenia de 
toda la cultura Mixe, coexiste una cosmovisión arraigada y 
autóctona que los distingue de las demás culturas y que la hace 
única a los ojos de las sociedades externas. 

nente señalar que a lo largo de este proyecto de tesis, se refe 
rirá indistintamente a la misma cultura en sus dos acepciones 
(Mixe o Ayuuk), ya que, como se analizará en el capítulo 
concerniente a la lengua, Mixe hace referencia a una término 
castellanizado que designada a la gente de esa región; mientras 
que Ayuuk es el término que designa a la comunidad que, valga 
la redundancia,  habla la lengua Ayuuk.

Los estudios referentes al origen del pueblo Mixe difieren 
entre sí, sin llegar a ser del todo convincentes. Son constantes 
las teorías que señalan la migración de una comunidad 
proveniente de Perú hacia la sierra Oaxaqueña a finales del 
siglo XIII, quienes a partir de la búsqueda del cerro del Zem-
poaltépetl (cuyo significado es “cerro de veinte picos” o de “las 
veinte divinidades”) se asentaron en las faldas de éste hasta llegar 
a formar el actual territorio Ayuuk. Sin embargo, en la actuali-
dad se ha manejado la teoría de que los mixes tienen una mayor 
relación con la cultura Olmeca, al encontrar rasgos lingüísticos 
comunes en ambos pueblos. Por otro lado, existen teorías que 
rayan en lo disparatado, ya que afirman que la procedencia del 
pueblo Mixe se encuentra en las regiones balcánicas de Europa, 
haciendo analogías sobre todo con la fonética del lenguaje de 
ambas regiones. Lo que es cierto, es que en la actualidad los 
Ayuuk, conscientes de su proceso histórico, se autodenominan 
como “los jamás conquistados”, acepción que se fundamenta en las 

constantes luchas que libraron los mixes contra los aztecas, sus 
vecinos los zapotecas, y principalmente contra los españoles, 
en la etapa histórica de México conocida como la Conquista, y 
que como fin último tenía el someter al pueblo Mixe para la 
colonización de su cultura y el subsecuente pago tributario. A 
pesar de la unión de sus enemigos en múltiples ataques contra 
el pueblo Mixe, ellos no tuvieron éxito alguno, sin embargo, la 
verdadera conquista que sufrió la “nación jamás conquistada” 
vino del lado espiritual, en donde a partir de 1529 los misio 
neros Dominicos entraron de manera pacífica a la región, 
impulsados por los deseos de convertir a los habitantes del 
pueblo Mixe a la religión cristiana. Es a partir de ese momento 
cuando comienza la aculturación de la comunidad, lo que 
resultaría en el resquebrajamiento de la verdadera identidad de 
los mixes, impulsada sobre todo, por los cambios propios de la 
nación mexicana y de la sociedad actual.

La comunidad Mixe se encuentra ubicada al noroeste de la 
capital del estado de Oaxaca, y se compone por cerca de 290 
comunidades y localidades asentadas dentro de 19 municipios, 
ocupando una extensión aproximada de 6,000 kilómetros 
cuadrados. A su vez, el territorio Mixe se divide, según su 
altitud y clima, en tres zonas: la parte alta o fría, la parte media 
o templada, y la parte baja o tierra caliente. La mayor parte del 
territorio es montañoso y selvático o boscoso, con excepción 

2.1 Orígenes y localización de la cultura 
Mixe

Como parte de la investigación de campo para la elaboración 
de este proyecto, se instaló un equipo de trabajo en un munici-
pio de la región Mixe (específicamente ubicado en la comuni-
dad de Tamazulapam Espíritu Santo), para después iniciar con 
la recolección de datos y el registro fotográfico de nuestro 
objeto de estudio. La primera impresión que brindó la zona 
Mixe, fue la de una región plagada de zonas boscosas en donde 
se podía contemplar un cielo completamente azul, vertientes 
montañosas, pendientes infinitas y sobre todo, una accidentada 
topografía. Desde el primer acercamiento a la comunidad, se 
percibió el sincretismo que conforma a la cultura Mixe, ya que 
desde el nombre, se establecen discrepancias que hacen refe 
rencia al uso de dos términos diferentes; como se indicará 
después a detalle, los mixes se autodenominan en su lengua de 
origen como el pueblo Ayuuk, lo cual en los términos de la 
lengua española, se interpretaría como la “gente del idioma 
florido”, concepto que engloba el elemento cultural que da 
pertenencia a una comunidad orgullosa de sus raíces y sus 
modos de ver la vida. A partir de este momento resulta perti-

Desde la perspectiva del diseño y la comunicación visual, la 
tarea de involucrarse en campos de estudio que, en primera 
instancia, parecen ajenos a la profesión, pero que en un análisis 
más concienzudo, ayudan a entender los procesos que resultan 
en las manifestaciones artísticas y visuales propios de una 
comunidad como lo es la Mixe. De acuerdo a ello, la etnografía 
y la antropología social nos han servido como herramientas 
indispensables para la mejor comprensión de los procesos 
sociales que han sufrido los mixes, y que sirven como base 
fundamental para el estudio de su arte popular. 

Para entender y ubicar el contexto en el que hemos de partir, 
resulta necesario una descripción general de la cultura y la 
identidad del pueblo Mixe, tratando de no caer en un análisis 
que se aleje de nuestro principal objeto de estudio (el arte 
popular), y que por otra parte, éste mismo análisis reconozca 
sus limitaciones que en los campos de estudio previamente 
mencionados se ha tratado de manera profunda y detallada. Lo 
anterior nos habla entonces de un proyecto multidisciplinario 
que, como veremos en capítulos posteriores, refleja en sus 
resultados un campo de estudio que hasta ahora resultaba prác-
ticamente nulo o desapercibido: el campo de lo visual.

Hablar de la cultura Mixe, es hablar de una comunidad que 
resume su existencia a través de la resistencia. Resistencia a los 
cambios culturales, sociales, religiosos, económicos, y demás 
procesos que involucran el devenir histórico de la sociedad 
humana en general, y de la nación mexicana en particular. A 
partir de la extensa investigación bibliográfica y de campo que 
se efectuó en el presente proyecto, hemos podido atestiguar 
constantes culturales que nos hablan de una sociedad que, en la 
actualidad, mantiene los rasgos de identidad inamovibles en sus 
raíces, pero con cierto desconcierto en sus tallos y ramifica-
ciones.



tidad. Cabe aclarar que los sonidos propios de su lengua al 
momento de hablarse en las diferentes zonas son iguales en su 
mayoría. Pero cuando se juntan y usan esos mismos sonidos en 
las palabras y en las frases, se pronuncian y se oyen diferentes 
en cada comunidad, por eso se dice que el la lengua Ayuuk 
tiene variantes dialectales.49 

A pesar de que la lengua funge un papel primordial en la identi-
dad del pueblo Mixe, la aculturación ha permeado de manera 
significante en este rublo, ya que en las prácticas de campo y en 
la convivencia diaria con el pueblo de Tamazulapam se percibió, 
que el sector joven de la población utiliza el español como su 
lengua de uso cotidiano, relegando la práctica del Ayuuk a la 
población más longeva. Según datos del INEGI, los resultados 
del censo del año 2000, arrojaron que la población Mixe 
fluctúa en poco más de 100 mil habitantes, de los cuales los 
mayores de 5 años que hablan su lengua son alrededor de 87 
mil, cifra que los coloca en el quinto sitio después de los 
hablantes del zapoteco, mixteco, chinanteco y mazateco, en 
orden descendente, en el estado de Oaxaca. De esos 87 mil 
hablantes, cerca de 58 mil hablan también el español, en tanto 
que sólo 28 500 (el 25% aprox.) hablan la lengua Ayuuk.50

No se puede cerrar el presente capítulo, sin hacer mención al 
referente fundamental de la identidad entre los Ayuuk, que 
como menciona Villagómez, se trata de la lengua Mixe. Se 
podrá compartir entre los distintos distritos mixes el vestido, la 
música, las festividades o la vocación comunal, pero la auto 
distinción primordial es la lengua. La palabra Mixe es de origen 
náhuatl y se deriva de la palabra mixtli, que significa “nube”. Sin 
embargo, los mixes se llaman a sí mismos Ayuuk jä’äy, y por lo 
tanto, la lengua que hablan es el Ayuuk, el mismo nombre con 
el que históricamente se conoce a este grupo étnico. La palabra 
Ayuuk está compuesta por los siguientes morfemas: a - idioma, 
palabra; ayuuk - montaña, florido, y yä’äy - gente, muchedum-
bre. Por lo que su significado puede traducirse como “gente del 
idioma florido”.48 

En palabras de los propios habitantes de la región, la lengua 
Ayuuk se caracteriza por ser práctica, metafórica, poética y 
reverencial, dependiendo del tiempo, espacio y de las personas 
que lo desarrollan, como consejeros, principales, adivinos, 
autoridades, así como el uso cotidiano de todos los habitantes. 
Por ejemplo, en los ritos ceremoniales se combina lo poético y 
lo reverencial; lo práctico y lo metafórico se utiliza más en la 
cotidianidad. Asimismo, para los mixes, su lengua significa vida 
–movimiento, herencia, historia, unidad, diversidad, comuni-
cación, transformación, resistencia, respeto, tolerancia e iden-

vez, alrededor de las celebraciones, se erigen mitos que hacen 
más profunda la adoración al Zempoaltépetl, como por ejem 
plo, que entre sus cuevas y grietas, se hayan tesoros dejados por 
el Rey Kontoy, o que éste mismo construyó un palacio repleto 
de tesoros, pero que se encuentra vigilado por bestias (o 
nahuales) y que sólo por medio de la adoración y el culto, y a 
través del sacrificio (de animales como las gallinas) es que esos 
tesoros pueden ser tomados por quienes realizan lo que ellos 
llaman las costumbres.

Esta dualidad simbólica del Rey Bueno y el Zempoal se toma 
como bastión de la identidad Mixe que, como se verá en capítu-
los posteriores, se observarán representados en sus artes popu-
lares, y que junto con los demás elementos de la naturaleza, 
servirán como la raíz primigenia para la creación artística de los 
Ayuuk.

Siguiendo con la teoría del origen del pueblo Mixe, se tiene la 
creencia que habitantes provenientes del Perú (los incas), 
salieron de sus tierras en busca del lugar sagrado que sus dioses 
les habían señalado para formar una nueva raza. Este  sitio lleva-
ba por nombre Zempoaltépetl, que en náhuatl significa 
Zempoalli-Veinte y Tépetl-Cerro, lo que se traduce en Lugar de 
los Veinte Cerros o las Veinte Divinidades. Es así como a las 
faldas de ésta elevación, se fundan los primeros asentamientos 
mixes y es también, a partir de su llegada a la región, que los 
pobladores le comienzan a rendir culto. Como se ha señalado, 
y como lo menciona también Yanga Villagómez Velázquez en su 
artículo “Pueblos indígenas de México y agua: mixes”, aquellos tiene 
arraigada la idea de pertenecer a un territorio común, marcado 
por puntos a través de los cuales los Ayuuk se relacionan con lo 
sobrenatural; estos puntos geográfico-ceremoniales están 
presididos por el Zempoaltépetl, que señala los límites de su 
territorio mediante elementos tales como piedras, ríos, 
manantiales, montañas, algunos de los cuales son también 
lugares de culto.47 

Por lo cual, múltiples son las ofrendas y ritos que hasta la fecha, 
los mixes realizan en ese lugar; fieles a sus creencias, las dife 
rentes alabanzas tienen como fin la buena cosecha, la mejoría 
en la situación económica de sus familias o la recuperación de 
la salud de algún enfermo, entre muchas otras peticiones. A su 

45 • C
apítulo I

I • C
u

ltu
ra e Id

en
tid

ad
 M

ix
e

predicó la paz, la hermandad, enseñó el cultivo del maíz, el 
frijol y el picante, cambiando con esto su sistema de vida y de 
alimentación, protegiendo a todos los que le rodearon. Kontoy 
poseía un poder extraordinario que su sola presencia hacía que 
las fieras se amansaran, mandaba al rayo, al viento y al trueno 
como si fuera una persona; el viento era su mensajero y era 
capaz de abrir la tierra para esconderse y escapar de sus enemi-
gos.44 Les roba a los mestizos y a los ricos y esconde sus tesoros 
en unas cuevas. Es cuando emprende una pelea contra los zapo-
tecos y los españoles, quienes se habían aliado para someter al 
pueblo Mixe, pero son vencidos por Kontoy, que usa como 
armas el rayo y las piedras. Según ciertas versiones, Kontoy 
estaba construyendo su palacio o una iglesia cuando cantó el 
gallo y salió el sol; por eso las ruinas de Mitla (zona cercana a la 
región Mixe) quedaron inconclusas.45

 
Cuenta el Prof. Agustín Aguilar Domingo, que el Rey Bueno de 
los Mixes, como se refiere a Kontoy, al darse cuenta que sus 
súbditos estaban ya establecidos en sus pueblos y aldeas traba-
jando la tierra, cultivando el maíz, el frijol y el picante, en 
donde reinaba la paz y la hermandad, consideró que su misión 
estaba cumplida y que había llegado la hora de partir. En una 
procesión que llegó al lugar donde nació Kontoy, se despidió 
del pueblo Mixe no sin antes, dirigirles sus últimas palabras: 
“Me voy de esta tierra, pero cuando sepa que alguien los quiera acome-

ter, volveré al lado de ustedes y lucharemos de nuevo por la libertad”.46 
Se dice que no se llevó riqueza alguna, pero que el sitio de 
emplazamiento de su templo o palacio, se encuentra enclavado 
en alguna gruta del Cerro del Zempoaltépetl, símbolo sagrado 
que a continuación se expondrá.

Así, dos de las grandes representaciones que los mixes mani 
fiestan como parte de su identidad (y que más adelante se verán 
plasmadas en su arte popular) son los que se refieren al mito 
del Rey Kontoy y además, al cerro sagrado del Zempoaltépetl 
(mencionado como parte del ejemplo en el párrafo anterior).

El Rey Kontoy viene a darle continuidad a la tradición 
mitológica de las divinidades mesoamericanas que relacionan a 
los dioses con seres extraordinarios y cuyas características 
anatómicas, morfológicas y/o espirituales se representan por 
medio de animales o fenómenos naturales como la lluvia, la 
noche, el rayo o el sol. Muchas y variadas son las versiones que 
narran el nacimiento de Kontoy, pero en esencia, se trata de un 
ser que nace de un huevo, el cual se encontraba flotando en un 
lago (algunas versiones refieren que el huevo se encontraba en 
una cueva) y que a su vez, fue recogido por una pareja de 
ancianos. El niño que surge tiene como características zoomor-
fas un pie con garras de fiera y en el otro, dedos de pollo, pero 
de corazón noble y generoso. Al incorporarse a los mixes, 

una cosmovisión propia, una manera muy particular de ver, concebir e 
interpretar el mundo; en otros términos, cuenta con una cultura, misma 
que está compuesta, a su vez, por diversos elementos o componentes 
[…]. Desde esta perspectiva se habla de una identidad étnica, 
lingüística y cultural, es decir, la identidad de un colectivo de 
personas con un pueblo, una lengua y una cultura determina-
das.43 

Si bien es cierto que la región Mixe es extensa, y que en dos de 
sus zonas, la media y la alta, están más familiarizados con los 
símbolos de identificación que a continuación describiremos, 
generalizaremos éstos sin hacer distinción del grado de 
adhesión que ellos tengan en determinadas zonas, ya que por 
ejemplo, en la región baja, la población no está del todo ligada 
con determinados ritos o cultos ancestrales, así como los 
lugares en donde se realizan éstos. Lo anterior tiene una expli-
cación que guarda íntima relación con la geografía del lugar y 
su cercanía con los pobladores de dichas regiones; así, sitios 
como Jaltepec de Candayoc, perteneciente a la zona baja, tiene 
mayor lejanía con el cerro del Zempoaltépetl, y por lo tanto, 
sus habitantes realizan en menor grado los ritos sagrados dirigi-
dos a este centro ceremonial; y por otra parte, localidades 
como Tlahuitoltepec o Tamazulapam, pertenecientes a la zona 
alta, ofrendan en mayor grado a dicho cerro, debido a la pro 
ximidad del “Zempoal” (como ellos le llaman) con aquellas 
regiones mixes.

Del mismo modo, Margarita M. Cortés señala que la identidad 
Mixe “se manifiesta en sus valores culturales partiendo de la unidad 
prevaleciente y comunicándose e interactuando. Se reconocen como 
miembros de un pueblo así como son reconocidos por otros grupos 
étnicos. Se puede considerar que el grupo Mixe se reconoce como un 
grupo étnico dentro de la sociedad oaxaqueña y mexicana por tener 
una serie de características que interactúan en su vida diaria”.41

Hasta aquí, el territorio y su entorno conforman la base medu-
lar que vincula a los mixes con su origen, ya sea éste real o 
mítico (tal como se señalará más adelante). Las etnias con base 
territorial, como lo indica Nahmad Sitton, generalmente 
tienen más fundamentos para reclamar y conservar su identi-
dad que aquellas que carecen de ellas. Sin embargo, existen 
autores que integran al territorio de los mixes los sistemas 
étnico-políticos como parte de su identidad. Gabriela Kraemer 
afirma que sólo si los símbolos políticos presentan alguna 
continuidad con los mitos, creencias y valores que la comuni-
dad política ya tenía, pueden ser aceptados como guía de la 
comunidad; sin embargo, señala que para cumplir este papel 
tiene que ser transformados –de sistemas ideológicos comple-
jos y diferenciados para las distintas comunidades y para espe-
cialistas religiosos y el común de la gente– en símbolos senci 
llos penetrantes para todos. Asimismo, puede decirse que el 
pueblo Ayuuk construye su identidad porque existe un proyec-

to étnico-político cuyo eje es la autonomía de este pueblo, una 
autonomía basada en el gobierno por “usos y costumbres”, en la 
administración de justicia de acuerdo con un sistema normati-
vo propio, en una organización regional de las comunidades y 
municipios mixes y en el fortalecimiento de la lengua mixe. Un 
símbolo de este proyecto es la historia Mixe, la cual resalta el 
valor de este pueblo por el que pretende haberse ganado, como 
previamente lo señalamos, el título de pueblo jamás conquista-
do.42 

Es a partir de este punto, que resulta pertinente acotar las 
constantes simbólicas y sígnicas que revelan la concepción 
propia del universo Mixe, mismas que estarán representados en 
los temas forjados en su arte popular, punto central al cual está 
dirigido este proyecto de investigación.

A manera de conclusión de la primera parte de este capítulo (la 
cosmovisión e identidad Ayuuk) y al mismo tiempo, como 
introducción a los símbolos de identificación de la región Mixe,  
el Centro de Estudios Ayuuk-Universidad Indígena Intercultu 
ral Ayuuk, refiere al respecto que “cada colectivo humano cuenta 
con un conjunto de símbolos específicos que va forjando a través de un 
largo y complejo proceso histórico y en torno a los cuales va 
construyendo una identidad que lo distingue y lo hace diferente de 
otros colectivos como comunidades y pueblos. Ahora, cada pueblo tiene 

ra nacional consideran que los ritos paganos no son civilizados pero 
para los más conservadores los dos grupos de ceremonias son esenciales. 
Así un curandero puede recomendar un rito católico o un rito pagano 
[…] El aislamiento permitió a los mixes incorporar ciertos aspectos de 
la cultura nueva en una estructura paralela o con un mínimo de sincre-
tismo o sustitución de elementos”.39

2.3 Símbolos de la identidad Mixe

A partir de la cosmovisión Mixe, podemos codificar una identi-
dad propia que tiene su punto de partida en la relación 
tierra-hombre/hombre-tierra, tal como lo refieren los propios 
habitantes de las comunidades del pueblo Ayuuk, al afirmar que 
“todo ser humano adquiere su identidad cultural con relación al pueblo 
al que pertenece, en donde lleva a cabo su relación plena de la comuni-
dad […], entendiendo que cada sujeto tiene la capacidad de pensar, 
actuar, ser y estar, sin embargo, necesita convivir, intercambiar y 
enriquecer experiencias con otros individuos, esto se fortalece a través de 
la unidad (lengua, servicios comunitarios, historia, territorio, orga 
nización social, religiosidad, fiestas tradicionales –nosotros 
añadiríamos arte–), en donde se construyen y reconstruyen los conoci-
mientos para lograr un desarrollo colectivo y vivir en forma armónica 
con la naturaleza”.40 

so”,37 y Torres Cisneros agrega, “[…]en ellas se establecen vínculos 
y se refuerzan los lazos de unión entre individuos y comunidades; 
asimismo, generan el ascenso social en el interior de la comunidad, a 
través del desempeño de las mayordomías, y propician el comercio, 
además de intensificar las relaciones sociales interregionales; en ciertos 
casos, señalan los ritmos del calendario agrícola y el cambio de 
estaciones; es de notar que la ceremonia sacrificial se considera una 
fiesta”.38

Punto importante de esta investigación, recae en la acultura-
ción del pueblo mixe. Como anteriormente se señaló, la 
conquista espiritual  fue la que vino a crear el sincretismo de la 
religión cristiana con las creencias, llamadas “paganas”, del 
pueblo Ayuuk. Con la llegada de las misiones dominicas 
durante la “conquista española” (1558), la región no quedó 
exenta del proceso de evangelización y fue así como surgió una 
mezcla de creencias, que hasta el día de hoy, conviven en una 
especie de hibrido religioso con características propias. Ralph 
L. Beals señala que “tanto las ideas y las creencias como las ceremo-
nias se presentan en formas que han cambiado poco a partir de una 
versión sencilla de los comienzos del siglo XVI. A veces en algunos 
pueblos se utiliza la iglesia para ritos de tipo indígena y los oficiales de 
origen español tienen que participar en tales rituales, pero la forma de 
los ritos católicos no ha sido contaminada con elementos indígenas 
[…] Entre los mixes actuales, los que tienen más contacto con la cultu-

voz de la comunidad Ayuuk se manifiesta que “la cultura proviene 
pues, desde el alma de nuestros antepasados, desde el seno de nuestra 
madre tierra. El hombre y la tierra fundidos en una sola cosa y al 
mismo tiempo en dos realidades distintas que no pueden sobrevivir la 
una sin la otra, unidos dialécticamente: de la tierra recibimos la vida, a 
la tierra tenemos que cuidarla, protegerla, ayudarla a sobrevivir porque 
en ello va nuestra existencia misma como hombres”. 33 

Bajo esta pauta, múltiples autores no hacen sino constatar esa 
relación intrínseca de los mixes con su tierra, ya que como 
señala Gustavo Torres “si bien en general se puede hablar de una 
cosmovisión indígena que tiene a la madre tierra como uno de los 
elementos centrales, entre los mixes se trata de una verdadera geovisión, 
ya que la tierra es el elemento central de la existencia biológica, social 
y simbólica”.34 Como extensión de la naturaleza, el sol, la luna, 
los astros y los planetas también confluyen en la cosmovisión 
del pueblo mixe. Fieles a la tradición mesoamericana, éstos son 
idolatrados y festejados en rituales y ceremonias donde se les 
rinde devoción absoluta: "El mixe tradicionalista por excelencia, 
rinde culto al viento, al rayo y la lluvia, para que recojan cosecha abun-
dante. Así es que, el mixe pone fe y credo en los fenómenos naturales”.35 
Los animales ocupan, del mismo modo, un lugar privilegiado 
en el pensamiento mixe. Se les considera como anunciadores 
y/o mensajeros de acontecimientos importantes para el 
individuo y los suyos.

Francisco Ramos ofrece una síntesis que no deja duda sobre la 
cosmovisión de nuestro sujeto de estudio, y tal como lo men-
cionamos, refiere al medio ambiente como aquel ente que ha 
contribuido a afianzar sus esquemas sociales y culturales. La 
cosmovisión se asocia a su vida ceremonial y ritual, las que a su 
vez están asociadas a los ciclos de la naturaleza, que son cimien-
to de su tradición, y de esta forma, poseen espacio y tiempo 
que se consolida y revitaliza generación tras generación. Vemos 
en los Mixes, las constantes simbólicas de los pueblos mesoa-
mericanos como los sacrificios y rituales, que son el medio para 
solicitar ayuda (adivinatorios), protección y buenaventura en la 
vida. También son constantes los sacrificios de animales como 
el guajolote, el gallo y en menor medida los gatos y los perros, 
junto con el uso de plantas como el maíz, el ocote, flores y 
bebidas. El maíz es la planta más importante para los Mixes. Sus 
montañas, cumbres, cuevas, campos de cultivo, altar familiar, 
cementerio y patios de las casas son los lugares donde se reali-
zan sacrificios, realizados en fechas especiales como año nuevo, 
fiestas patronales, de difuntos, el periodo agrícola, etc.36 

No podemos dejar de señalar a la fiesta como parte medular de 
la cosmovisión Mixe, ya que, como refiere Guido Münch 
Galindo, “en la fiesta culmina el ideal de convivencia, de unidad social 
y bienestar, visto como origen y destino del ser. La fiesta se transfiere a 
la imagen simbólica de la creación del hombre, su mundo y su univer-

En el siguiente punto se explicará la conformación de esa 
cosmovisión que es, a nuestro modo de ver, la base fundamen-
tal sobre la cual recae toda manifestación artística del pueblo 
Mixe.

2.2 La cosmovisión  Mixe

Internarse en la cosmovisión del pueblo Mixe, resulta transitar 
a través de un universo que contempla a la naturaleza como la 
generadora de vida y a la cual se le rinde un respeto y amor 
absoluto. Tal como lo pudimos analizar en el primer capítulo de 
esta tesis, el concepto de identidad étnica, en el caso concreto 
de la cultura Mixe, queda de manifiesto al integrar a la natu-
raleza como el territorio sagrado de esa identidad a la cual nos 
referimos. Sobre esta línea, Nahmad Sittón afirma que “los mixes 
han construido su cultura dentro de un contexto ambiental que conocen 
y reconocen ampliamente. Se han adaptado a su medio y, al mismo 
tiempo, lo han acondicionado a su propio sistema de vida. Existe un 
conocimiento ampliamente difundido acerca de cuáles son los pueblos y 
las comunidades que se identifican como mixes, donde se reconocen los 
límites internos de cada comunidad y se da cuenta de la geografía en 
que viven”.32  Vemos entonces que el apego a la tierra es la base 
medular sobre la cual recae la cultura Mixe, y tan es así, que en 

de las tierras bajas, donde los terrenos se aplanan y predomina 
la calurosa sabana. El paisaje está conformado por cerros de 
gran tamaño, nubes, arroyos, cascadas, ríos, bosques y selvas, 
lo que da como resultado una diversidad de microclimas y 
variedades de flora y fauna. Así pues, el actual Distrito Mixe 
comprende los siguientes municipios: Tlahuitoltepec, Ayutla, 
Cacalotepec, Tepantlali, Tepuxtepec, Totontepec, Tamazulapam 
y Mixistlán, en la parte alta; Ocotepec, Atitlán, Alotepec, 
Juquila Mixe, Camotlán, Zacatepec, Quetzaltepec e Ixcuinte 
pec, en la parte media, y Mazatlán, Cotzocón y Guichicovi, en 
la parte baja.31

 
A pesar de que nos referirnos al pueblo Mixe como una unidad 
cultural, es necesario aclarar que, entre la totalidad de las 
comunidades que integran el distrito Ayuuk, existen diferen-
cias considerables que se manifiestan de una región a otra, por 
ejemplo, entre los municipios de la región alta y la baja, la indu-
mentaria, las costumbres, la gastronomía, las actividades 
económicas, las expresiones artísticas y hasta la lengua, 
presentan cambios significativos; sin embargo, también es 
preciso señalar que del mismo modo, en la raíz primigenia de 
toda la cultura Mixe, coexiste una cosmovisión arraigada y 
autóctona que los distingue de las demás culturas y que la hace 
única a los ojos de las sociedades externas. 

nente señalar que a lo largo de este proyecto de tesis, se refe 
rirá indistintamente a la misma cultura en sus dos acepciones 
(Mixe o Ayuuk), ya que, como se analizará en el capítulo 
concerniente a la lengua, Mixe hace referencia a una término 
castellanizado que designada a la gente de esa región; mientras 
que Ayuuk es el término que designa a la comunidad que, valga 
la redundancia,  habla la lengua Ayuuk.

Los estudios referentes al origen del pueblo Mixe difieren 
entre sí, sin llegar a ser del todo convincentes. Son constantes 
las teorías que señalan la migración de una comunidad 
proveniente de Perú hacia la sierra Oaxaqueña a finales del 
siglo XIII, quienes a partir de la búsqueda del cerro del Zem-
poaltépetl (cuyo significado es “cerro de veinte picos” o de “las 
veinte divinidades”) se asentaron en las faldas de éste hasta llegar 
a formar el actual territorio Ayuuk. Sin embargo, en la actuali-
dad se ha manejado la teoría de que los mixes tienen una mayor 
relación con la cultura Olmeca, al encontrar rasgos lingüísticos 
comunes en ambos pueblos. Por otro lado, existen teorías que 
rayan en lo disparatado, ya que afirman que la procedencia del 
pueblo Mixe se encuentra en las regiones balcánicas de Europa, 
haciendo analogías sobre todo con la fonética del lenguaje de 
ambas regiones. Lo que es cierto, es que en la actualidad los 
Ayuuk, conscientes de su proceso histórico, se autodenominan 
como “los jamás conquistados”, acepción que se fundamenta en las 

constantes luchas que libraron los mixes contra los aztecas, sus 
vecinos los zapotecas, y principalmente contra los españoles, 
en la etapa histórica de México conocida como la Conquista, y 
que como fin último tenía el someter al pueblo Mixe para la 
colonización de su cultura y el subsecuente pago tributario. A 
pesar de la unión de sus enemigos en múltiples ataques contra 
el pueblo Mixe, ellos no tuvieron éxito alguno, sin embargo, la 
verdadera conquista que sufrió la “nación jamás conquistada” 
vino del lado espiritual, en donde a partir de 1529 los misio 
neros Dominicos entraron de manera pacífica a la región, 
impulsados por los deseos de convertir a los habitantes del 
pueblo Mixe a la religión cristiana. Es a partir de ese momento 
cuando comienza la aculturación de la comunidad, lo que 
resultaría en el resquebrajamiento de la verdadera identidad de 
los mixes, impulsada sobre todo, por los cambios propios de la 
nación mexicana y de la sociedad actual.

La comunidad Mixe se encuentra ubicada al noroeste de la 
capital del estado de Oaxaca, y se compone por cerca de 290 
comunidades y localidades asentadas dentro de 19 municipios, 
ocupando una extensión aproximada de 6,000 kilómetros 
cuadrados. A su vez, el territorio Mixe se divide, según su 
altitud y clima, en tres zonas: la parte alta o fría, la parte media 
o templada, y la parte baja o tierra caliente. La mayor parte del 
territorio es montañoso y selvático o boscoso, con excepción 

2.1 Orígenes y localización de la cultura 
Mixe

Como parte de la investigación de campo para la elaboración 
de este proyecto, se instaló un equipo de trabajo en un munici-
pio de la región Mixe (específicamente ubicado en la comuni-
dad de Tamazulapam Espíritu Santo), para después iniciar con 
la recolección de datos y el registro fotográfico de nuestro 
objeto de estudio. La primera impresión que brindó la zona 
Mixe, fue la de una región plagada de zonas boscosas en donde 
se podía contemplar un cielo completamente azul, vertientes 
montañosas, pendientes infinitas y sobre todo, una accidentada 
topografía. Desde el primer acercamiento a la comunidad, se 
percibió el sincretismo que conforma a la cultura Mixe, ya que 
desde el nombre, se establecen discrepancias que hacen refe 
rencia al uso de dos términos diferentes; como se indicará 
después a detalle, los mixes se autodenominan en su lengua de 
origen como el pueblo Ayuuk, lo cual en los términos de la 
lengua española, se interpretaría como la “gente del idioma 
florido”, concepto que engloba el elemento cultural que da 
pertenencia a una comunidad orgullosa de sus raíces y sus 
modos de ver la vida. A partir de este momento resulta perti-

Desde la perspectiva del diseño y la comunicación visual, la 
tarea de involucrarse en campos de estudio que, en primera 
instancia, parecen ajenos a la profesión, pero que en un análisis 
más concienzudo, ayudan a entender los procesos que resultan 
en las manifestaciones artísticas y visuales propios de una 
comunidad como lo es la Mixe. De acuerdo a ello, la etnografía 
y la antropología social nos han servido como herramientas 
indispensables para la mejor comprensión de los procesos 
sociales que han sufrido los mixes, y que sirven como base 
fundamental para el estudio de su arte popular. 

Para entender y ubicar el contexto en el que hemos de partir, 
resulta necesario una descripción general de la cultura y la 
identidad del pueblo Mixe, tratando de no caer en un análisis 
que se aleje de nuestro principal objeto de estudio (el arte 
popular), y que por otra parte, éste mismo análisis reconozca 
sus limitaciones que en los campos de estudio previamente 
mencionados se ha tratado de manera profunda y detallada. Lo 
anterior nos habla entonces de un proyecto multidisciplinario 
que, como veremos en capítulos posteriores, refleja en sus 
resultados un campo de estudio que hasta ahora resultaba prác-
ticamente nulo o desapercibido: el campo de lo visual.

Hablar de la cultura Mixe, es hablar de una comunidad que 
resume su existencia a través de la resistencia. Resistencia a los 
cambios culturales, sociales, religiosos, económicos, y demás 
procesos que involucran el devenir histórico de la sociedad 
humana en general, y de la nación mexicana en particular. A 
partir de la extensa investigación bibliográfica y de campo que 
se efectuó en el presente proyecto, hemos podido atestiguar 
constantes culturales que nos hablan de una sociedad que, en la 
actualidad, mantiene los rasgos de identidad inamovibles en sus 
raíces, pero con cierto desconcierto en sus tallos y ramifica-
ciones.



tidad. Cabe aclarar que los sonidos propios de su lengua al 
momento de hablarse en las diferentes zonas son iguales en su 
mayoría. Pero cuando se juntan y usan esos mismos sonidos en 
las palabras y en las frases, se pronuncian y se oyen diferentes 
en cada comunidad, por eso se dice que el la lengua Ayuuk 
tiene variantes dialectales.49 

A pesar de que la lengua funge un papel primordial en la identi-
dad del pueblo Mixe, la aculturación ha permeado de manera 
significante en este rublo, ya que en las prácticas de campo y en 
la convivencia diaria con el pueblo de Tamazulapam se percibió, 
que el sector joven de la población utiliza el español como su 
lengua de uso cotidiano, relegando la práctica del Ayuuk a la 
población más longeva. Según datos del INEGI, los resultados 
del censo del año 2000, arrojaron que la población Mixe 
fluctúa en poco más de 100 mil habitantes, de los cuales los 
mayores de 5 años que hablan su lengua son alrededor de 87 
mil, cifra que los coloca en el quinto sitio después de los 
hablantes del zapoteco, mixteco, chinanteco y mazateco, en 
orden descendente, en el estado de Oaxaca. De esos 87 mil 
hablantes, cerca de 58 mil hablan también el español, en tanto 
que sólo 28 500 (el 25% aprox.) hablan la lengua Ayuuk.50

No se puede cerrar el presente capítulo, sin hacer mención al 
referente fundamental de la identidad entre los Ayuuk, que 
como menciona Villagómez, se trata de la lengua Mixe. Se 
podrá compartir entre los distintos distritos mixes el vestido, la 
música, las festividades o la vocación comunal, pero la auto 
distinción primordial es la lengua. La palabra Mixe es de origen 
náhuatl y se deriva de la palabra mixtli, que significa “nube”. Sin 
embargo, los mixes se llaman a sí mismos Ayuuk jä’äy, y por lo 
tanto, la lengua que hablan es el Ayuuk, el mismo nombre con 
el que históricamente se conoce a este grupo étnico. La palabra 
Ayuuk está compuesta por los siguientes morfemas: a - idioma, 
palabra; ayuuk - montaña, florido, y yä’äy - gente, muchedum-
bre. Por lo que su significado puede traducirse como “gente del 
idioma florido”.48 

En palabras de los propios habitantes de la región, la lengua 
Ayuuk se caracteriza por ser práctica, metafórica, poética y 
reverencial, dependiendo del tiempo, espacio y de las personas 
que lo desarrollan, como consejeros, principales, adivinos, 
autoridades, así como el uso cotidiano de todos los habitantes. 
Por ejemplo, en los ritos ceremoniales se combina lo poético y 
lo reverencial; lo práctico y lo metafórico se utiliza más en la 
cotidianidad. Asimismo, para los mixes, su lengua significa vida 
–movimiento, herencia, historia, unidad, diversidad, comuni-
cación, transformación, resistencia, respeto, tolerancia e iden-

C
u

lt
u

ra
 e

 I
d

en
ti

d
ad

 M
ix

e 
• 

C
ap

ít
ul

o 
I

I 
• 

46

vez, alrededor de las celebraciones, se erigen mitos que hacen 
más profunda la adoración al Zempoaltépetl, como por ejem 
plo, que entre sus cuevas y grietas, se hayan tesoros dejados por 
el Rey Kontoy, o que éste mismo construyó un palacio repleto 
de tesoros, pero que se encuentra vigilado por bestias (o 
nahuales) y que sólo por medio de la adoración y el culto, y a 
través del sacrificio (de animales como las gallinas) es que esos 
tesoros pueden ser tomados por quienes realizan lo que ellos 
llaman las costumbres.

Esta dualidad simbólica del Rey Bueno y el Zempoal se toma 
como bastión de la identidad Mixe que, como se verá en capítu-
los posteriores, se observarán representados en sus artes popu-
lares, y que junto con los demás elementos de la naturaleza, 
servirán como la raíz primigenia para la creación artística de los 
Ayuuk.

Siguiendo con la teoría del origen del pueblo Mixe, se tiene la 
creencia que habitantes provenientes del Perú (los incas), 
salieron de sus tierras en busca del lugar sagrado que sus dioses 
les habían señalado para formar una nueva raza. Este  sitio lleva-
ba por nombre Zempoaltépetl, que en náhuatl significa 
Zempoalli-Veinte y Tépetl-Cerro, lo que se traduce en Lugar de 
los Veinte Cerros o las Veinte Divinidades. Es así como a las 
faldas de ésta elevación, se fundan los primeros asentamientos 
mixes y es también, a partir de su llegada a la región, que los 
pobladores le comienzan a rendir culto. Como se ha señalado, 
y como lo menciona también Yanga Villagómez Velázquez en su 
artículo “Pueblos indígenas de México y agua: mixes”, aquellos tiene 
arraigada la idea de pertenecer a un territorio común, marcado 
por puntos a través de los cuales los Ayuuk se relacionan con lo 
sobrenatural; estos puntos geográfico-ceremoniales están 
presididos por el Zempoaltépetl, que señala los límites de su 
territorio mediante elementos tales como piedras, ríos, 
manantiales, montañas, algunos de los cuales son también 
lugares de culto.47 

Por lo cual, múltiples son las ofrendas y ritos que hasta la fecha, 
los mixes realizan en ese lugar; fieles a sus creencias, las dife 
rentes alabanzas tienen como fin la buena cosecha, la mejoría 
en la situación económica de sus familias o la recuperación de 
la salud de algún enfermo, entre muchas otras peticiones. A su 

Kontoy, el líder Mixe que nació de un huevo. Ilustración. 
Walter Miller. Cuentos Mixes.

Página siguiente:
Cerro del Zempoaltépetl.

 FOTOGRAFÍA: GUMAXOX.

predicó la paz, la hermandad, enseñó el cultivo del maíz, el 
frijol y el picante, cambiando con esto su sistema de vida y de 
alimentación, protegiendo a todos los que le rodearon. Kontoy 
poseía un poder extraordinario que su sola presencia hacía que 
las fieras se amansaran, mandaba al rayo, al viento y al trueno 
como si fuera una persona; el viento era su mensajero y era 
capaz de abrir la tierra para esconderse y escapar de sus enemi-
gos.44 Les roba a los mestizos y a los ricos y esconde sus tesoros 
en unas cuevas. Es cuando emprende una pelea contra los zapo-
tecos y los españoles, quienes se habían aliado para someter al 
pueblo Mixe, pero son vencidos por Kontoy, que usa como 
armas el rayo y las piedras. Según ciertas versiones, Kontoy 
estaba construyendo su palacio o una iglesia cuando cantó el 
gallo y salió el sol; por eso las ruinas de Mitla (zona cercana a la 
región Mixe) quedaron inconclusas.45

 
Cuenta el Prof. Agustín Aguilar Domingo, que el Rey Bueno de 
los Mixes, como se refiere a Kontoy, al darse cuenta que sus 
súbditos estaban ya establecidos en sus pueblos y aldeas traba-
jando la tierra, cultivando el maíz, el frijol y el picante, en 
donde reinaba la paz y la hermandad, consideró que su misión 
estaba cumplida y que había llegado la hora de partir. En una 
procesión que llegó al lugar donde nació Kontoy, se despidió 
del pueblo Mixe no sin antes, dirigirles sus últimas palabras: 
“Me voy de esta tierra, pero cuando sepa que alguien los quiera acome-

ter, volveré al lado de ustedes y lucharemos de nuevo por la libertad”.46 
Se dice que no se llevó riqueza alguna, pero que el sitio de 
emplazamiento de su templo o palacio, se encuentra enclavado 
en alguna gruta del Cerro del Zempoaltépetl, símbolo sagrado 
que a continuación se expondrá.

Así, dos de las grandes representaciones que los mixes mani 
fiestan como parte de su identidad (y que más adelante se verán 
plasmadas en su arte popular) son los que se refieren al mito 
del Rey Kontoy y además, al cerro sagrado del Zempoaltépetl 
(mencionado como parte del ejemplo en el párrafo anterior).

El Rey Kontoy viene a darle continuidad a la tradición 
mitológica de las divinidades mesoamericanas que relacionan a 
los dioses con seres extraordinarios y cuyas características 
anatómicas, morfológicas y/o espirituales se representan por 
medio de animales o fenómenos naturales como la lluvia, la 
noche, el rayo o el sol. Muchas y variadas son las versiones que 
narran el nacimiento de Kontoy, pero en esencia, se trata de un 
ser que nace de un huevo, el cual se encontraba flotando en un 
lago (algunas versiones refieren que el huevo se encontraba en 
una cueva) y que a su vez, fue recogido por una pareja de 
ancianos. El niño que surge tiene como características zoomor-
fas un pie con garras de fiera y en el otro, dedos de pollo, pero 
de corazón noble y generoso. Al incorporarse a los mixes, 

una cosmovisión propia, una manera muy particular de ver, concebir e 
interpretar el mundo; en otros términos, cuenta con una cultura, misma 
que está compuesta, a su vez, por diversos elementos o componentes 
[…]. Desde esta perspectiva se habla de una identidad étnica, 
lingüística y cultural, es decir, la identidad de un colectivo de 
personas con un pueblo, una lengua y una cultura determina-
das.43 

Si bien es cierto que la región Mixe es extensa, y que en dos de 
sus zonas, la media y la alta, están más familiarizados con los 
símbolos de identificación que a continuación describiremos, 
generalizaremos éstos sin hacer distinción del grado de 
adhesión que ellos tengan en determinadas zonas, ya que por 
ejemplo, en la región baja, la población no está del todo ligada 
con determinados ritos o cultos ancestrales, así como los 
lugares en donde se realizan éstos. Lo anterior tiene una expli-
cación que guarda íntima relación con la geografía del lugar y 
su cercanía con los pobladores de dichas regiones; así, sitios 
como Jaltepec de Candayoc, perteneciente a la zona baja, tiene 
mayor lejanía con el cerro del Zempoaltépetl, y por lo tanto, 
sus habitantes realizan en menor grado los ritos sagrados dirigi-
dos a este centro ceremonial; y por otra parte, localidades 
como Tlahuitoltepec o Tamazulapam, pertenecientes a la zona 
alta, ofrendan en mayor grado a dicho cerro, debido a la pro 
ximidad del “Zempoal” (como ellos le llaman) con aquellas 
regiones mixes.

Del mismo modo, Margarita M. Cortés señala que la identidad 
Mixe “se manifiesta en sus valores culturales partiendo de la unidad 
prevaleciente y comunicándose e interactuando. Se reconocen como 
miembros de un pueblo así como son reconocidos por otros grupos 
étnicos. Se puede considerar que el grupo Mixe se reconoce como un 
grupo étnico dentro de la sociedad oaxaqueña y mexicana por tener 
una serie de características que interactúan en su vida diaria”.41

Hasta aquí, el territorio y su entorno conforman la base medu-
lar que vincula a los mixes con su origen, ya sea éste real o 
mítico (tal como se señalará más adelante). Las etnias con base 
territorial, como lo indica Nahmad Sitton, generalmente 
tienen más fundamentos para reclamar y conservar su identi-
dad que aquellas que carecen de ellas. Sin embargo, existen 
autores que integran al territorio de los mixes los sistemas 
étnico-políticos como parte de su identidad. Gabriela Kraemer 
afirma que sólo si los símbolos políticos presentan alguna 
continuidad con los mitos, creencias y valores que la comuni-
dad política ya tenía, pueden ser aceptados como guía de la 
comunidad; sin embargo, señala que para cumplir este papel 
tiene que ser transformados –de sistemas ideológicos comple-
jos y diferenciados para las distintas comunidades y para espe-
cialistas religiosos y el común de la gente– en símbolos senci 
llos penetrantes para todos. Asimismo, puede decirse que el 
pueblo Ayuuk construye su identidad porque existe un proyec-

to étnico-político cuyo eje es la autonomía de este pueblo, una 
autonomía basada en el gobierno por “usos y costumbres”, en la 
administración de justicia de acuerdo con un sistema normati-
vo propio, en una organización regional de las comunidades y 
municipios mixes y en el fortalecimiento de la lengua mixe. Un 
símbolo de este proyecto es la historia Mixe, la cual resalta el 
valor de este pueblo por el que pretende haberse ganado, como 
previamente lo señalamos, el título de pueblo jamás conquista-
do.42 

Es a partir de este punto, que resulta pertinente acotar las 
constantes simbólicas y sígnicas que revelan la concepción 
propia del universo Mixe, mismas que estarán representados en 
los temas forjados en su arte popular, punto central al cual está 
dirigido este proyecto de investigación.

A manera de conclusión de la primera parte de este capítulo (la 
cosmovisión e identidad Ayuuk) y al mismo tiempo, como 
introducción a los símbolos de identificación de la región Mixe,  
el Centro de Estudios Ayuuk-Universidad Indígena Intercultu 
ral Ayuuk, refiere al respecto que “cada colectivo humano cuenta 
con un conjunto de símbolos específicos que va forjando a través de un 
largo y complejo proceso histórico y en torno a los cuales va 
construyendo una identidad que lo distingue y lo hace diferente de 
otros colectivos como comunidades y pueblos. Ahora, cada pueblo tiene 

ra nacional consideran que los ritos paganos no son civilizados pero 
para los más conservadores los dos grupos de ceremonias son esenciales. 
Así un curandero puede recomendar un rito católico o un rito pagano 
[…] El aislamiento permitió a los mixes incorporar ciertos aspectos de 
la cultura nueva en una estructura paralela o con un mínimo de sincre-
tismo o sustitución de elementos”.39

2.3 Símbolos de la identidad Mixe

A partir de la cosmovisión Mixe, podemos codificar una identi-
dad propia que tiene su punto de partida en la relación 
tierra-hombre/hombre-tierra, tal como lo refieren los propios 
habitantes de las comunidades del pueblo Ayuuk, al afirmar que 
“todo ser humano adquiere su identidad cultural con relación al pueblo 
al que pertenece, en donde lleva a cabo su relación plena de la comuni-
dad […], entendiendo que cada sujeto tiene la capacidad de pensar, 
actuar, ser y estar, sin embargo, necesita convivir, intercambiar y 
enriquecer experiencias con otros individuos, esto se fortalece a través de 
la unidad (lengua, servicios comunitarios, historia, territorio, orga 
nización social, religiosidad, fiestas tradicionales –nosotros 
añadiríamos arte–), en donde se construyen y reconstruyen los conoci-
mientos para lograr un desarrollo colectivo y vivir en forma armónica 
con la naturaleza”.40 

so”,37 y Torres Cisneros agrega, “[…]en ellas se establecen vínculos 
y se refuerzan los lazos de unión entre individuos y comunidades; 
asimismo, generan el ascenso social en el interior de la comunidad, a 
través del desempeño de las mayordomías, y propician el comercio, 
además de intensificar las relaciones sociales interregionales; en ciertos 
casos, señalan los ritmos del calendario agrícola y el cambio de 
estaciones; es de notar que la ceremonia sacrificial se considera una 
fiesta”.38

Punto importante de esta investigación, recae en la acultura-
ción del pueblo mixe. Como anteriormente se señaló, la 
conquista espiritual  fue la que vino a crear el sincretismo de la 
religión cristiana con las creencias, llamadas “paganas”, del 
pueblo Ayuuk. Con la llegada de las misiones dominicas 
durante la “conquista española” (1558), la región no quedó 
exenta del proceso de evangelización y fue así como surgió una 
mezcla de creencias, que hasta el día de hoy, conviven en una 
especie de hibrido religioso con características propias. Ralph 
L. Beals señala que “tanto las ideas y las creencias como las ceremo-
nias se presentan en formas que han cambiado poco a partir de una 
versión sencilla de los comienzos del siglo XVI. A veces en algunos 
pueblos se utiliza la iglesia para ritos de tipo indígena y los oficiales de 
origen español tienen que participar en tales rituales, pero la forma de 
los ritos católicos no ha sido contaminada con elementos indígenas 
[…] Entre los mixes actuales, los que tienen más contacto con la cultu-

voz de la comunidad Ayuuk se manifiesta que “la cultura proviene 
pues, desde el alma de nuestros antepasados, desde el seno de nuestra 
madre tierra. El hombre y la tierra fundidos en una sola cosa y al 
mismo tiempo en dos realidades distintas que no pueden sobrevivir la 
una sin la otra, unidos dialécticamente: de la tierra recibimos la vida, a 
la tierra tenemos que cuidarla, protegerla, ayudarla a sobrevivir porque 
en ello va nuestra existencia misma como hombres”. 33 

Bajo esta pauta, múltiples autores no hacen sino constatar esa 
relación intrínseca de los mixes con su tierra, ya que como 
señala Gustavo Torres “si bien en general se puede hablar de una 
cosmovisión indígena que tiene a la madre tierra como uno de los 
elementos centrales, entre los mixes se trata de una verdadera geovisión, 
ya que la tierra es el elemento central de la existencia biológica, social 
y simbólica”.34 Como extensión de la naturaleza, el sol, la luna, 
los astros y los planetas también confluyen en la cosmovisión 
del pueblo mixe. Fieles a la tradición mesoamericana, éstos son 
idolatrados y festejados en rituales y ceremonias donde se les 
rinde devoción absoluta: "El mixe tradicionalista por excelencia, 
rinde culto al viento, al rayo y la lluvia, para que recojan cosecha abun-
dante. Así es que, el mixe pone fe y credo en los fenómenos naturales”.35 
Los animales ocupan, del mismo modo, un lugar privilegiado 
en el pensamiento mixe. Se les considera como anunciadores 
y/o mensajeros de acontecimientos importantes para el 
individuo y los suyos.

Francisco Ramos ofrece una síntesis que no deja duda sobre la 
cosmovisión de nuestro sujeto de estudio, y tal como lo men-
cionamos, refiere al medio ambiente como aquel ente que ha 
contribuido a afianzar sus esquemas sociales y culturales. La 
cosmovisión se asocia a su vida ceremonial y ritual, las que a su 
vez están asociadas a los ciclos de la naturaleza, que son cimien-
to de su tradición, y de esta forma, poseen espacio y tiempo 
que se consolida y revitaliza generación tras generación. Vemos 
en los Mixes, las constantes simbólicas de los pueblos mesoa-
mericanos como los sacrificios y rituales, que son el medio para 
solicitar ayuda (adivinatorios), protección y buenaventura en la 
vida. También son constantes los sacrificios de animales como 
el guajolote, el gallo y en menor medida los gatos y los perros, 
junto con el uso de plantas como el maíz, el ocote, flores y 
bebidas. El maíz es la planta más importante para los Mixes. Sus 
montañas, cumbres, cuevas, campos de cultivo, altar familiar, 
cementerio y patios de las casas son los lugares donde se reali-
zan sacrificios, realizados en fechas especiales como año nuevo, 
fiestas patronales, de difuntos, el periodo agrícola, etc.36 

No podemos dejar de señalar a la fiesta como parte medular de 
la cosmovisión Mixe, ya que, como refiere Guido Münch 
Galindo, “en la fiesta culmina el ideal de convivencia, de unidad social 
y bienestar, visto como origen y destino del ser. La fiesta se transfiere a 
la imagen simbólica de la creación del hombre, su mundo y su univer-

En el siguiente punto se explicará la conformación de esa 
cosmovisión que es, a nuestro modo de ver, la base fundamen-
tal sobre la cual recae toda manifestación artística del pueblo 
Mixe.

2.2 La cosmovisión  Mixe

Internarse en la cosmovisión del pueblo Mixe, resulta transitar 
a través de un universo que contempla a la naturaleza como la 
generadora de vida y a la cual se le rinde un respeto y amor 
absoluto. Tal como lo pudimos analizar en el primer capítulo de 
esta tesis, el concepto de identidad étnica, en el caso concreto 
de la cultura Mixe, queda de manifiesto al integrar a la natu-
raleza como el territorio sagrado de esa identidad a la cual nos 
referimos. Sobre esta línea, Nahmad Sittón afirma que “los mixes 
han construido su cultura dentro de un contexto ambiental que conocen 
y reconocen ampliamente. Se han adaptado a su medio y, al mismo 
tiempo, lo han acondicionado a su propio sistema de vida. Existe un 
conocimiento ampliamente difundido acerca de cuáles son los pueblos y 
las comunidades que se identifican como mixes, donde se reconocen los 
límites internos de cada comunidad y se da cuenta de la geografía en 
que viven”.32  Vemos entonces que el apego a la tierra es la base 
medular sobre la cual recae la cultura Mixe, y tan es así, que en 

de las tierras bajas, donde los terrenos se aplanan y predomina 
la calurosa sabana. El paisaje está conformado por cerros de 
gran tamaño, nubes, arroyos, cascadas, ríos, bosques y selvas, 
lo que da como resultado una diversidad de microclimas y 
variedades de flora y fauna. Así pues, el actual Distrito Mixe 
comprende los siguientes municipios: Tlahuitoltepec, Ayutla, 
Cacalotepec, Tepantlali, Tepuxtepec, Totontepec, Tamazulapam 
y Mixistlán, en la parte alta; Ocotepec, Atitlán, Alotepec, 
Juquila Mixe, Camotlán, Zacatepec, Quetzaltepec e Ixcuinte 
pec, en la parte media, y Mazatlán, Cotzocón y Guichicovi, en 
la parte baja.31

 
A pesar de que nos referirnos al pueblo Mixe como una unidad 
cultural, es necesario aclarar que, entre la totalidad de las 
comunidades que integran el distrito Ayuuk, existen diferen-
cias considerables que se manifiestan de una región a otra, por 
ejemplo, entre los municipios de la región alta y la baja, la indu-
mentaria, las costumbres, la gastronomía, las actividades 
económicas, las expresiones artísticas y hasta la lengua, 
presentan cambios significativos; sin embargo, también es 
preciso señalar que del mismo modo, en la raíz primigenia de 
toda la cultura Mixe, coexiste una cosmovisión arraigada y 
autóctona que los distingue de las demás culturas y que la hace 
única a los ojos de las sociedades externas. 

nente señalar que a lo largo de este proyecto de tesis, se refe 
rirá indistintamente a la misma cultura en sus dos acepciones 
(Mixe o Ayuuk), ya que, como se analizará en el capítulo 
concerniente a la lengua, Mixe hace referencia a una término 
castellanizado que designada a la gente de esa región; mientras 
que Ayuuk es el término que designa a la comunidad que, valga 
la redundancia,  habla la lengua Ayuuk.

Los estudios referentes al origen del pueblo Mixe difieren 
entre sí, sin llegar a ser del todo convincentes. Son constantes 
las teorías que señalan la migración de una comunidad 
proveniente de Perú hacia la sierra Oaxaqueña a finales del 
siglo XIII, quienes a partir de la búsqueda del cerro del Zem-
poaltépetl (cuyo significado es “cerro de veinte picos” o de “las 
veinte divinidades”) se asentaron en las faldas de éste hasta llegar 
a formar el actual territorio Ayuuk. Sin embargo, en la actuali-
dad se ha manejado la teoría de que los mixes tienen una mayor 
relación con la cultura Olmeca, al encontrar rasgos lingüísticos 
comunes en ambos pueblos. Por otro lado, existen teorías que 
rayan en lo disparatado, ya que afirman que la procedencia del 
pueblo Mixe se encuentra en las regiones balcánicas de Europa, 
haciendo analogías sobre todo con la fonética del lenguaje de 
ambas regiones. Lo que es cierto, es que en la actualidad los 
Ayuuk, conscientes de su proceso histórico, se autodenominan 
como “los jamás conquistados”, acepción que se fundamenta en las 

constantes luchas que libraron los mixes contra los aztecas, sus 
vecinos los zapotecas, y principalmente contra los españoles, 
en la etapa histórica de México conocida como la Conquista, y 
que como fin último tenía el someter al pueblo Mixe para la 
colonización de su cultura y el subsecuente pago tributario. A 
pesar de la unión de sus enemigos en múltiples ataques contra 
el pueblo Mixe, ellos no tuvieron éxito alguno, sin embargo, la 
verdadera conquista que sufrió la “nación jamás conquistada” 
vino del lado espiritual, en donde a partir de 1529 los misio 
neros Dominicos entraron de manera pacífica a la región, 
impulsados por los deseos de convertir a los habitantes del 
pueblo Mixe a la religión cristiana. Es a partir de ese momento 
cuando comienza la aculturación de la comunidad, lo que 
resultaría en el resquebrajamiento de la verdadera identidad de 
los mixes, impulsada sobre todo, por los cambios propios de la 
nación mexicana y de la sociedad actual.

La comunidad Mixe se encuentra ubicada al noroeste de la 
capital del estado de Oaxaca, y se compone por cerca de 290 
comunidades y localidades asentadas dentro de 19 municipios, 
ocupando una extensión aproximada de 6,000 kilómetros 
cuadrados. A su vez, el territorio Mixe se divide, según su 
altitud y clima, en tres zonas: la parte alta o fría, la parte media 
o templada, y la parte baja o tierra caliente. La mayor parte del 
territorio es montañoso y selvático o boscoso, con excepción 

2.1 Orígenes y localización de la cultura 
Mixe

Como parte de la investigación de campo para la elaboración 
de este proyecto, se instaló un equipo de trabajo en un munici-
pio de la región Mixe (específicamente ubicado en la comuni-
dad de Tamazulapam Espíritu Santo), para después iniciar con 
la recolección de datos y el registro fotográfico de nuestro 
objeto de estudio. La primera impresión que brindó la zona 
Mixe, fue la de una región plagada de zonas boscosas en donde 
se podía contemplar un cielo completamente azul, vertientes 
montañosas, pendientes infinitas y sobre todo, una accidentada 
topografía. Desde el primer acercamiento a la comunidad, se 
percibió el sincretismo que conforma a la cultura Mixe, ya que 
desde el nombre, se establecen discrepancias que hacen refe 
rencia al uso de dos términos diferentes; como se indicará 
después a detalle, los mixes se autodenominan en su lengua de 
origen como el pueblo Ayuuk, lo cual en los términos de la 
lengua española, se interpretaría como la “gente del idioma 
florido”, concepto que engloba el elemento cultural que da 
pertenencia a una comunidad orgullosa de sus raíces y sus 
modos de ver la vida. A partir de este momento resulta perti-

Desde la perspectiva del diseño y la comunicación visual, la 
tarea de involucrarse en campos de estudio que, en primera 
instancia, parecen ajenos a la profesión, pero que en un análisis 
más concienzudo, ayudan a entender los procesos que resultan 
en las manifestaciones artísticas y visuales propios de una 
comunidad como lo es la Mixe. De acuerdo a ello, la etnografía 
y la antropología social nos han servido como herramientas 
indispensables para la mejor comprensión de los procesos 
sociales que han sufrido los mixes, y que sirven como base 
fundamental para el estudio de su arte popular. 

Para entender y ubicar el contexto en el que hemos de partir, 
resulta necesario una descripción general de la cultura y la 
identidad del pueblo Mixe, tratando de no caer en un análisis 
que se aleje de nuestro principal objeto de estudio (el arte 
popular), y que por otra parte, éste mismo análisis reconozca 
sus limitaciones que en los campos de estudio previamente 
mencionados se ha tratado de manera profunda y detallada. Lo 
anterior nos habla entonces de un proyecto multidisciplinario 
que, como veremos en capítulos posteriores, refleja en sus 
resultados un campo de estudio que hasta ahora resultaba prác-
ticamente nulo o desapercibido: el campo de lo visual.

Hablar de la cultura Mixe, es hablar de una comunidad que 
resume su existencia a través de la resistencia. Resistencia a los 
cambios culturales, sociales, religiosos, económicos, y demás 
procesos que involucran el devenir histórico de la sociedad 
humana en general, y de la nación mexicana en particular. A 
partir de la extensa investigación bibliográfica y de campo que 
se efectuó en el presente proyecto, hemos podido atestiguar 
constantes culturales que nos hablan de una sociedad que, en la 
actualidad, mantiene los rasgos de identidad inamovibles en sus 
raíces, pero con cierto desconcierto en sus tallos y ramifica-
ciones.



tidad. Cabe aclarar que los sonidos propios de su lengua al 
momento de hablarse en las diferentes zonas son iguales en su 
mayoría. Pero cuando se juntan y usan esos mismos sonidos en 
las palabras y en las frases, se pronuncian y se oyen diferentes 
en cada comunidad, por eso se dice que el la lengua Ayuuk 
tiene variantes dialectales.49 

A pesar de que la lengua funge un papel primordial en la identi-
dad del pueblo Mixe, la aculturación ha permeado de manera 
significante en este rublo, ya que en las prácticas de campo y en 
la convivencia diaria con el pueblo de Tamazulapam se percibió, 
que el sector joven de la población utiliza el español como su 
lengua de uso cotidiano, relegando la práctica del Ayuuk a la 
población más longeva. Según datos del INEGI, los resultados 
del censo del año 2000, arrojaron que la población Mixe 
fluctúa en poco más de 100 mil habitantes, de los cuales los 
mayores de 5 años que hablan su lengua son alrededor de 87 
mil, cifra que los coloca en el quinto sitio después de los 
hablantes del zapoteco, mixteco, chinanteco y mazateco, en 
orden descendente, en el estado de Oaxaca. De esos 87 mil 
hablantes, cerca de 58 mil hablan también el español, en tanto 
que sólo 28 500 (el 25% aprox.) hablan la lengua Ayuuk.50

47 • C
apítulo I

I • C
u

ltu
ra e Id

en
tid

ad
 M

ix
e

No se puede cerrar el presente capítulo, sin hacer mención al 
referente fundamental de la identidad entre los Ayuuk, que 
como menciona Villagómez, se trata de la lengua Mixe. Se 
podrá compartir entre los distintos distritos mixes el vestido, la 
música, las festividades o la vocación comunal, pero la auto 
distinción primordial es la lengua. La palabra Mixe es de origen 
náhuatl y se deriva de la palabra mixtli, que significa “nube”. Sin 
embargo, los mixes se llaman a sí mismos Ayuuk jä’äy, y por lo 
tanto, la lengua que hablan es el Ayuuk, el mismo nombre con 
el que históricamente se conoce a este grupo étnico. La palabra 
Ayuuk está compuesta por los siguientes morfemas: a - idioma, 
palabra; ayuuk - montaña, florido, y yä’äy - gente, muchedum-
bre. Por lo que su significado puede traducirse como “gente del 
idioma florido”.48 

En palabras de los propios habitantes de la región, la lengua 
Ayuuk se caracteriza por ser práctica, metafórica, poética y 
reverencial, dependiendo del tiempo, espacio y de las personas 
que lo desarrollan, como consejeros, principales, adivinos, 
autoridades, así como el uso cotidiano de todos los habitantes. 
Por ejemplo, en los ritos ceremoniales se combina lo poético y 
lo reverencial; lo práctico y lo metafórico se utiliza más en la 
cotidianidad. Asimismo, para los mixes, su lengua significa vida 
–movimiento, herencia, historia, unidad, diversidad, comuni-
cación, transformación, resistencia, respeto, tolerancia e iden-

vez, alrededor de las celebraciones, se erigen mitos que hacen 
más profunda la adoración al Zempoaltépetl, como por ejem 
plo, que entre sus cuevas y grietas, se hayan tesoros dejados por 
el Rey Kontoy, o que éste mismo construyó un palacio repleto 
de tesoros, pero que se encuentra vigilado por bestias (o 
nahuales) y que sólo por medio de la adoración y el culto, y a 
través del sacrificio (de animales como las gallinas) es que esos 
tesoros pueden ser tomados por quienes realizan lo que ellos 
llaman las costumbres.

Esta dualidad simbólica del Rey Bueno y el Zempoal se toma 
como bastión de la identidad Mixe que, como se verá en capítu-
los posteriores, se observarán representados en sus artes popu-
lares, y que junto con los demás elementos de la naturaleza, 
servirán como la raíz primigenia para la creación artística de los 
Ayuuk.

Siguiendo con la teoría del origen del pueblo Mixe, se tiene la 
creencia que habitantes provenientes del Perú (los incas), 
salieron de sus tierras en busca del lugar sagrado que sus dioses 
les habían señalado para formar una nueva raza. Este  sitio lleva-
ba por nombre Zempoaltépetl, que en náhuatl significa 
Zempoalli-Veinte y Tépetl-Cerro, lo que se traduce en Lugar de 
los Veinte Cerros o las Veinte Divinidades. Es así como a las 
faldas de ésta elevación, se fundan los primeros asentamientos 
mixes y es también, a partir de su llegada a la región, que los 
pobladores le comienzan a rendir culto. Como se ha señalado, 
y como lo menciona también Yanga Villagómez Velázquez en su 
artículo “Pueblos indígenas de México y agua: mixes”, aquellos tiene 
arraigada la idea de pertenecer a un territorio común, marcado 
por puntos a través de los cuales los Ayuuk se relacionan con lo 
sobrenatural; estos puntos geográfico-ceremoniales están 
presididos por el Zempoaltépetl, que señala los límites de su 
territorio mediante elementos tales como piedras, ríos, 
manantiales, montañas, algunos de los cuales son también 
lugares de culto.47 

Por lo cual, múltiples son las ofrendas y ritos que hasta la fecha, 
los mixes realizan en ese lugar; fieles a sus creencias, las dife 
rentes alabanzas tienen como fin la buena cosecha, la mejoría 
en la situación económica de sus familias o la recuperación de 
la salud de algún enfermo, entre muchas otras peticiones. A su 

predicó la paz, la hermandad, enseñó el cultivo del maíz, el 
frijol y el picante, cambiando con esto su sistema de vida y de 
alimentación, protegiendo a todos los que le rodearon. Kontoy 
poseía un poder extraordinario que su sola presencia hacía que 
las fieras se amansaran, mandaba al rayo, al viento y al trueno 
como si fuera una persona; el viento era su mensajero y era 
capaz de abrir la tierra para esconderse y escapar de sus enemi-
gos.44 Les roba a los mestizos y a los ricos y esconde sus tesoros 
en unas cuevas. Es cuando emprende una pelea contra los zapo-
tecos y los españoles, quienes se habían aliado para someter al 
pueblo Mixe, pero son vencidos por Kontoy, que usa como 
armas el rayo y las piedras. Según ciertas versiones, Kontoy 
estaba construyendo su palacio o una iglesia cuando cantó el 
gallo y salió el sol; por eso las ruinas de Mitla (zona cercana a la 
región Mixe) quedaron inconclusas.45

 
Cuenta el Prof. Agustín Aguilar Domingo, que el Rey Bueno de 
los Mixes, como se refiere a Kontoy, al darse cuenta que sus 
súbditos estaban ya establecidos en sus pueblos y aldeas traba-
jando la tierra, cultivando el maíz, el frijol y el picante, en 
donde reinaba la paz y la hermandad, consideró que su misión 
estaba cumplida y que había llegado la hora de partir. En una 
procesión que llegó al lugar donde nació Kontoy, se despidió 
del pueblo Mixe no sin antes, dirigirles sus últimas palabras: 
“Me voy de esta tierra, pero cuando sepa que alguien los quiera acome-

ter, volveré al lado de ustedes y lucharemos de nuevo por la libertad”.46 
Se dice que no se llevó riqueza alguna, pero que el sitio de 
emplazamiento de su templo o palacio, se encuentra enclavado 
en alguna gruta del Cerro del Zempoaltépetl, símbolo sagrado 
que a continuación se expondrá.

Así, dos de las grandes representaciones que los mixes mani 
fiestan como parte de su identidad (y que más adelante se verán 
plasmadas en su arte popular) son los que se refieren al mito 
del Rey Kontoy y además, al cerro sagrado del Zempoaltépetl 
(mencionado como parte del ejemplo en el párrafo anterior).

El Rey Kontoy viene a darle continuidad a la tradición 
mitológica de las divinidades mesoamericanas que relacionan a 
los dioses con seres extraordinarios y cuyas características 
anatómicas, morfológicas y/o espirituales se representan por 
medio de animales o fenómenos naturales como la lluvia, la 
noche, el rayo o el sol. Muchas y variadas son las versiones que 
narran el nacimiento de Kontoy, pero en esencia, se trata de un 
ser que nace de un huevo, el cual se encontraba flotando en un 
lago (algunas versiones refieren que el huevo se encontraba en 
una cueva) y que a su vez, fue recogido por una pareja de 
ancianos. El niño que surge tiene como características zoomor-
fas un pie con garras de fiera y en el otro, dedos de pollo, pero 
de corazón noble y generoso. Al incorporarse a los mixes, 

una cosmovisión propia, una manera muy particular de ver, concebir e 
interpretar el mundo; en otros términos, cuenta con una cultura, misma 
que está compuesta, a su vez, por diversos elementos o componentes 
[…]. Desde esta perspectiva se habla de una identidad étnica, 
lingüística y cultural, es decir, la identidad de un colectivo de 
personas con un pueblo, una lengua y una cultura determina-
das.43 

Si bien es cierto que la región Mixe es extensa, y que en dos de 
sus zonas, la media y la alta, están más familiarizados con los 
símbolos de identificación que a continuación describiremos, 
generalizaremos éstos sin hacer distinción del grado de 
adhesión que ellos tengan en determinadas zonas, ya que por 
ejemplo, en la región baja, la población no está del todo ligada 
con determinados ritos o cultos ancestrales, así como los 
lugares en donde se realizan éstos. Lo anterior tiene una expli-
cación que guarda íntima relación con la geografía del lugar y 
su cercanía con los pobladores de dichas regiones; así, sitios 
como Jaltepec de Candayoc, perteneciente a la zona baja, tiene 
mayor lejanía con el cerro del Zempoaltépetl, y por lo tanto, 
sus habitantes realizan en menor grado los ritos sagrados dirigi-
dos a este centro ceremonial; y por otra parte, localidades 
como Tlahuitoltepec o Tamazulapam, pertenecientes a la zona 
alta, ofrendan en mayor grado a dicho cerro, debido a la pro 
ximidad del “Zempoal” (como ellos le llaman) con aquellas 
regiones mixes.

Del mismo modo, Margarita M. Cortés señala que la identidad 
Mixe “se manifiesta en sus valores culturales partiendo de la unidad 
prevaleciente y comunicándose e interactuando. Se reconocen como 
miembros de un pueblo así como son reconocidos por otros grupos 
étnicos. Se puede considerar que el grupo Mixe se reconoce como un 
grupo étnico dentro de la sociedad oaxaqueña y mexicana por tener 
una serie de características que interactúan en su vida diaria”.41

Hasta aquí, el territorio y su entorno conforman la base medu-
lar que vincula a los mixes con su origen, ya sea éste real o 
mítico (tal como se señalará más adelante). Las etnias con base 
territorial, como lo indica Nahmad Sitton, generalmente 
tienen más fundamentos para reclamar y conservar su identi-
dad que aquellas que carecen de ellas. Sin embargo, existen 
autores que integran al territorio de los mixes los sistemas 
étnico-políticos como parte de su identidad. Gabriela Kraemer 
afirma que sólo si los símbolos políticos presentan alguna 
continuidad con los mitos, creencias y valores que la comuni-
dad política ya tenía, pueden ser aceptados como guía de la 
comunidad; sin embargo, señala que para cumplir este papel 
tiene que ser transformados –de sistemas ideológicos comple-
jos y diferenciados para las distintas comunidades y para espe-
cialistas religiosos y el común de la gente– en símbolos senci 
llos penetrantes para todos. Asimismo, puede decirse que el 
pueblo Ayuuk construye su identidad porque existe un proyec-

to étnico-político cuyo eje es la autonomía de este pueblo, una 
autonomía basada en el gobierno por “usos y costumbres”, en la 
administración de justicia de acuerdo con un sistema normati-
vo propio, en una organización regional de las comunidades y 
municipios mixes y en el fortalecimiento de la lengua mixe. Un 
símbolo de este proyecto es la historia Mixe, la cual resalta el 
valor de este pueblo por el que pretende haberse ganado, como 
previamente lo señalamos, el título de pueblo jamás conquista-
do.42 

Es a partir de este punto, que resulta pertinente acotar las 
constantes simbólicas y sígnicas que revelan la concepción 
propia del universo Mixe, mismas que estarán representados en 
los temas forjados en su arte popular, punto central al cual está 
dirigido este proyecto de investigación.

A manera de conclusión de la primera parte de este capítulo (la 
cosmovisión e identidad Ayuuk) y al mismo tiempo, como 
introducción a los símbolos de identificación de la región Mixe,  
el Centro de Estudios Ayuuk-Universidad Indígena Intercultu 
ral Ayuuk, refiere al respecto que “cada colectivo humano cuenta 
con un conjunto de símbolos específicos que va forjando a través de un 
largo y complejo proceso histórico y en torno a los cuales va 
construyendo una identidad que lo distingue y lo hace diferente de 
otros colectivos como comunidades y pueblos. Ahora, cada pueblo tiene 

ra nacional consideran que los ritos paganos no son civilizados pero 
para los más conservadores los dos grupos de ceremonias son esenciales. 
Así un curandero puede recomendar un rito católico o un rito pagano 
[…] El aislamiento permitió a los mixes incorporar ciertos aspectos de 
la cultura nueva en una estructura paralela o con un mínimo de sincre-
tismo o sustitución de elementos”.39

2.3 Símbolos de la identidad Mixe

A partir de la cosmovisión Mixe, podemos codificar una identi-
dad propia que tiene su punto de partida en la relación 
tierra-hombre/hombre-tierra, tal como lo refieren los propios 
habitantes de las comunidades del pueblo Ayuuk, al afirmar que 
“todo ser humano adquiere su identidad cultural con relación al pueblo 
al que pertenece, en donde lleva a cabo su relación plena de la comuni-
dad […], entendiendo que cada sujeto tiene la capacidad de pensar, 
actuar, ser y estar, sin embargo, necesita convivir, intercambiar y 
enriquecer experiencias con otros individuos, esto se fortalece a través de 
la unidad (lengua, servicios comunitarios, historia, territorio, orga 
nización social, religiosidad, fiestas tradicionales –nosotros 
añadiríamos arte–), en donde se construyen y reconstruyen los conoci-
mientos para lograr un desarrollo colectivo y vivir en forma armónica 
con la naturaleza”.40 

so”,37 y Torres Cisneros agrega, “[…]en ellas se establecen vínculos 
y se refuerzan los lazos de unión entre individuos y comunidades; 
asimismo, generan el ascenso social en el interior de la comunidad, a 
través del desempeño de las mayordomías, y propician el comercio, 
además de intensificar las relaciones sociales interregionales; en ciertos 
casos, señalan los ritmos del calendario agrícola y el cambio de 
estaciones; es de notar que la ceremonia sacrificial se considera una 
fiesta”.38

Punto importante de esta investigación, recae en la acultura-
ción del pueblo mixe. Como anteriormente se señaló, la 
conquista espiritual  fue la que vino a crear el sincretismo de la 
religión cristiana con las creencias, llamadas “paganas”, del 
pueblo Ayuuk. Con la llegada de las misiones dominicas 
durante la “conquista española” (1558), la región no quedó 
exenta del proceso de evangelización y fue así como surgió una 
mezcla de creencias, que hasta el día de hoy, conviven en una 
especie de hibrido religioso con características propias. Ralph 
L. Beals señala que “tanto las ideas y las creencias como las ceremo-
nias se presentan en formas que han cambiado poco a partir de una 
versión sencilla de los comienzos del siglo XVI. A veces en algunos 
pueblos se utiliza la iglesia para ritos de tipo indígena y los oficiales de 
origen español tienen que participar en tales rituales, pero la forma de 
los ritos católicos no ha sido contaminada con elementos indígenas 
[…] Entre los mixes actuales, los que tienen más contacto con la cultu-

voz de la comunidad Ayuuk se manifiesta que “la cultura proviene 
pues, desde el alma de nuestros antepasados, desde el seno de nuestra 
madre tierra. El hombre y la tierra fundidos en una sola cosa y al 
mismo tiempo en dos realidades distintas que no pueden sobrevivir la 
una sin la otra, unidos dialécticamente: de la tierra recibimos la vida, a 
la tierra tenemos que cuidarla, protegerla, ayudarla a sobrevivir porque 
en ello va nuestra existencia misma como hombres”. 33 

Bajo esta pauta, múltiples autores no hacen sino constatar esa 
relación intrínseca de los mixes con su tierra, ya que como 
señala Gustavo Torres “si bien en general se puede hablar de una 
cosmovisión indígena que tiene a la madre tierra como uno de los 
elementos centrales, entre los mixes se trata de una verdadera geovisión, 
ya que la tierra es el elemento central de la existencia biológica, social 
y simbólica”.34 Como extensión de la naturaleza, el sol, la luna, 
los astros y los planetas también confluyen en la cosmovisión 
del pueblo mixe. Fieles a la tradición mesoamericana, éstos son 
idolatrados y festejados en rituales y ceremonias donde se les 
rinde devoción absoluta: "El mixe tradicionalista por excelencia, 
rinde culto al viento, al rayo y la lluvia, para que recojan cosecha abun-
dante. Así es que, el mixe pone fe y credo en los fenómenos naturales”.35 
Los animales ocupan, del mismo modo, un lugar privilegiado 
en el pensamiento mixe. Se les considera como anunciadores 
y/o mensajeros de acontecimientos importantes para el 
individuo y los suyos.

Francisco Ramos ofrece una síntesis que no deja duda sobre la 
cosmovisión de nuestro sujeto de estudio, y tal como lo men-
cionamos, refiere al medio ambiente como aquel ente que ha 
contribuido a afianzar sus esquemas sociales y culturales. La 
cosmovisión se asocia a su vida ceremonial y ritual, las que a su 
vez están asociadas a los ciclos de la naturaleza, que son cimien-
to de su tradición, y de esta forma, poseen espacio y tiempo 
que se consolida y revitaliza generación tras generación. Vemos 
en los Mixes, las constantes simbólicas de los pueblos mesoa-
mericanos como los sacrificios y rituales, que son el medio para 
solicitar ayuda (adivinatorios), protección y buenaventura en la 
vida. También son constantes los sacrificios de animales como 
el guajolote, el gallo y en menor medida los gatos y los perros, 
junto con el uso de plantas como el maíz, el ocote, flores y 
bebidas. El maíz es la planta más importante para los Mixes. Sus 
montañas, cumbres, cuevas, campos de cultivo, altar familiar, 
cementerio y patios de las casas son los lugares donde se reali-
zan sacrificios, realizados en fechas especiales como año nuevo, 
fiestas patronales, de difuntos, el periodo agrícola, etc.36 

No podemos dejar de señalar a la fiesta como parte medular de 
la cosmovisión Mixe, ya que, como refiere Guido Münch 
Galindo, “en la fiesta culmina el ideal de convivencia, de unidad social 
y bienestar, visto como origen y destino del ser. La fiesta se transfiere a 
la imagen simbólica de la creación del hombre, su mundo y su univer-

En el siguiente punto se explicará la conformación de esa 
cosmovisión que es, a nuestro modo de ver, la base fundamen-
tal sobre la cual recae toda manifestación artística del pueblo 
Mixe.

2.2 La cosmovisión  Mixe

Internarse en la cosmovisión del pueblo Mixe, resulta transitar 
a través de un universo que contempla a la naturaleza como la 
generadora de vida y a la cual se le rinde un respeto y amor 
absoluto. Tal como lo pudimos analizar en el primer capítulo de 
esta tesis, el concepto de identidad étnica, en el caso concreto 
de la cultura Mixe, queda de manifiesto al integrar a la natu-
raleza como el territorio sagrado de esa identidad a la cual nos 
referimos. Sobre esta línea, Nahmad Sittón afirma que “los mixes 
han construido su cultura dentro de un contexto ambiental que conocen 
y reconocen ampliamente. Se han adaptado a su medio y, al mismo 
tiempo, lo han acondicionado a su propio sistema de vida. Existe un 
conocimiento ampliamente difundido acerca de cuáles son los pueblos y 
las comunidades que se identifican como mixes, donde se reconocen los 
límites internos de cada comunidad y se da cuenta de la geografía en 
que viven”.32  Vemos entonces que el apego a la tierra es la base 
medular sobre la cual recae la cultura Mixe, y tan es así, que en 

de las tierras bajas, donde los terrenos se aplanan y predomina 
la calurosa sabana. El paisaje está conformado por cerros de 
gran tamaño, nubes, arroyos, cascadas, ríos, bosques y selvas, 
lo que da como resultado una diversidad de microclimas y 
variedades de flora y fauna. Así pues, el actual Distrito Mixe 
comprende los siguientes municipios: Tlahuitoltepec, Ayutla, 
Cacalotepec, Tepantlali, Tepuxtepec, Totontepec, Tamazulapam 
y Mixistlán, en la parte alta; Ocotepec, Atitlán, Alotepec, 
Juquila Mixe, Camotlán, Zacatepec, Quetzaltepec e Ixcuinte 
pec, en la parte media, y Mazatlán, Cotzocón y Guichicovi, en 
la parte baja.31

 
A pesar de que nos referirnos al pueblo Mixe como una unidad 
cultural, es necesario aclarar que, entre la totalidad de las 
comunidades que integran el distrito Ayuuk, existen diferen-
cias considerables que se manifiestan de una región a otra, por 
ejemplo, entre los municipios de la región alta y la baja, la indu-
mentaria, las costumbres, la gastronomía, las actividades 
económicas, las expresiones artísticas y hasta la lengua, 
presentan cambios significativos; sin embargo, también es 
preciso señalar que del mismo modo, en la raíz primigenia de 
toda la cultura Mixe, coexiste una cosmovisión arraigada y 
autóctona que los distingue de las demás culturas y que la hace 
única a los ojos de las sociedades externas. 

nente señalar que a lo largo de este proyecto de tesis, se refe 
rirá indistintamente a la misma cultura en sus dos acepciones 
(Mixe o Ayuuk), ya que, como se analizará en el capítulo 
concerniente a la lengua, Mixe hace referencia a una término 
castellanizado que designada a la gente de esa región; mientras 
que Ayuuk es el término que designa a la comunidad que, valga 
la redundancia,  habla la lengua Ayuuk.

Los estudios referentes al origen del pueblo Mixe difieren 
entre sí, sin llegar a ser del todo convincentes. Son constantes 
las teorías que señalan la migración de una comunidad 
proveniente de Perú hacia la sierra Oaxaqueña a finales del 
siglo XIII, quienes a partir de la búsqueda del cerro del Zem-
poaltépetl (cuyo significado es “cerro de veinte picos” o de “las 
veinte divinidades”) se asentaron en las faldas de éste hasta llegar 
a formar el actual territorio Ayuuk. Sin embargo, en la actuali-
dad se ha manejado la teoría de que los mixes tienen una mayor 
relación con la cultura Olmeca, al encontrar rasgos lingüísticos 
comunes en ambos pueblos. Por otro lado, existen teorías que 
rayan en lo disparatado, ya que afirman que la procedencia del 
pueblo Mixe se encuentra en las regiones balcánicas de Europa, 
haciendo analogías sobre todo con la fonética del lenguaje de 
ambas regiones. Lo que es cierto, es que en la actualidad los 
Ayuuk, conscientes de su proceso histórico, se autodenominan 
como “los jamás conquistados”, acepción que se fundamenta en las 

constantes luchas que libraron los mixes contra los aztecas, sus 
vecinos los zapotecas, y principalmente contra los españoles, 
en la etapa histórica de México conocida como la Conquista, y 
que como fin último tenía el someter al pueblo Mixe para la 
colonización de su cultura y el subsecuente pago tributario. A 
pesar de la unión de sus enemigos en múltiples ataques contra 
el pueblo Mixe, ellos no tuvieron éxito alguno, sin embargo, la 
verdadera conquista que sufrió la “nación jamás conquistada” 
vino del lado espiritual, en donde a partir de 1529 los misio 
neros Dominicos entraron de manera pacífica a la región, 
impulsados por los deseos de convertir a los habitantes del 
pueblo Mixe a la religión cristiana. Es a partir de ese momento 
cuando comienza la aculturación de la comunidad, lo que 
resultaría en el resquebrajamiento de la verdadera identidad de 
los mixes, impulsada sobre todo, por los cambios propios de la 
nación mexicana y de la sociedad actual.

La comunidad Mixe se encuentra ubicada al noroeste de la 
capital del estado de Oaxaca, y se compone por cerca de 290 
comunidades y localidades asentadas dentro de 19 municipios, 
ocupando una extensión aproximada de 6,000 kilómetros 
cuadrados. A su vez, el territorio Mixe se divide, según su 
altitud y clima, en tres zonas: la parte alta o fría, la parte media 
o templada, y la parte baja o tierra caliente. La mayor parte del 
territorio es montañoso y selvático o boscoso, con excepción 

2.1 Orígenes y localización de la cultura 
Mixe

Como parte de la investigación de campo para la elaboración 
de este proyecto, se instaló un equipo de trabajo en un munici-
pio de la región Mixe (específicamente ubicado en la comuni-
dad de Tamazulapam Espíritu Santo), para después iniciar con 
la recolección de datos y el registro fotográfico de nuestro 
objeto de estudio. La primera impresión que brindó la zona 
Mixe, fue la de una región plagada de zonas boscosas en donde 
se podía contemplar un cielo completamente azul, vertientes 
montañosas, pendientes infinitas y sobre todo, una accidentada 
topografía. Desde el primer acercamiento a la comunidad, se 
percibió el sincretismo que conforma a la cultura Mixe, ya que 
desde el nombre, se establecen discrepancias que hacen refe 
rencia al uso de dos términos diferentes; como se indicará 
después a detalle, los mixes se autodenominan en su lengua de 
origen como el pueblo Ayuuk, lo cual en los términos de la 
lengua española, se interpretaría como la “gente del idioma 
florido”, concepto que engloba el elemento cultural que da 
pertenencia a una comunidad orgullosa de sus raíces y sus 
modos de ver la vida. A partir de este momento resulta perti-

Desde la perspectiva del diseño y la comunicación visual, la 
tarea de involucrarse en campos de estudio que, en primera 
instancia, parecen ajenos a la profesión, pero que en un análisis 
más concienzudo, ayudan a entender los procesos que resultan 
en las manifestaciones artísticas y visuales propios de una 
comunidad como lo es la Mixe. De acuerdo a ello, la etnografía 
y la antropología social nos han servido como herramientas 
indispensables para la mejor comprensión de los procesos 
sociales que han sufrido los mixes, y que sirven como base 
fundamental para el estudio de su arte popular. 

Para entender y ubicar el contexto en el que hemos de partir, 
resulta necesario una descripción general de la cultura y la 
identidad del pueblo Mixe, tratando de no caer en un análisis 
que se aleje de nuestro principal objeto de estudio (el arte 
popular), y que por otra parte, éste mismo análisis reconozca 
sus limitaciones que en los campos de estudio previamente 
mencionados se ha tratado de manera profunda y detallada. Lo 
anterior nos habla entonces de un proyecto multidisciplinario 
que, como veremos en capítulos posteriores, refleja en sus 
resultados un campo de estudio que hasta ahora resultaba prác-
ticamente nulo o desapercibido: el campo de lo visual.

Hablar de la cultura Mixe, es hablar de una comunidad que 
resume su existencia a través de la resistencia. Resistencia a los 
cambios culturales, sociales, religiosos, económicos, y demás 
procesos que involucran el devenir histórico de la sociedad 
humana en general, y de la nación mexicana en particular. A 
partir de la extensa investigación bibliográfica y de campo que 
se efectuó en el presente proyecto, hemos podido atestiguar 
constantes culturales que nos hablan de una sociedad que, en la 
actualidad, mantiene los rasgos de identidad inamovibles en sus 
raíces, pero con cierto desconcierto en sus tallos y ramifica-
ciones.



tidad. Cabe aclarar que los sonidos propios de su lengua al 
momento de hablarse en las diferentes zonas son iguales en su 
mayoría. Pero cuando se juntan y usan esos mismos sonidos en 
las palabras y en las frases, se pronuncian y se oyen diferentes 
en cada comunidad, por eso se dice que el la lengua Ayuuk 
tiene variantes dialectales.49 

A pesar de que la lengua funge un papel primordial en la identi-
dad del pueblo Mixe, la aculturación ha permeado de manera 
significante en este rublo, ya que en las prácticas de campo y en 
la convivencia diaria con el pueblo de Tamazulapam se percibió, 
que el sector joven de la población utiliza el español como su 
lengua de uso cotidiano, relegando la práctica del Ayuuk a la 
población más longeva. Según datos del INEGI, los resultados 
del censo del año 2000, arrojaron que la población Mixe 
fluctúa en poco más de 100 mil habitantes, de los cuales los 
mayores de 5 años que hablan su lengua son alrededor de 87 
mil, cifra que los coloca en el quinto sitio después de los 
hablantes del zapoteco, mixteco, chinanteco y mazateco, en 
orden descendente, en el estado de Oaxaca. De esos 87 mil 
hablantes, cerca de 58 mil hablan también el español, en tanto 
que sólo 28 500 (el 25% aprox.) hablan la lengua Ayuuk.50

C
u

lt
u

ra
 e

 I
d

en
ti

d
ad

 M
ix

e 
• 

C
ap

ít
ul

o 
I

I 
• 

48

Página siguiente:
Dualidad simbólica del Rey Bueno y el “Zempoal”. Mural. 

Palacio Municipal de Tlahuitoltepec.

No se puede cerrar el presente capítulo, sin hacer mención al 
referente fundamental de la identidad entre los Ayuuk, que 
como menciona Villagómez, se trata de la lengua Mixe. Se 
podrá compartir entre los distintos distritos mixes el vestido, la 
música, las festividades o la vocación comunal, pero la auto 
distinción primordial es la lengua. La palabra Mixe es de origen 
náhuatl y se deriva de la palabra mixtli, que significa “nube”. Sin 
embargo, los mixes se llaman a sí mismos Ayuuk jä’äy, y por lo 
tanto, la lengua que hablan es el Ayuuk, el mismo nombre con 
el que históricamente se conoce a este grupo étnico. La palabra 
Ayuuk está compuesta por los siguientes morfemas: a - idioma, 
palabra; ayuuk - montaña, florido, y yä’äy - gente, muchedum-
bre. Por lo que su significado puede traducirse como “gente del 
idioma florido”.48 

En palabras de los propios habitantes de la región, la lengua 
Ayuuk se caracteriza por ser práctica, metafórica, poética y 
reverencial, dependiendo del tiempo, espacio y de las personas 
que lo desarrollan, como consejeros, principales, adivinos, 
autoridades, así como el uso cotidiano de todos los habitantes. 
Por ejemplo, en los ritos ceremoniales se combina lo poético y 
lo reverencial; lo práctico y lo metafórico se utiliza más en la 
cotidianidad. Asimismo, para los mixes, su lengua significa vida 
–movimiento, herencia, historia, unidad, diversidad, comuni-
cación, transformación, resistencia, respeto, tolerancia e iden-

vez, alrededor de las celebraciones, se erigen mitos que hacen 
más profunda la adoración al Zempoaltépetl, como por ejem 
plo, que entre sus cuevas y grietas, se hayan tesoros dejados por 
el Rey Kontoy, o que éste mismo construyó un palacio repleto 
de tesoros, pero que se encuentra vigilado por bestias (o 
nahuales) y que sólo por medio de la adoración y el culto, y a 
través del sacrificio (de animales como las gallinas) es que esos 
tesoros pueden ser tomados por quienes realizan lo que ellos 
llaman las costumbres.

Esta dualidad simbólica del Rey Bueno y el Zempoal se toma 
como bastión de la identidad Mixe que, como se verá en capítu-
los posteriores, se observarán representados en sus artes popu-
lares, y que junto con los demás elementos de la naturaleza, 
servirán como la raíz primigenia para la creación artística de los 
Ayuuk.

Siguiendo con la teoría del origen del pueblo Mixe, se tiene la 
creencia que habitantes provenientes del Perú (los incas), 
salieron de sus tierras en busca del lugar sagrado que sus dioses 
les habían señalado para formar una nueva raza. Este  sitio lleva-
ba por nombre Zempoaltépetl, que en náhuatl significa 
Zempoalli-Veinte y Tépetl-Cerro, lo que se traduce en Lugar de 
los Veinte Cerros o las Veinte Divinidades. Es así como a las 
faldas de ésta elevación, se fundan los primeros asentamientos 
mixes y es también, a partir de su llegada a la región, que los 
pobladores le comienzan a rendir culto. Como se ha señalado, 
y como lo menciona también Yanga Villagómez Velázquez en su 
artículo “Pueblos indígenas de México y agua: mixes”, aquellos tiene 
arraigada la idea de pertenecer a un territorio común, marcado 
por puntos a través de los cuales los Ayuuk se relacionan con lo 
sobrenatural; estos puntos geográfico-ceremoniales están 
presididos por el Zempoaltépetl, que señala los límites de su 
territorio mediante elementos tales como piedras, ríos, 
manantiales, montañas, algunos de los cuales son también 
lugares de culto.47 

Por lo cual, múltiples son las ofrendas y ritos que hasta la fecha, 
los mixes realizan en ese lugar; fieles a sus creencias, las dife 
rentes alabanzas tienen como fin la buena cosecha, la mejoría 
en la situación económica de sus familias o la recuperación de 
la salud de algún enfermo, entre muchas otras peticiones. A su 

predicó la paz, la hermandad, enseñó el cultivo del maíz, el 
frijol y el picante, cambiando con esto su sistema de vida y de 
alimentación, protegiendo a todos los que le rodearon. Kontoy 
poseía un poder extraordinario que su sola presencia hacía que 
las fieras se amansaran, mandaba al rayo, al viento y al trueno 
como si fuera una persona; el viento era su mensajero y era 
capaz de abrir la tierra para esconderse y escapar de sus enemi-
gos.44 Les roba a los mestizos y a los ricos y esconde sus tesoros 
en unas cuevas. Es cuando emprende una pelea contra los zapo-
tecos y los españoles, quienes se habían aliado para someter al 
pueblo Mixe, pero son vencidos por Kontoy, que usa como 
armas el rayo y las piedras. Según ciertas versiones, Kontoy 
estaba construyendo su palacio o una iglesia cuando cantó el 
gallo y salió el sol; por eso las ruinas de Mitla (zona cercana a la 
región Mixe) quedaron inconclusas.45

 
Cuenta el Prof. Agustín Aguilar Domingo, que el Rey Bueno de 
los Mixes, como se refiere a Kontoy, al darse cuenta que sus 
súbditos estaban ya establecidos en sus pueblos y aldeas traba-
jando la tierra, cultivando el maíz, el frijol y el picante, en 
donde reinaba la paz y la hermandad, consideró que su misión 
estaba cumplida y que había llegado la hora de partir. En una 
procesión que llegó al lugar donde nació Kontoy, se despidió 
del pueblo Mixe no sin antes, dirigirles sus últimas palabras: 
“Me voy de esta tierra, pero cuando sepa que alguien los quiera acome-

ter, volveré al lado de ustedes y lucharemos de nuevo por la libertad”.46 
Se dice que no se llevó riqueza alguna, pero que el sitio de 
emplazamiento de su templo o palacio, se encuentra enclavado 
en alguna gruta del Cerro del Zempoaltépetl, símbolo sagrado 
que a continuación se expondrá.

Así, dos de las grandes representaciones que los mixes mani 
fiestan como parte de su identidad (y que más adelante se verán 
plasmadas en su arte popular) son los que se refieren al mito 
del Rey Kontoy y además, al cerro sagrado del Zempoaltépetl 
(mencionado como parte del ejemplo en el párrafo anterior).

El Rey Kontoy viene a darle continuidad a la tradición 
mitológica de las divinidades mesoamericanas que relacionan a 
los dioses con seres extraordinarios y cuyas características 
anatómicas, morfológicas y/o espirituales se representan por 
medio de animales o fenómenos naturales como la lluvia, la 
noche, el rayo o el sol. Muchas y variadas son las versiones que 
narran el nacimiento de Kontoy, pero en esencia, se trata de un 
ser que nace de un huevo, el cual se encontraba flotando en un 
lago (algunas versiones refieren que el huevo se encontraba en 
una cueva) y que a su vez, fue recogido por una pareja de 
ancianos. El niño que surge tiene como características zoomor-
fas un pie con garras de fiera y en el otro, dedos de pollo, pero 
de corazón noble y generoso. Al incorporarse a los mixes, 

una cosmovisión propia, una manera muy particular de ver, concebir e 
interpretar el mundo; en otros términos, cuenta con una cultura, misma 
que está compuesta, a su vez, por diversos elementos o componentes 
[…]. Desde esta perspectiva se habla de una identidad étnica, 
lingüística y cultural, es decir, la identidad de un colectivo de 
personas con un pueblo, una lengua y una cultura determina-
das.43 

Si bien es cierto que la región Mixe es extensa, y que en dos de 
sus zonas, la media y la alta, están más familiarizados con los 
símbolos de identificación que a continuación describiremos, 
generalizaremos éstos sin hacer distinción del grado de 
adhesión que ellos tengan en determinadas zonas, ya que por 
ejemplo, en la región baja, la población no está del todo ligada 
con determinados ritos o cultos ancestrales, así como los 
lugares en donde se realizan éstos. Lo anterior tiene una expli-
cación que guarda íntima relación con la geografía del lugar y 
su cercanía con los pobladores de dichas regiones; así, sitios 
como Jaltepec de Candayoc, perteneciente a la zona baja, tiene 
mayor lejanía con el cerro del Zempoaltépetl, y por lo tanto, 
sus habitantes realizan en menor grado los ritos sagrados dirigi-
dos a este centro ceremonial; y por otra parte, localidades 
como Tlahuitoltepec o Tamazulapam, pertenecientes a la zona 
alta, ofrendan en mayor grado a dicho cerro, debido a la pro 
ximidad del “Zempoal” (como ellos le llaman) con aquellas 
regiones mixes.

Del mismo modo, Margarita M. Cortés señala que la identidad 
Mixe “se manifiesta en sus valores culturales partiendo de la unidad 
prevaleciente y comunicándose e interactuando. Se reconocen como 
miembros de un pueblo así como son reconocidos por otros grupos 
étnicos. Se puede considerar que el grupo Mixe se reconoce como un 
grupo étnico dentro de la sociedad oaxaqueña y mexicana por tener 
una serie de características que interactúan en su vida diaria”.41

Hasta aquí, el territorio y su entorno conforman la base medu-
lar que vincula a los mixes con su origen, ya sea éste real o 
mítico (tal como se señalará más adelante). Las etnias con base 
territorial, como lo indica Nahmad Sitton, generalmente 
tienen más fundamentos para reclamar y conservar su identi-
dad que aquellas que carecen de ellas. Sin embargo, existen 
autores que integran al territorio de los mixes los sistemas 
étnico-políticos como parte de su identidad. Gabriela Kraemer 
afirma que sólo si los símbolos políticos presentan alguna 
continuidad con los mitos, creencias y valores que la comuni-
dad política ya tenía, pueden ser aceptados como guía de la 
comunidad; sin embargo, señala que para cumplir este papel 
tiene que ser transformados –de sistemas ideológicos comple-
jos y diferenciados para las distintas comunidades y para espe-
cialistas religiosos y el común de la gente– en símbolos senci 
llos penetrantes para todos. Asimismo, puede decirse que el 
pueblo Ayuuk construye su identidad porque existe un proyec-

to étnico-político cuyo eje es la autonomía de este pueblo, una 
autonomía basada en el gobierno por “usos y costumbres”, en la 
administración de justicia de acuerdo con un sistema normati-
vo propio, en una organización regional de las comunidades y 
municipios mixes y en el fortalecimiento de la lengua mixe. Un 
símbolo de este proyecto es la historia Mixe, la cual resalta el 
valor de este pueblo por el que pretende haberse ganado, como 
previamente lo señalamos, el título de pueblo jamás conquista-
do.42 

Es a partir de este punto, que resulta pertinente acotar las 
constantes simbólicas y sígnicas que revelan la concepción 
propia del universo Mixe, mismas que estarán representados en 
los temas forjados en su arte popular, punto central al cual está 
dirigido este proyecto de investigación.

A manera de conclusión de la primera parte de este capítulo (la 
cosmovisión e identidad Ayuuk) y al mismo tiempo, como 
introducción a los símbolos de identificación de la región Mixe,  
el Centro de Estudios Ayuuk-Universidad Indígena Intercultu 
ral Ayuuk, refiere al respecto que “cada colectivo humano cuenta 
con un conjunto de símbolos específicos que va forjando a través de un 
largo y complejo proceso histórico y en torno a los cuales va 
construyendo una identidad que lo distingue y lo hace diferente de 
otros colectivos como comunidades y pueblos. Ahora, cada pueblo tiene 

ra nacional consideran que los ritos paganos no son civilizados pero 
para los más conservadores los dos grupos de ceremonias son esenciales. 
Así un curandero puede recomendar un rito católico o un rito pagano 
[…] El aislamiento permitió a los mixes incorporar ciertos aspectos de 
la cultura nueva en una estructura paralela o con un mínimo de sincre-
tismo o sustitución de elementos”.39

2.3 Símbolos de la identidad Mixe

A partir de la cosmovisión Mixe, podemos codificar una identi-
dad propia que tiene su punto de partida en la relación 
tierra-hombre/hombre-tierra, tal como lo refieren los propios 
habitantes de las comunidades del pueblo Ayuuk, al afirmar que 
“todo ser humano adquiere su identidad cultural con relación al pueblo 
al que pertenece, en donde lleva a cabo su relación plena de la comuni-
dad […], entendiendo que cada sujeto tiene la capacidad de pensar, 
actuar, ser y estar, sin embargo, necesita convivir, intercambiar y 
enriquecer experiencias con otros individuos, esto se fortalece a través de 
la unidad (lengua, servicios comunitarios, historia, territorio, orga 
nización social, religiosidad, fiestas tradicionales –nosotros 
añadiríamos arte–), en donde se construyen y reconstruyen los conoci-
mientos para lograr un desarrollo colectivo y vivir en forma armónica 
con la naturaleza”.40 

so”,37 y Torres Cisneros agrega, “[…]en ellas se establecen vínculos 
y se refuerzan los lazos de unión entre individuos y comunidades; 
asimismo, generan el ascenso social en el interior de la comunidad, a 
través del desempeño de las mayordomías, y propician el comercio, 
además de intensificar las relaciones sociales interregionales; en ciertos 
casos, señalan los ritmos del calendario agrícola y el cambio de 
estaciones; es de notar que la ceremonia sacrificial se considera una 
fiesta”.38

Punto importante de esta investigación, recae en la acultura-
ción del pueblo mixe. Como anteriormente se señaló, la 
conquista espiritual  fue la que vino a crear el sincretismo de la 
religión cristiana con las creencias, llamadas “paganas”, del 
pueblo Ayuuk. Con la llegada de las misiones dominicas 
durante la “conquista española” (1558), la región no quedó 
exenta del proceso de evangelización y fue así como surgió una 
mezcla de creencias, que hasta el día de hoy, conviven en una 
especie de hibrido religioso con características propias. Ralph 
L. Beals señala que “tanto las ideas y las creencias como las ceremo-
nias se presentan en formas que han cambiado poco a partir de una 
versión sencilla de los comienzos del siglo XVI. A veces en algunos 
pueblos se utiliza la iglesia para ritos de tipo indígena y los oficiales de 
origen español tienen que participar en tales rituales, pero la forma de 
los ritos católicos no ha sido contaminada con elementos indígenas 
[…] Entre los mixes actuales, los que tienen más contacto con la cultu-

voz de la comunidad Ayuuk se manifiesta que “la cultura proviene 
pues, desde el alma de nuestros antepasados, desde el seno de nuestra 
madre tierra. El hombre y la tierra fundidos en una sola cosa y al 
mismo tiempo en dos realidades distintas que no pueden sobrevivir la 
una sin la otra, unidos dialécticamente: de la tierra recibimos la vida, a 
la tierra tenemos que cuidarla, protegerla, ayudarla a sobrevivir porque 
en ello va nuestra existencia misma como hombres”. 33 

Bajo esta pauta, múltiples autores no hacen sino constatar esa 
relación intrínseca de los mixes con su tierra, ya que como 
señala Gustavo Torres “si bien en general se puede hablar de una 
cosmovisión indígena que tiene a la madre tierra como uno de los 
elementos centrales, entre los mixes se trata de una verdadera geovisión, 
ya que la tierra es el elemento central de la existencia biológica, social 
y simbólica”.34 Como extensión de la naturaleza, el sol, la luna, 
los astros y los planetas también confluyen en la cosmovisión 
del pueblo mixe. Fieles a la tradición mesoamericana, éstos son 
idolatrados y festejados en rituales y ceremonias donde se les 
rinde devoción absoluta: "El mixe tradicionalista por excelencia, 
rinde culto al viento, al rayo y la lluvia, para que recojan cosecha abun-
dante. Así es que, el mixe pone fe y credo en los fenómenos naturales”.35 
Los animales ocupan, del mismo modo, un lugar privilegiado 
en el pensamiento mixe. Se les considera como anunciadores 
y/o mensajeros de acontecimientos importantes para el 
individuo y los suyos.

Francisco Ramos ofrece una síntesis que no deja duda sobre la 
cosmovisión de nuestro sujeto de estudio, y tal como lo men-
cionamos, refiere al medio ambiente como aquel ente que ha 
contribuido a afianzar sus esquemas sociales y culturales. La 
cosmovisión se asocia a su vida ceremonial y ritual, las que a su 
vez están asociadas a los ciclos de la naturaleza, que son cimien-
to de su tradición, y de esta forma, poseen espacio y tiempo 
que se consolida y revitaliza generación tras generación. Vemos 
en los Mixes, las constantes simbólicas de los pueblos mesoa-
mericanos como los sacrificios y rituales, que son el medio para 
solicitar ayuda (adivinatorios), protección y buenaventura en la 
vida. También son constantes los sacrificios de animales como 
el guajolote, el gallo y en menor medida los gatos y los perros, 
junto con el uso de plantas como el maíz, el ocote, flores y 
bebidas. El maíz es la planta más importante para los Mixes. Sus 
montañas, cumbres, cuevas, campos de cultivo, altar familiar, 
cementerio y patios de las casas son los lugares donde se reali-
zan sacrificios, realizados en fechas especiales como año nuevo, 
fiestas patronales, de difuntos, el periodo agrícola, etc.36 

No podemos dejar de señalar a la fiesta como parte medular de 
la cosmovisión Mixe, ya que, como refiere Guido Münch 
Galindo, “en la fiesta culmina el ideal de convivencia, de unidad social 
y bienestar, visto como origen y destino del ser. La fiesta se transfiere a 
la imagen simbólica de la creación del hombre, su mundo y su univer-

En el siguiente punto se explicará la conformación de esa 
cosmovisión que es, a nuestro modo de ver, la base fundamen-
tal sobre la cual recae toda manifestación artística del pueblo 
Mixe.

2.2 La cosmovisión  Mixe

Internarse en la cosmovisión del pueblo Mixe, resulta transitar 
a través de un universo que contempla a la naturaleza como la 
generadora de vida y a la cual se le rinde un respeto y amor 
absoluto. Tal como lo pudimos analizar en el primer capítulo de 
esta tesis, el concepto de identidad étnica, en el caso concreto 
de la cultura Mixe, queda de manifiesto al integrar a la natu-
raleza como el territorio sagrado de esa identidad a la cual nos 
referimos. Sobre esta línea, Nahmad Sittón afirma que “los mixes 
han construido su cultura dentro de un contexto ambiental que conocen 
y reconocen ampliamente. Se han adaptado a su medio y, al mismo 
tiempo, lo han acondicionado a su propio sistema de vida. Existe un 
conocimiento ampliamente difundido acerca de cuáles son los pueblos y 
las comunidades que se identifican como mixes, donde se reconocen los 
límites internos de cada comunidad y se da cuenta de la geografía en 
que viven”.32  Vemos entonces que el apego a la tierra es la base 
medular sobre la cual recae la cultura Mixe, y tan es así, que en 

de las tierras bajas, donde los terrenos se aplanan y predomina 
la calurosa sabana. El paisaje está conformado por cerros de 
gran tamaño, nubes, arroyos, cascadas, ríos, bosques y selvas, 
lo que da como resultado una diversidad de microclimas y 
variedades de flora y fauna. Así pues, el actual Distrito Mixe 
comprende los siguientes municipios: Tlahuitoltepec, Ayutla, 
Cacalotepec, Tepantlali, Tepuxtepec, Totontepec, Tamazulapam 
y Mixistlán, en la parte alta; Ocotepec, Atitlán, Alotepec, 
Juquila Mixe, Camotlán, Zacatepec, Quetzaltepec e Ixcuinte 
pec, en la parte media, y Mazatlán, Cotzocón y Guichicovi, en 
la parte baja.31

 
A pesar de que nos referirnos al pueblo Mixe como una unidad 
cultural, es necesario aclarar que, entre la totalidad de las 
comunidades que integran el distrito Ayuuk, existen diferen-
cias considerables que se manifiestan de una región a otra, por 
ejemplo, entre los municipios de la región alta y la baja, la indu-
mentaria, las costumbres, la gastronomía, las actividades 
económicas, las expresiones artísticas y hasta la lengua, 
presentan cambios significativos; sin embargo, también es 
preciso señalar que del mismo modo, en la raíz primigenia de 
toda la cultura Mixe, coexiste una cosmovisión arraigada y 
autóctona que los distingue de las demás culturas y que la hace 
única a los ojos de las sociedades externas. 

nente señalar que a lo largo de este proyecto de tesis, se refe 
rirá indistintamente a la misma cultura en sus dos acepciones 
(Mixe o Ayuuk), ya que, como se analizará en el capítulo 
concerniente a la lengua, Mixe hace referencia a una término 
castellanizado que designada a la gente de esa región; mientras 
que Ayuuk es el término que designa a la comunidad que, valga 
la redundancia,  habla la lengua Ayuuk.

Los estudios referentes al origen del pueblo Mixe difieren 
entre sí, sin llegar a ser del todo convincentes. Son constantes 
las teorías que señalan la migración de una comunidad 
proveniente de Perú hacia la sierra Oaxaqueña a finales del 
siglo XIII, quienes a partir de la búsqueda del cerro del Zem-
poaltépetl (cuyo significado es “cerro de veinte picos” o de “las 
veinte divinidades”) se asentaron en las faldas de éste hasta llegar 
a formar el actual territorio Ayuuk. Sin embargo, en la actuali-
dad se ha manejado la teoría de que los mixes tienen una mayor 
relación con la cultura Olmeca, al encontrar rasgos lingüísticos 
comunes en ambos pueblos. Por otro lado, existen teorías que 
rayan en lo disparatado, ya que afirman que la procedencia del 
pueblo Mixe se encuentra en las regiones balcánicas de Europa, 
haciendo analogías sobre todo con la fonética del lenguaje de 
ambas regiones. Lo que es cierto, es que en la actualidad los 
Ayuuk, conscientes de su proceso histórico, se autodenominan 
como “los jamás conquistados”, acepción que se fundamenta en las 

constantes luchas que libraron los mixes contra los aztecas, sus 
vecinos los zapotecas, y principalmente contra los españoles, 
en la etapa histórica de México conocida como la Conquista, y 
que como fin último tenía el someter al pueblo Mixe para la 
colonización de su cultura y el subsecuente pago tributario. A 
pesar de la unión de sus enemigos en múltiples ataques contra 
el pueblo Mixe, ellos no tuvieron éxito alguno, sin embargo, la 
verdadera conquista que sufrió la “nación jamás conquistada” 
vino del lado espiritual, en donde a partir de 1529 los misio 
neros Dominicos entraron de manera pacífica a la región, 
impulsados por los deseos de convertir a los habitantes del 
pueblo Mixe a la religión cristiana. Es a partir de ese momento 
cuando comienza la aculturación de la comunidad, lo que 
resultaría en el resquebrajamiento de la verdadera identidad de 
los mixes, impulsada sobre todo, por los cambios propios de la 
nación mexicana y de la sociedad actual.

La comunidad Mixe se encuentra ubicada al noroeste de la 
capital del estado de Oaxaca, y se compone por cerca de 290 
comunidades y localidades asentadas dentro de 19 municipios, 
ocupando una extensión aproximada de 6,000 kilómetros 
cuadrados. A su vez, el territorio Mixe se divide, según su 
altitud y clima, en tres zonas: la parte alta o fría, la parte media 
o templada, y la parte baja o tierra caliente. La mayor parte del 
territorio es montañoso y selvático o boscoso, con excepción 

2.1 Orígenes y localización de la cultura 
Mixe

Como parte de la investigación de campo para la elaboración 
de este proyecto, se instaló un equipo de trabajo en un munici-
pio de la región Mixe (específicamente ubicado en la comuni-
dad de Tamazulapam Espíritu Santo), para después iniciar con 
la recolección de datos y el registro fotográfico de nuestro 
objeto de estudio. La primera impresión que brindó la zona 
Mixe, fue la de una región plagada de zonas boscosas en donde 
se podía contemplar un cielo completamente azul, vertientes 
montañosas, pendientes infinitas y sobre todo, una accidentada 
topografía. Desde el primer acercamiento a la comunidad, se 
percibió el sincretismo que conforma a la cultura Mixe, ya que 
desde el nombre, se establecen discrepancias que hacen refe 
rencia al uso de dos términos diferentes; como se indicará 
después a detalle, los mixes se autodenominan en su lengua de 
origen como el pueblo Ayuuk, lo cual en los términos de la 
lengua española, se interpretaría como la “gente del idioma 
florido”, concepto que engloba el elemento cultural que da 
pertenencia a una comunidad orgullosa de sus raíces y sus 
modos de ver la vida. A partir de este momento resulta perti-

Desde la perspectiva del diseño y la comunicación visual, la 
tarea de involucrarse en campos de estudio que, en primera 
instancia, parecen ajenos a la profesión, pero que en un análisis 
más concienzudo, ayudan a entender los procesos que resultan 
en las manifestaciones artísticas y visuales propios de una 
comunidad como lo es la Mixe. De acuerdo a ello, la etnografía 
y la antropología social nos han servido como herramientas 
indispensables para la mejor comprensión de los procesos 
sociales que han sufrido los mixes, y que sirven como base 
fundamental para el estudio de su arte popular. 

Para entender y ubicar el contexto en el que hemos de partir, 
resulta necesario una descripción general de la cultura y la 
identidad del pueblo Mixe, tratando de no caer en un análisis 
que se aleje de nuestro principal objeto de estudio (el arte 
popular), y que por otra parte, éste mismo análisis reconozca 
sus limitaciones que en los campos de estudio previamente 
mencionados se ha tratado de manera profunda y detallada. Lo 
anterior nos habla entonces de un proyecto multidisciplinario 
que, como veremos en capítulos posteriores, refleja en sus 
resultados un campo de estudio que hasta ahora resultaba prác-
ticamente nulo o desapercibido: el campo de lo visual.

Hablar de la cultura Mixe, es hablar de una comunidad que 
resume su existencia a través de la resistencia. Resistencia a los 
cambios culturales, sociales, religiosos, económicos, y demás 
procesos que involucran el devenir histórico de la sociedad 
humana en general, y de la nación mexicana en particular. A 
partir de la extensa investigación bibliográfica y de campo que 
se efectuó en el presente proyecto, hemos podido atestiguar 
constantes culturales que nos hablan de una sociedad que, en la 
actualidad, mantiene los rasgos de identidad inamovibles en sus 
raíces, pero con cierto desconcierto en sus tallos y ramifica-
ciones.



tidad. Cabe aclarar que los sonidos propios de su lengua al 
momento de hablarse en las diferentes zonas son iguales en su 
mayoría. Pero cuando se juntan y usan esos mismos sonidos en 
las palabras y en las frases, se pronuncian y se oyen diferentes 
en cada comunidad, por eso se dice que el la lengua Ayuuk 
tiene variantes dialectales.49 

A pesar de que la lengua funge un papel primordial en la identi-
dad del pueblo Mixe, la aculturación ha permeado de manera 
significante en este rublo, ya que en las prácticas de campo y en 
la convivencia diaria con el pueblo de Tamazulapam se percibió, 
que el sector joven de la población utiliza el español como su 
lengua de uso cotidiano, relegando la práctica del Ayuuk a la 
población más longeva. Según datos del INEGI, los resultados 
del censo del año 2000, arrojaron que la población Mixe 
fluctúa en poco más de 100 mil habitantes, de los cuales los 
mayores de 5 años que hablan su lengua son alrededor de 87 
mil, cifra que los coloca en el quinto sitio después de los 
hablantes del zapoteco, mixteco, chinanteco y mazateco, en 
orden descendente, en el estado de Oaxaca. De esos 87 mil 
hablantes, cerca de 58 mil hablan también el español, en tanto 
que sólo 28 500 (el 25% aprox.) hablan la lengua Ayuuk.50

49 • C
apítulo I

I • C
u

ltu
ra e Id

en
tid

ad
 M

ix
e

No se puede cerrar el presente capítulo, sin hacer mención al 
referente fundamental de la identidad entre los Ayuuk, que 
como menciona Villagómez, se trata de la lengua Mixe. Se 
podrá compartir entre los distintos distritos mixes el vestido, la 
música, las festividades o la vocación comunal, pero la auto 
distinción primordial es la lengua. La palabra Mixe es de origen 
náhuatl y se deriva de la palabra mixtli, que significa “nube”. Sin 
embargo, los mixes se llaman a sí mismos Ayuuk jä’äy, y por lo 
tanto, la lengua que hablan es el Ayuuk, el mismo nombre con 
el que históricamente se conoce a este grupo étnico. La palabra 
Ayuuk está compuesta por los siguientes morfemas: a - idioma, 
palabra; ayuuk - montaña, florido, y yä’äy - gente, muchedum-
bre. Por lo que su significado puede traducirse como “gente del 
idioma florido”.48 

En palabras de los propios habitantes de la región, la lengua 
Ayuuk se caracteriza por ser práctica, metafórica, poética y 
reverencial, dependiendo del tiempo, espacio y de las personas 
que lo desarrollan, como consejeros, principales, adivinos, 
autoridades, así como el uso cotidiano de todos los habitantes. 
Por ejemplo, en los ritos ceremoniales se combina lo poético y 
lo reverencial; lo práctico y lo metafórico se utiliza más en la 
cotidianidad. Asimismo, para los mixes, su lengua significa vida 
–movimiento, herencia, historia, unidad, diversidad, comuni-
cación, transformación, resistencia, respeto, tolerancia e iden-

vez, alrededor de las celebraciones, se erigen mitos que hacen 
más profunda la adoración al Zempoaltépetl, como por ejem 
plo, que entre sus cuevas y grietas, se hayan tesoros dejados por 
el Rey Kontoy, o que éste mismo construyó un palacio repleto 
de tesoros, pero que se encuentra vigilado por bestias (o 
nahuales) y que sólo por medio de la adoración y el culto, y a 
través del sacrificio (de animales como las gallinas) es que esos 
tesoros pueden ser tomados por quienes realizan lo que ellos 
llaman las costumbres.

Esta dualidad simbólica del Rey Bueno y el Zempoal se toma 
como bastión de la identidad Mixe que, como se verá en capítu-
los posteriores, se observarán representados en sus artes popu-
lares, y que junto con los demás elementos de la naturaleza, 
servirán como la raíz primigenia para la creación artística de los 
Ayuuk.

Siguiendo con la teoría del origen del pueblo Mixe, se tiene la 
creencia que habitantes provenientes del Perú (los incas), 
salieron de sus tierras en busca del lugar sagrado que sus dioses 
les habían señalado para formar una nueva raza. Este  sitio lleva-
ba por nombre Zempoaltépetl, que en náhuatl significa 
Zempoalli-Veinte y Tépetl-Cerro, lo que se traduce en Lugar de 
los Veinte Cerros o las Veinte Divinidades. Es así como a las 
faldas de ésta elevación, se fundan los primeros asentamientos 
mixes y es también, a partir de su llegada a la región, que los 
pobladores le comienzan a rendir culto. Como se ha señalado, 
y como lo menciona también Yanga Villagómez Velázquez en su 
artículo “Pueblos indígenas de México y agua: mixes”, aquellos tiene 
arraigada la idea de pertenecer a un territorio común, marcado 
por puntos a través de los cuales los Ayuuk se relacionan con lo 
sobrenatural; estos puntos geográfico-ceremoniales están 
presididos por el Zempoaltépetl, que señala los límites de su 
territorio mediante elementos tales como piedras, ríos, 
manantiales, montañas, algunos de los cuales son también 
lugares de culto.47 

Por lo cual, múltiples son las ofrendas y ritos que hasta la fecha, 
los mixes realizan en ese lugar; fieles a sus creencias, las dife 
rentes alabanzas tienen como fin la buena cosecha, la mejoría 
en la situación económica de sus familias o la recuperación de 
la salud de algún enfermo, entre muchas otras peticiones. A su 

predicó la paz, la hermandad, enseñó el cultivo del maíz, el 
frijol y el picante, cambiando con esto su sistema de vida y de 
alimentación, protegiendo a todos los que le rodearon. Kontoy 
poseía un poder extraordinario que su sola presencia hacía que 
las fieras se amansaran, mandaba al rayo, al viento y al trueno 
como si fuera una persona; el viento era su mensajero y era 
capaz de abrir la tierra para esconderse y escapar de sus enemi-
gos.44 Les roba a los mestizos y a los ricos y esconde sus tesoros 
en unas cuevas. Es cuando emprende una pelea contra los zapo-
tecos y los españoles, quienes se habían aliado para someter al 
pueblo Mixe, pero son vencidos por Kontoy, que usa como 
armas el rayo y las piedras. Según ciertas versiones, Kontoy 
estaba construyendo su palacio o una iglesia cuando cantó el 
gallo y salió el sol; por eso las ruinas de Mitla (zona cercana a la 
región Mixe) quedaron inconclusas.45

 
Cuenta el Prof. Agustín Aguilar Domingo, que el Rey Bueno de 
los Mixes, como se refiere a Kontoy, al darse cuenta que sus 
súbditos estaban ya establecidos en sus pueblos y aldeas traba-
jando la tierra, cultivando el maíz, el frijol y el picante, en 
donde reinaba la paz y la hermandad, consideró que su misión 
estaba cumplida y que había llegado la hora de partir. En una 
procesión que llegó al lugar donde nació Kontoy, se despidió 
del pueblo Mixe no sin antes, dirigirles sus últimas palabras: 
“Me voy de esta tierra, pero cuando sepa que alguien los quiera acome-

ter, volveré al lado de ustedes y lucharemos de nuevo por la libertad”.46 
Se dice que no se llevó riqueza alguna, pero que el sitio de 
emplazamiento de su templo o palacio, se encuentra enclavado 
en alguna gruta del Cerro del Zempoaltépetl, símbolo sagrado 
que a continuación se expondrá.

Así, dos de las grandes representaciones que los mixes mani 
fiestan como parte de su identidad (y que más adelante se verán 
plasmadas en su arte popular) son los que se refieren al mito 
del Rey Kontoy y además, al cerro sagrado del Zempoaltépetl 
(mencionado como parte del ejemplo en el párrafo anterior).

El Rey Kontoy viene a darle continuidad a la tradición 
mitológica de las divinidades mesoamericanas que relacionan a 
los dioses con seres extraordinarios y cuyas características 
anatómicas, morfológicas y/o espirituales se representan por 
medio de animales o fenómenos naturales como la lluvia, la 
noche, el rayo o el sol. Muchas y variadas son las versiones que 
narran el nacimiento de Kontoy, pero en esencia, se trata de un 
ser que nace de un huevo, el cual se encontraba flotando en un 
lago (algunas versiones refieren que el huevo se encontraba en 
una cueva) y que a su vez, fue recogido por una pareja de 
ancianos. El niño que surge tiene como características zoomor-
fas un pie con garras de fiera y en el otro, dedos de pollo, pero 
de corazón noble y generoso. Al incorporarse a los mixes, 

una cosmovisión propia, una manera muy particular de ver, concebir e 
interpretar el mundo; en otros términos, cuenta con una cultura, misma 
que está compuesta, a su vez, por diversos elementos o componentes 
[…]. Desde esta perspectiva se habla de una identidad étnica, 
lingüística y cultural, es decir, la identidad de un colectivo de 
personas con un pueblo, una lengua y una cultura determina-
das.43 

Si bien es cierto que la región Mixe es extensa, y que en dos de 
sus zonas, la media y la alta, están más familiarizados con los 
símbolos de identificación que a continuación describiremos, 
generalizaremos éstos sin hacer distinción del grado de 
adhesión que ellos tengan en determinadas zonas, ya que por 
ejemplo, en la región baja, la población no está del todo ligada 
con determinados ritos o cultos ancestrales, así como los 
lugares en donde se realizan éstos. Lo anterior tiene una expli-
cación que guarda íntima relación con la geografía del lugar y 
su cercanía con los pobladores de dichas regiones; así, sitios 
como Jaltepec de Candayoc, perteneciente a la zona baja, tiene 
mayor lejanía con el cerro del Zempoaltépetl, y por lo tanto, 
sus habitantes realizan en menor grado los ritos sagrados dirigi-
dos a este centro ceremonial; y por otra parte, localidades 
como Tlahuitoltepec o Tamazulapam, pertenecientes a la zona 
alta, ofrendan en mayor grado a dicho cerro, debido a la pro 
ximidad del “Zempoal” (como ellos le llaman) con aquellas 
regiones mixes.

Del mismo modo, Margarita M. Cortés señala que la identidad 
Mixe “se manifiesta en sus valores culturales partiendo de la unidad 
prevaleciente y comunicándose e interactuando. Se reconocen como 
miembros de un pueblo así como son reconocidos por otros grupos 
étnicos. Se puede considerar que el grupo Mixe se reconoce como un 
grupo étnico dentro de la sociedad oaxaqueña y mexicana por tener 
una serie de características que interactúan en su vida diaria”.41

Hasta aquí, el territorio y su entorno conforman la base medu-
lar que vincula a los mixes con su origen, ya sea éste real o 
mítico (tal como se señalará más adelante). Las etnias con base 
territorial, como lo indica Nahmad Sitton, generalmente 
tienen más fundamentos para reclamar y conservar su identi-
dad que aquellas que carecen de ellas. Sin embargo, existen 
autores que integran al territorio de los mixes los sistemas 
étnico-políticos como parte de su identidad. Gabriela Kraemer 
afirma que sólo si los símbolos políticos presentan alguna 
continuidad con los mitos, creencias y valores que la comuni-
dad política ya tenía, pueden ser aceptados como guía de la 
comunidad; sin embargo, señala que para cumplir este papel 
tiene que ser transformados –de sistemas ideológicos comple-
jos y diferenciados para las distintas comunidades y para espe-
cialistas religiosos y el común de la gente– en símbolos senci 
llos penetrantes para todos. Asimismo, puede decirse que el 
pueblo Ayuuk construye su identidad porque existe un proyec-

to étnico-político cuyo eje es la autonomía de este pueblo, una 
autonomía basada en el gobierno por “usos y costumbres”, en la 
administración de justicia de acuerdo con un sistema normati-
vo propio, en una organización regional de las comunidades y 
municipios mixes y en el fortalecimiento de la lengua mixe. Un 
símbolo de este proyecto es la historia Mixe, la cual resalta el 
valor de este pueblo por el que pretende haberse ganado, como 
previamente lo señalamos, el título de pueblo jamás conquista-
do.42 

Es a partir de este punto, que resulta pertinente acotar las 
constantes simbólicas y sígnicas que revelan la concepción 
propia del universo Mixe, mismas que estarán representados en 
los temas forjados en su arte popular, punto central al cual está 
dirigido este proyecto de investigación.

A manera de conclusión de la primera parte de este capítulo (la 
cosmovisión e identidad Ayuuk) y al mismo tiempo, como 
introducción a los símbolos de identificación de la región Mixe,  
el Centro de Estudios Ayuuk-Universidad Indígena Intercultu 
ral Ayuuk, refiere al respecto que “cada colectivo humano cuenta 
con un conjunto de símbolos específicos que va forjando a través de un 
largo y complejo proceso histórico y en torno a los cuales va 
construyendo una identidad que lo distingue y lo hace diferente de 
otros colectivos como comunidades y pueblos. Ahora, cada pueblo tiene 

ra nacional consideran que los ritos paganos no son civilizados pero 
para los más conservadores los dos grupos de ceremonias son esenciales. 
Así un curandero puede recomendar un rito católico o un rito pagano 
[…] El aislamiento permitió a los mixes incorporar ciertos aspectos de 
la cultura nueva en una estructura paralela o con un mínimo de sincre-
tismo o sustitución de elementos”.39

2.3 Símbolos de la identidad Mixe

A partir de la cosmovisión Mixe, podemos codificar una identi-
dad propia que tiene su punto de partida en la relación 
tierra-hombre/hombre-tierra, tal como lo refieren los propios 
habitantes de las comunidades del pueblo Ayuuk, al afirmar que 
“todo ser humano adquiere su identidad cultural con relación al pueblo 
al que pertenece, en donde lleva a cabo su relación plena de la comuni-
dad […], entendiendo que cada sujeto tiene la capacidad de pensar, 
actuar, ser y estar, sin embargo, necesita convivir, intercambiar y 
enriquecer experiencias con otros individuos, esto se fortalece a través de 
la unidad (lengua, servicios comunitarios, historia, territorio, orga 
nización social, religiosidad, fiestas tradicionales –nosotros 
añadiríamos arte–), en donde se construyen y reconstruyen los conoci-
mientos para lograr un desarrollo colectivo y vivir en forma armónica 
con la naturaleza”.40 

so”,37 y Torres Cisneros agrega, “[…]en ellas se establecen vínculos 
y se refuerzan los lazos de unión entre individuos y comunidades; 
asimismo, generan el ascenso social en el interior de la comunidad, a 
través del desempeño de las mayordomías, y propician el comercio, 
además de intensificar las relaciones sociales interregionales; en ciertos 
casos, señalan los ritmos del calendario agrícola y el cambio de 
estaciones; es de notar que la ceremonia sacrificial se considera una 
fiesta”.38

Punto importante de esta investigación, recae en la acultura-
ción del pueblo mixe. Como anteriormente se señaló, la 
conquista espiritual  fue la que vino a crear el sincretismo de la 
religión cristiana con las creencias, llamadas “paganas”, del 
pueblo Ayuuk. Con la llegada de las misiones dominicas 
durante la “conquista española” (1558), la región no quedó 
exenta del proceso de evangelización y fue así como surgió una 
mezcla de creencias, que hasta el día de hoy, conviven en una 
especie de hibrido religioso con características propias. Ralph 
L. Beals señala que “tanto las ideas y las creencias como las ceremo-
nias se presentan en formas que han cambiado poco a partir de una 
versión sencilla de los comienzos del siglo XVI. A veces en algunos 
pueblos se utiliza la iglesia para ritos de tipo indígena y los oficiales de 
origen español tienen que participar en tales rituales, pero la forma de 
los ritos católicos no ha sido contaminada con elementos indígenas 
[…] Entre los mixes actuales, los que tienen más contacto con la cultu-

voz de la comunidad Ayuuk se manifiesta que “la cultura proviene 
pues, desde el alma de nuestros antepasados, desde el seno de nuestra 
madre tierra. El hombre y la tierra fundidos en una sola cosa y al 
mismo tiempo en dos realidades distintas que no pueden sobrevivir la 
una sin la otra, unidos dialécticamente: de la tierra recibimos la vida, a 
la tierra tenemos que cuidarla, protegerla, ayudarla a sobrevivir porque 
en ello va nuestra existencia misma como hombres”. 33 

Bajo esta pauta, múltiples autores no hacen sino constatar esa 
relación intrínseca de los mixes con su tierra, ya que como 
señala Gustavo Torres “si bien en general se puede hablar de una 
cosmovisión indígena que tiene a la madre tierra como uno de los 
elementos centrales, entre los mixes se trata de una verdadera geovisión, 
ya que la tierra es el elemento central de la existencia biológica, social 
y simbólica”.34 Como extensión de la naturaleza, el sol, la luna, 
los astros y los planetas también confluyen en la cosmovisión 
del pueblo mixe. Fieles a la tradición mesoamericana, éstos son 
idolatrados y festejados en rituales y ceremonias donde se les 
rinde devoción absoluta: "El mixe tradicionalista por excelencia, 
rinde culto al viento, al rayo y la lluvia, para que recojan cosecha abun-
dante. Así es que, el mixe pone fe y credo en los fenómenos naturales”.35 
Los animales ocupan, del mismo modo, un lugar privilegiado 
en el pensamiento mixe. Se les considera como anunciadores 
y/o mensajeros de acontecimientos importantes para el 
individuo y los suyos.

Francisco Ramos ofrece una síntesis que no deja duda sobre la 
cosmovisión de nuestro sujeto de estudio, y tal como lo men-
cionamos, refiere al medio ambiente como aquel ente que ha 
contribuido a afianzar sus esquemas sociales y culturales. La 
cosmovisión se asocia a su vida ceremonial y ritual, las que a su 
vez están asociadas a los ciclos de la naturaleza, que son cimien-
to de su tradición, y de esta forma, poseen espacio y tiempo 
que se consolida y revitaliza generación tras generación. Vemos 
en los Mixes, las constantes simbólicas de los pueblos mesoa-
mericanos como los sacrificios y rituales, que son el medio para 
solicitar ayuda (adivinatorios), protección y buenaventura en la 
vida. También son constantes los sacrificios de animales como 
el guajolote, el gallo y en menor medida los gatos y los perros, 
junto con el uso de plantas como el maíz, el ocote, flores y 
bebidas. El maíz es la planta más importante para los Mixes. Sus 
montañas, cumbres, cuevas, campos de cultivo, altar familiar, 
cementerio y patios de las casas son los lugares donde se reali-
zan sacrificios, realizados en fechas especiales como año nuevo, 
fiestas patronales, de difuntos, el periodo agrícola, etc.36 

No podemos dejar de señalar a la fiesta como parte medular de 
la cosmovisión Mixe, ya que, como refiere Guido Münch 
Galindo, “en la fiesta culmina el ideal de convivencia, de unidad social 
y bienestar, visto como origen y destino del ser. La fiesta se transfiere a 
la imagen simbólica de la creación del hombre, su mundo y su univer-

En el siguiente punto se explicará la conformación de esa 
cosmovisión que es, a nuestro modo de ver, la base fundamen-
tal sobre la cual recae toda manifestación artística del pueblo 
Mixe.

2.2 La cosmovisión  Mixe

Internarse en la cosmovisión del pueblo Mixe, resulta transitar 
a través de un universo que contempla a la naturaleza como la 
generadora de vida y a la cual se le rinde un respeto y amor 
absoluto. Tal como lo pudimos analizar en el primer capítulo de 
esta tesis, el concepto de identidad étnica, en el caso concreto 
de la cultura Mixe, queda de manifiesto al integrar a la natu-
raleza como el territorio sagrado de esa identidad a la cual nos 
referimos. Sobre esta línea, Nahmad Sittón afirma que “los mixes 
han construido su cultura dentro de un contexto ambiental que conocen 
y reconocen ampliamente. Se han adaptado a su medio y, al mismo 
tiempo, lo han acondicionado a su propio sistema de vida. Existe un 
conocimiento ampliamente difundido acerca de cuáles son los pueblos y 
las comunidades que se identifican como mixes, donde se reconocen los 
límites internos de cada comunidad y se da cuenta de la geografía en 
que viven”.32  Vemos entonces que el apego a la tierra es la base 
medular sobre la cual recae la cultura Mixe, y tan es así, que en 

de las tierras bajas, donde los terrenos se aplanan y predomina 
la calurosa sabana. El paisaje está conformado por cerros de 
gran tamaño, nubes, arroyos, cascadas, ríos, bosques y selvas, 
lo que da como resultado una diversidad de microclimas y 
variedades de flora y fauna. Así pues, el actual Distrito Mixe 
comprende los siguientes municipios: Tlahuitoltepec, Ayutla, 
Cacalotepec, Tepantlali, Tepuxtepec, Totontepec, Tamazulapam 
y Mixistlán, en la parte alta; Ocotepec, Atitlán, Alotepec, 
Juquila Mixe, Camotlán, Zacatepec, Quetzaltepec e Ixcuinte 
pec, en la parte media, y Mazatlán, Cotzocón y Guichicovi, en 
la parte baja.31

 
A pesar de que nos referirnos al pueblo Mixe como una unidad 
cultural, es necesario aclarar que, entre la totalidad de las 
comunidades que integran el distrito Ayuuk, existen diferen-
cias considerables que se manifiestan de una región a otra, por 
ejemplo, entre los municipios de la región alta y la baja, la indu-
mentaria, las costumbres, la gastronomía, las actividades 
económicas, las expresiones artísticas y hasta la lengua, 
presentan cambios significativos; sin embargo, también es 
preciso señalar que del mismo modo, en la raíz primigenia de 
toda la cultura Mixe, coexiste una cosmovisión arraigada y 
autóctona que los distingue de las demás culturas y que la hace 
única a los ojos de las sociedades externas. 

nente señalar que a lo largo de este proyecto de tesis, se refe 
rirá indistintamente a la misma cultura en sus dos acepciones 
(Mixe o Ayuuk), ya que, como se analizará en el capítulo 
concerniente a la lengua, Mixe hace referencia a una término 
castellanizado que designada a la gente de esa región; mientras 
que Ayuuk es el término que designa a la comunidad que, valga 
la redundancia,  habla la lengua Ayuuk.

Los estudios referentes al origen del pueblo Mixe difieren 
entre sí, sin llegar a ser del todo convincentes. Son constantes 
las teorías que señalan la migración de una comunidad 
proveniente de Perú hacia la sierra Oaxaqueña a finales del 
siglo XIII, quienes a partir de la búsqueda del cerro del Zem-
poaltépetl (cuyo significado es “cerro de veinte picos” o de “las 
veinte divinidades”) se asentaron en las faldas de éste hasta llegar 
a formar el actual territorio Ayuuk. Sin embargo, en la actuali-
dad se ha manejado la teoría de que los mixes tienen una mayor 
relación con la cultura Olmeca, al encontrar rasgos lingüísticos 
comunes en ambos pueblos. Por otro lado, existen teorías que 
rayan en lo disparatado, ya que afirman que la procedencia del 
pueblo Mixe se encuentra en las regiones balcánicas de Europa, 
haciendo analogías sobre todo con la fonética del lenguaje de 
ambas regiones. Lo que es cierto, es que en la actualidad los 
Ayuuk, conscientes de su proceso histórico, se autodenominan 
como “los jamás conquistados”, acepción que se fundamenta en las 

constantes luchas que libraron los mixes contra los aztecas, sus 
vecinos los zapotecas, y principalmente contra los españoles, 
en la etapa histórica de México conocida como la Conquista, y 
que como fin último tenía el someter al pueblo Mixe para la 
colonización de su cultura y el subsecuente pago tributario. A 
pesar de la unión de sus enemigos en múltiples ataques contra 
el pueblo Mixe, ellos no tuvieron éxito alguno, sin embargo, la 
verdadera conquista que sufrió la “nación jamás conquistada” 
vino del lado espiritual, en donde a partir de 1529 los misio 
neros Dominicos entraron de manera pacífica a la región, 
impulsados por los deseos de convertir a los habitantes del 
pueblo Mixe a la religión cristiana. Es a partir de ese momento 
cuando comienza la aculturación de la comunidad, lo que 
resultaría en el resquebrajamiento de la verdadera identidad de 
los mixes, impulsada sobre todo, por los cambios propios de la 
nación mexicana y de la sociedad actual.

La comunidad Mixe se encuentra ubicada al noroeste de la 
capital del estado de Oaxaca, y se compone por cerca de 290 
comunidades y localidades asentadas dentro de 19 municipios, 
ocupando una extensión aproximada de 6,000 kilómetros 
cuadrados. A su vez, el territorio Mixe se divide, según su 
altitud y clima, en tres zonas: la parte alta o fría, la parte media 
o templada, y la parte baja o tierra caliente. La mayor parte del 
territorio es montañoso y selvático o boscoso, con excepción 

2.1 Orígenes y localización de la cultura 
Mixe

Como parte de la investigación de campo para la elaboración 
de este proyecto, se instaló un equipo de trabajo en un munici-
pio de la región Mixe (específicamente ubicado en la comuni-
dad de Tamazulapam Espíritu Santo), para después iniciar con 
la recolección de datos y el registro fotográfico de nuestro 
objeto de estudio. La primera impresión que brindó la zona 
Mixe, fue la de una región plagada de zonas boscosas en donde 
se podía contemplar un cielo completamente azul, vertientes 
montañosas, pendientes infinitas y sobre todo, una accidentada 
topografía. Desde el primer acercamiento a la comunidad, se 
percibió el sincretismo que conforma a la cultura Mixe, ya que 
desde el nombre, se establecen discrepancias que hacen refe 
rencia al uso de dos términos diferentes; como se indicará 
después a detalle, los mixes se autodenominan en su lengua de 
origen como el pueblo Ayuuk, lo cual en los términos de la 
lengua española, se interpretaría como la “gente del idioma 
florido”, concepto que engloba el elemento cultural que da 
pertenencia a una comunidad orgullosa de sus raíces y sus 
modos de ver la vida. A partir de este momento resulta perti-

Desde la perspectiva del diseño y la comunicación visual, la 
tarea de involucrarse en campos de estudio que, en primera 
instancia, parecen ajenos a la profesión, pero que en un análisis 
más concienzudo, ayudan a entender los procesos que resultan 
en las manifestaciones artísticas y visuales propios de una 
comunidad como lo es la Mixe. De acuerdo a ello, la etnografía 
y la antropología social nos han servido como herramientas 
indispensables para la mejor comprensión de los procesos 
sociales que han sufrido los mixes, y que sirven como base 
fundamental para el estudio de su arte popular. 

Para entender y ubicar el contexto en el que hemos de partir, 
resulta necesario una descripción general de la cultura y la 
identidad del pueblo Mixe, tratando de no caer en un análisis 
que se aleje de nuestro principal objeto de estudio (el arte 
popular), y que por otra parte, éste mismo análisis reconozca 
sus limitaciones que en los campos de estudio previamente 
mencionados se ha tratado de manera profunda y detallada. Lo 
anterior nos habla entonces de un proyecto multidisciplinario 
que, como veremos en capítulos posteriores, refleja en sus 
resultados un campo de estudio que hasta ahora resultaba prác-
ticamente nulo o desapercibido: el campo de lo visual.

Hablar de la cultura Mixe, es hablar de una comunidad que 
resume su existencia a través de la resistencia. Resistencia a los 
cambios culturales, sociales, religiosos, económicos, y demás 
procesos que involucran el devenir histórico de la sociedad 
humana en general, y de la nación mexicana en particular. A 
partir de la extensa investigación bibliográfica y de campo que 
se efectuó en el presente proyecto, hemos podido atestiguar 
constantes culturales que nos hablan de una sociedad que, en la 
actualidad, mantiene los rasgos de identidad inamovibles en sus 
raíces, pero con cierto desconcierto en sus tallos y ramifica-
ciones.



C
u

lt
u

ra
 e

 I
d

en
ti

d
ad

 M
ix

e 
• 

C
ap

ít
ul

o 
I

I 
• 

50

tidad. Cabe aclarar que los sonidos propios de su lengua al 
momento de hablarse en las diferentes zonas son iguales en su 
mayoría. Pero cuando se juntan y usan esos mismos sonidos en 
las palabras y en las frases, se pronuncian y se oyen diferentes 
en cada comunidad, por eso se dice que el la lengua Ayuuk 
tiene variantes dialectales.49 

A pesar de que la lengua funge un papel primordial en la identi-
dad del pueblo Mixe, la aculturación ha permeado de manera 
significante en este rublo, ya que en las prácticas de campo y en 
la convivencia diaria con el pueblo de Tamazulapam se percibió, 
que el sector joven de la población utiliza el español como su 
lengua de uso cotidiano, relegando la práctica del Ayuuk a la 
población más longeva. Según datos del INEGI, los resultados 
del censo del año 2000, arrojaron que la población Mixe 
fluctúa en poco más de 100 mil habitantes, de los cuales los 
mayores de 5 años que hablan su lengua son alrededor de 87 
mil, cifra que los coloca en el quinto sitio después de los 
hablantes del zapoteco, mixteco, chinanteco y mazateco, en 
orden descendente, en el estado de Oaxaca. De esos 87 mil 
hablantes, cerca de 58 mil hablan también el español, en tanto 
que sólo 28 500 (el 25% aprox.) hablan la lengua Ayuuk.50

Los nombres de las calles de algunos poblados mixes
se encuentran escritos en lengua Ayuuk.

 Tlahuitoltepec.

No se puede cerrar el presente capítulo, sin hacer mención al 
referente fundamental de la identidad entre los Ayuuk, que 
como menciona Villagómez, se trata de la lengua Mixe. Se 
podrá compartir entre los distintos distritos mixes el vestido, la 
música, las festividades o la vocación comunal, pero la auto 
distinción primordial es la lengua. La palabra Mixe es de origen 
náhuatl y se deriva de la palabra mixtli, que significa “nube”. Sin 
embargo, los mixes se llaman a sí mismos Ayuuk jä’äy, y por lo 
tanto, la lengua que hablan es el Ayuuk, el mismo nombre con 
el que históricamente se conoce a este grupo étnico. La palabra 
Ayuuk está compuesta por los siguientes morfemas: a - idioma, 
palabra; ayuuk - montaña, florido, y yä’äy - gente, muchedum-
bre. Por lo que su significado puede traducirse como “gente del 
idioma florido”.48 

En palabras de los propios habitantes de la región, la lengua 
Ayuuk se caracteriza por ser práctica, metafórica, poética y 
reverencial, dependiendo del tiempo, espacio y de las personas 
que lo desarrollan, como consejeros, principales, adivinos, 
autoridades, así como el uso cotidiano de todos los habitantes. 
Por ejemplo, en los ritos ceremoniales se combina lo poético y 
lo reverencial; lo práctico y lo metafórico se utiliza más en la 
cotidianidad. Asimismo, para los mixes, su lengua significa vida 
–movimiento, herencia, historia, unidad, diversidad, comuni-
cación, transformación, resistencia, respeto, tolerancia e iden-

vez, alrededor de las celebraciones, se erigen mitos que hacen 
más profunda la adoración al Zempoaltépetl, como por ejem 
plo, que entre sus cuevas y grietas, se hayan tesoros dejados por 
el Rey Kontoy, o que éste mismo construyó un palacio repleto 
de tesoros, pero que se encuentra vigilado por bestias (o 
nahuales) y que sólo por medio de la adoración y el culto, y a 
través del sacrificio (de animales como las gallinas) es que esos 
tesoros pueden ser tomados por quienes realizan lo que ellos 
llaman las costumbres.

Esta dualidad simbólica del Rey Bueno y el Zempoal se toma 
como bastión de la identidad Mixe que, como se verá en capítu-
los posteriores, se observarán representados en sus artes popu-
lares, y que junto con los demás elementos de la naturaleza, 
servirán como la raíz primigenia para la creación artística de los 
Ayuuk.

Siguiendo con la teoría del origen del pueblo Mixe, se tiene la 
creencia que habitantes provenientes del Perú (los incas), 
salieron de sus tierras en busca del lugar sagrado que sus dioses 
les habían señalado para formar una nueva raza. Este  sitio lleva-
ba por nombre Zempoaltépetl, que en náhuatl significa 
Zempoalli-Veinte y Tépetl-Cerro, lo que se traduce en Lugar de 
los Veinte Cerros o las Veinte Divinidades. Es así como a las 
faldas de ésta elevación, se fundan los primeros asentamientos 
mixes y es también, a partir de su llegada a la región, que los 
pobladores le comienzan a rendir culto. Como se ha señalado, 
y como lo menciona también Yanga Villagómez Velázquez en su 
artículo “Pueblos indígenas de México y agua: mixes”, aquellos tiene 
arraigada la idea de pertenecer a un territorio común, marcado 
por puntos a través de los cuales los Ayuuk se relacionan con lo 
sobrenatural; estos puntos geográfico-ceremoniales están 
presididos por el Zempoaltépetl, que señala los límites de su 
territorio mediante elementos tales como piedras, ríos, 
manantiales, montañas, algunos de los cuales son también 
lugares de culto.47 

Por lo cual, múltiples son las ofrendas y ritos que hasta la fecha, 
los mixes realizan en ese lugar; fieles a sus creencias, las dife 
rentes alabanzas tienen como fin la buena cosecha, la mejoría 
en la situación económica de sus familias o la recuperación de 
la salud de algún enfermo, entre muchas otras peticiones. A su 

predicó la paz, la hermandad, enseñó el cultivo del maíz, el 
frijol y el picante, cambiando con esto su sistema de vida y de 
alimentación, protegiendo a todos los que le rodearon. Kontoy 
poseía un poder extraordinario que su sola presencia hacía que 
las fieras se amansaran, mandaba al rayo, al viento y al trueno 
como si fuera una persona; el viento era su mensajero y era 
capaz de abrir la tierra para esconderse y escapar de sus enemi-
gos.44 Les roba a los mestizos y a los ricos y esconde sus tesoros 
en unas cuevas. Es cuando emprende una pelea contra los zapo-
tecos y los españoles, quienes se habían aliado para someter al 
pueblo Mixe, pero son vencidos por Kontoy, que usa como 
armas el rayo y las piedras. Según ciertas versiones, Kontoy 
estaba construyendo su palacio o una iglesia cuando cantó el 
gallo y salió el sol; por eso las ruinas de Mitla (zona cercana a la 
región Mixe) quedaron inconclusas.45

 
Cuenta el Prof. Agustín Aguilar Domingo, que el Rey Bueno de 
los Mixes, como se refiere a Kontoy, al darse cuenta que sus 
súbditos estaban ya establecidos en sus pueblos y aldeas traba-
jando la tierra, cultivando el maíz, el frijol y el picante, en 
donde reinaba la paz y la hermandad, consideró que su misión 
estaba cumplida y que había llegado la hora de partir. En una 
procesión que llegó al lugar donde nació Kontoy, se despidió 
del pueblo Mixe no sin antes, dirigirles sus últimas palabras: 
“Me voy de esta tierra, pero cuando sepa que alguien los quiera acome-

ter, volveré al lado de ustedes y lucharemos de nuevo por la libertad”.46 
Se dice que no se llevó riqueza alguna, pero que el sitio de 
emplazamiento de su templo o palacio, se encuentra enclavado 
en alguna gruta del Cerro del Zempoaltépetl, símbolo sagrado 
que a continuación se expondrá.

Así, dos de las grandes representaciones que los mixes mani 
fiestan como parte de su identidad (y que más adelante se verán 
plasmadas en su arte popular) son los que se refieren al mito 
del Rey Kontoy y además, al cerro sagrado del Zempoaltépetl 
(mencionado como parte del ejemplo en el párrafo anterior).

El Rey Kontoy viene a darle continuidad a la tradición 
mitológica de las divinidades mesoamericanas que relacionan a 
los dioses con seres extraordinarios y cuyas características 
anatómicas, morfológicas y/o espirituales se representan por 
medio de animales o fenómenos naturales como la lluvia, la 
noche, el rayo o el sol. Muchas y variadas son las versiones que 
narran el nacimiento de Kontoy, pero en esencia, se trata de un 
ser que nace de un huevo, el cual se encontraba flotando en un 
lago (algunas versiones refieren que el huevo se encontraba en 
una cueva) y que a su vez, fue recogido por una pareja de 
ancianos. El niño que surge tiene como características zoomor-
fas un pie con garras de fiera y en el otro, dedos de pollo, pero 
de corazón noble y generoso. Al incorporarse a los mixes, 

una cosmovisión propia, una manera muy particular de ver, concebir e 
interpretar el mundo; en otros términos, cuenta con una cultura, misma 
que está compuesta, a su vez, por diversos elementos o componentes 
[…]. Desde esta perspectiva se habla de una identidad étnica, 
lingüística y cultural, es decir, la identidad de un colectivo de 
personas con un pueblo, una lengua y una cultura determina-
das.43 

Si bien es cierto que la región Mixe es extensa, y que en dos de 
sus zonas, la media y la alta, están más familiarizados con los 
símbolos de identificación que a continuación describiremos, 
generalizaremos éstos sin hacer distinción del grado de 
adhesión que ellos tengan en determinadas zonas, ya que por 
ejemplo, en la región baja, la población no está del todo ligada 
con determinados ritos o cultos ancestrales, así como los 
lugares en donde se realizan éstos. Lo anterior tiene una expli-
cación que guarda íntima relación con la geografía del lugar y 
su cercanía con los pobladores de dichas regiones; así, sitios 
como Jaltepec de Candayoc, perteneciente a la zona baja, tiene 
mayor lejanía con el cerro del Zempoaltépetl, y por lo tanto, 
sus habitantes realizan en menor grado los ritos sagrados dirigi-
dos a este centro ceremonial; y por otra parte, localidades 
como Tlahuitoltepec o Tamazulapam, pertenecientes a la zona 
alta, ofrendan en mayor grado a dicho cerro, debido a la pro 
ximidad del “Zempoal” (como ellos le llaman) con aquellas 
regiones mixes.

Del mismo modo, Margarita M. Cortés señala que la identidad 
Mixe “se manifiesta en sus valores culturales partiendo de la unidad 
prevaleciente y comunicándose e interactuando. Se reconocen como 
miembros de un pueblo así como son reconocidos por otros grupos 
étnicos. Se puede considerar que el grupo Mixe se reconoce como un 
grupo étnico dentro de la sociedad oaxaqueña y mexicana por tener 
una serie de características que interactúan en su vida diaria”.41

Hasta aquí, el territorio y su entorno conforman la base medu-
lar que vincula a los mixes con su origen, ya sea éste real o 
mítico (tal como se señalará más adelante). Las etnias con base 
territorial, como lo indica Nahmad Sitton, generalmente 
tienen más fundamentos para reclamar y conservar su identi-
dad que aquellas que carecen de ellas. Sin embargo, existen 
autores que integran al territorio de los mixes los sistemas 
étnico-políticos como parte de su identidad. Gabriela Kraemer 
afirma que sólo si los símbolos políticos presentan alguna 
continuidad con los mitos, creencias y valores que la comuni-
dad política ya tenía, pueden ser aceptados como guía de la 
comunidad; sin embargo, señala que para cumplir este papel 
tiene que ser transformados –de sistemas ideológicos comple-
jos y diferenciados para las distintas comunidades y para espe-
cialistas religiosos y el común de la gente– en símbolos senci 
llos penetrantes para todos. Asimismo, puede decirse que el 
pueblo Ayuuk construye su identidad porque existe un proyec-

to étnico-político cuyo eje es la autonomía de este pueblo, una 
autonomía basada en el gobierno por “usos y costumbres”, en la 
administración de justicia de acuerdo con un sistema normati-
vo propio, en una organización regional de las comunidades y 
municipios mixes y en el fortalecimiento de la lengua mixe. Un 
símbolo de este proyecto es la historia Mixe, la cual resalta el 
valor de este pueblo por el que pretende haberse ganado, como 
previamente lo señalamos, el título de pueblo jamás conquista-
do.42 

Es a partir de este punto, que resulta pertinente acotar las 
constantes simbólicas y sígnicas que revelan la concepción 
propia del universo Mixe, mismas que estarán representados en 
los temas forjados en su arte popular, punto central al cual está 
dirigido este proyecto de investigación.

A manera de conclusión de la primera parte de este capítulo (la 
cosmovisión e identidad Ayuuk) y al mismo tiempo, como 
introducción a los símbolos de identificación de la región Mixe,  
el Centro de Estudios Ayuuk-Universidad Indígena Intercultu 
ral Ayuuk, refiere al respecto que “cada colectivo humano cuenta 
con un conjunto de símbolos específicos que va forjando a través de un 
largo y complejo proceso histórico y en torno a los cuales va 
construyendo una identidad que lo distingue y lo hace diferente de 
otros colectivos como comunidades y pueblos. Ahora, cada pueblo tiene 

ra nacional consideran que los ritos paganos no son civilizados pero 
para los más conservadores los dos grupos de ceremonias son esenciales. 
Así un curandero puede recomendar un rito católico o un rito pagano 
[…] El aislamiento permitió a los mixes incorporar ciertos aspectos de 
la cultura nueva en una estructura paralela o con un mínimo de sincre-
tismo o sustitución de elementos”.39

2.3 Símbolos de la identidad Mixe

A partir de la cosmovisión Mixe, podemos codificar una identi-
dad propia que tiene su punto de partida en la relación 
tierra-hombre/hombre-tierra, tal como lo refieren los propios 
habitantes de las comunidades del pueblo Ayuuk, al afirmar que 
“todo ser humano adquiere su identidad cultural con relación al pueblo 
al que pertenece, en donde lleva a cabo su relación plena de la comuni-
dad […], entendiendo que cada sujeto tiene la capacidad de pensar, 
actuar, ser y estar, sin embargo, necesita convivir, intercambiar y 
enriquecer experiencias con otros individuos, esto se fortalece a través de 
la unidad (lengua, servicios comunitarios, historia, territorio, orga 
nización social, religiosidad, fiestas tradicionales –nosotros 
añadiríamos arte–), en donde se construyen y reconstruyen los conoci-
mientos para lograr un desarrollo colectivo y vivir en forma armónica 
con la naturaleza”.40 

so”,37 y Torres Cisneros agrega, “[…]en ellas se establecen vínculos 
y se refuerzan los lazos de unión entre individuos y comunidades; 
asimismo, generan el ascenso social en el interior de la comunidad, a 
través del desempeño de las mayordomías, y propician el comercio, 
además de intensificar las relaciones sociales interregionales; en ciertos 
casos, señalan los ritmos del calendario agrícola y el cambio de 
estaciones; es de notar que la ceremonia sacrificial se considera una 
fiesta”.38

Punto importante de esta investigación, recae en la acultura-
ción del pueblo mixe. Como anteriormente se señaló, la 
conquista espiritual  fue la que vino a crear el sincretismo de la 
religión cristiana con las creencias, llamadas “paganas”, del 
pueblo Ayuuk. Con la llegada de las misiones dominicas 
durante la “conquista española” (1558), la región no quedó 
exenta del proceso de evangelización y fue así como surgió una 
mezcla de creencias, que hasta el día de hoy, conviven en una 
especie de hibrido religioso con características propias. Ralph 
L. Beals señala que “tanto las ideas y las creencias como las ceremo-
nias se presentan en formas que han cambiado poco a partir de una 
versión sencilla de los comienzos del siglo XVI. A veces en algunos 
pueblos se utiliza la iglesia para ritos de tipo indígena y los oficiales de 
origen español tienen que participar en tales rituales, pero la forma de 
los ritos católicos no ha sido contaminada con elementos indígenas 
[…] Entre los mixes actuales, los que tienen más contacto con la cultu-

voz de la comunidad Ayuuk se manifiesta que “la cultura proviene 
pues, desde el alma de nuestros antepasados, desde el seno de nuestra 
madre tierra. El hombre y la tierra fundidos en una sola cosa y al 
mismo tiempo en dos realidades distintas que no pueden sobrevivir la 
una sin la otra, unidos dialécticamente: de la tierra recibimos la vida, a 
la tierra tenemos que cuidarla, protegerla, ayudarla a sobrevivir porque 
en ello va nuestra existencia misma como hombres”. 33 

Bajo esta pauta, múltiples autores no hacen sino constatar esa 
relación intrínseca de los mixes con su tierra, ya que como 
señala Gustavo Torres “si bien en general se puede hablar de una 
cosmovisión indígena que tiene a la madre tierra como uno de los 
elementos centrales, entre los mixes se trata de una verdadera geovisión, 
ya que la tierra es el elemento central de la existencia biológica, social 
y simbólica”.34 Como extensión de la naturaleza, el sol, la luna, 
los astros y los planetas también confluyen en la cosmovisión 
del pueblo mixe. Fieles a la tradición mesoamericana, éstos son 
idolatrados y festejados en rituales y ceremonias donde se les 
rinde devoción absoluta: "El mixe tradicionalista por excelencia, 
rinde culto al viento, al rayo y la lluvia, para que recojan cosecha abun-
dante. Así es que, el mixe pone fe y credo en los fenómenos naturales”.35 
Los animales ocupan, del mismo modo, un lugar privilegiado 
en el pensamiento mixe. Se les considera como anunciadores 
y/o mensajeros de acontecimientos importantes para el 
individuo y los suyos.

Francisco Ramos ofrece una síntesis que no deja duda sobre la 
cosmovisión de nuestro sujeto de estudio, y tal como lo men-
cionamos, refiere al medio ambiente como aquel ente que ha 
contribuido a afianzar sus esquemas sociales y culturales. La 
cosmovisión se asocia a su vida ceremonial y ritual, las que a su 
vez están asociadas a los ciclos de la naturaleza, que son cimien-
to de su tradición, y de esta forma, poseen espacio y tiempo 
que se consolida y revitaliza generación tras generación. Vemos 
en los Mixes, las constantes simbólicas de los pueblos mesoa-
mericanos como los sacrificios y rituales, que son el medio para 
solicitar ayuda (adivinatorios), protección y buenaventura en la 
vida. También son constantes los sacrificios de animales como 
el guajolote, el gallo y en menor medida los gatos y los perros, 
junto con el uso de plantas como el maíz, el ocote, flores y 
bebidas. El maíz es la planta más importante para los Mixes. Sus 
montañas, cumbres, cuevas, campos de cultivo, altar familiar, 
cementerio y patios de las casas son los lugares donde se reali-
zan sacrificios, realizados en fechas especiales como año nuevo, 
fiestas patronales, de difuntos, el periodo agrícola, etc.36 

No podemos dejar de señalar a la fiesta como parte medular de 
la cosmovisión Mixe, ya que, como refiere Guido Münch 
Galindo, “en la fiesta culmina el ideal de convivencia, de unidad social 
y bienestar, visto como origen y destino del ser. La fiesta se transfiere a 
la imagen simbólica de la creación del hombre, su mundo y su univer-

En el siguiente punto se explicará la conformación de esa 
cosmovisión que es, a nuestro modo de ver, la base fundamen-
tal sobre la cual recae toda manifestación artística del pueblo 
Mixe.

2.2 La cosmovisión  Mixe

Internarse en la cosmovisión del pueblo Mixe, resulta transitar 
a través de un universo que contempla a la naturaleza como la 
generadora de vida y a la cual se le rinde un respeto y amor 
absoluto. Tal como lo pudimos analizar en el primer capítulo de 
esta tesis, el concepto de identidad étnica, en el caso concreto 
de la cultura Mixe, queda de manifiesto al integrar a la natu-
raleza como el territorio sagrado de esa identidad a la cual nos 
referimos. Sobre esta línea, Nahmad Sittón afirma que “los mixes 
han construido su cultura dentro de un contexto ambiental que conocen 
y reconocen ampliamente. Se han adaptado a su medio y, al mismo 
tiempo, lo han acondicionado a su propio sistema de vida. Existe un 
conocimiento ampliamente difundido acerca de cuáles son los pueblos y 
las comunidades que se identifican como mixes, donde se reconocen los 
límites internos de cada comunidad y se da cuenta de la geografía en 
que viven”.32  Vemos entonces que el apego a la tierra es la base 
medular sobre la cual recae la cultura Mixe, y tan es así, que en 

de las tierras bajas, donde los terrenos se aplanan y predomina 
la calurosa sabana. El paisaje está conformado por cerros de 
gran tamaño, nubes, arroyos, cascadas, ríos, bosques y selvas, 
lo que da como resultado una diversidad de microclimas y 
variedades de flora y fauna. Así pues, el actual Distrito Mixe 
comprende los siguientes municipios: Tlahuitoltepec, Ayutla, 
Cacalotepec, Tepantlali, Tepuxtepec, Totontepec, Tamazulapam 
y Mixistlán, en la parte alta; Ocotepec, Atitlán, Alotepec, 
Juquila Mixe, Camotlán, Zacatepec, Quetzaltepec e Ixcuinte 
pec, en la parte media, y Mazatlán, Cotzocón y Guichicovi, en 
la parte baja.31

 
A pesar de que nos referirnos al pueblo Mixe como una unidad 
cultural, es necesario aclarar que, entre la totalidad de las 
comunidades que integran el distrito Ayuuk, existen diferen-
cias considerables que se manifiestan de una región a otra, por 
ejemplo, entre los municipios de la región alta y la baja, la indu-
mentaria, las costumbres, la gastronomía, las actividades 
económicas, las expresiones artísticas y hasta la lengua, 
presentan cambios significativos; sin embargo, también es 
preciso señalar que del mismo modo, en la raíz primigenia de 
toda la cultura Mixe, coexiste una cosmovisión arraigada y 
autóctona que los distingue de las demás culturas y que la hace 
única a los ojos de las sociedades externas. 

nente señalar que a lo largo de este proyecto de tesis, se refe 
rirá indistintamente a la misma cultura en sus dos acepciones 
(Mixe o Ayuuk), ya que, como se analizará en el capítulo 
concerniente a la lengua, Mixe hace referencia a una término 
castellanizado que designada a la gente de esa región; mientras 
que Ayuuk es el término que designa a la comunidad que, valga 
la redundancia,  habla la lengua Ayuuk.

Los estudios referentes al origen del pueblo Mixe difieren 
entre sí, sin llegar a ser del todo convincentes. Son constantes 
las teorías que señalan la migración de una comunidad 
proveniente de Perú hacia la sierra Oaxaqueña a finales del 
siglo XIII, quienes a partir de la búsqueda del cerro del Zem-
poaltépetl (cuyo significado es “cerro de veinte picos” o de “las 
veinte divinidades”) se asentaron en las faldas de éste hasta llegar 
a formar el actual territorio Ayuuk. Sin embargo, en la actuali-
dad se ha manejado la teoría de que los mixes tienen una mayor 
relación con la cultura Olmeca, al encontrar rasgos lingüísticos 
comunes en ambos pueblos. Por otro lado, existen teorías que 
rayan en lo disparatado, ya que afirman que la procedencia del 
pueblo Mixe se encuentra en las regiones balcánicas de Europa, 
haciendo analogías sobre todo con la fonética del lenguaje de 
ambas regiones. Lo que es cierto, es que en la actualidad los 
Ayuuk, conscientes de su proceso histórico, se autodenominan 
como “los jamás conquistados”, acepción que se fundamenta en las 

constantes luchas que libraron los mixes contra los aztecas, sus 
vecinos los zapotecas, y principalmente contra los españoles, 
en la etapa histórica de México conocida como la Conquista, y 
que como fin último tenía el someter al pueblo Mixe para la 
colonización de su cultura y el subsecuente pago tributario. A 
pesar de la unión de sus enemigos en múltiples ataques contra 
el pueblo Mixe, ellos no tuvieron éxito alguno, sin embargo, la 
verdadera conquista que sufrió la “nación jamás conquistada” 
vino del lado espiritual, en donde a partir de 1529 los misio 
neros Dominicos entraron de manera pacífica a la región, 
impulsados por los deseos de convertir a los habitantes del 
pueblo Mixe a la religión cristiana. Es a partir de ese momento 
cuando comienza la aculturación de la comunidad, lo que 
resultaría en el resquebrajamiento de la verdadera identidad de 
los mixes, impulsada sobre todo, por los cambios propios de la 
nación mexicana y de la sociedad actual.

La comunidad Mixe se encuentra ubicada al noroeste de la 
capital del estado de Oaxaca, y se compone por cerca de 290 
comunidades y localidades asentadas dentro de 19 municipios, 
ocupando una extensión aproximada de 6,000 kilómetros 
cuadrados. A su vez, el territorio Mixe se divide, según su 
altitud y clima, en tres zonas: la parte alta o fría, la parte media 
o templada, y la parte baja o tierra caliente. La mayor parte del 
territorio es montañoso y selvático o boscoso, con excepción 

2.1 Orígenes y localización de la cultura 
Mixe

Como parte de la investigación de campo para la elaboración 
de este proyecto, se instaló un equipo de trabajo en un munici-
pio de la región Mixe (específicamente ubicado en la comuni-
dad de Tamazulapam Espíritu Santo), para después iniciar con 
la recolección de datos y el registro fotográfico de nuestro 
objeto de estudio. La primera impresión que brindó la zona 
Mixe, fue la de una región plagada de zonas boscosas en donde 
se podía contemplar un cielo completamente azul, vertientes 
montañosas, pendientes infinitas y sobre todo, una accidentada 
topografía. Desde el primer acercamiento a la comunidad, se 
percibió el sincretismo que conforma a la cultura Mixe, ya que 
desde el nombre, se establecen discrepancias que hacen refe 
rencia al uso de dos términos diferentes; como se indicará 
después a detalle, los mixes se autodenominan en su lengua de 
origen como el pueblo Ayuuk, lo cual en los términos de la 
lengua española, se interpretaría como la “gente del idioma 
florido”, concepto que engloba el elemento cultural que da 
pertenencia a una comunidad orgullosa de sus raíces y sus 
modos de ver la vida. A partir de este momento resulta perti-

Desde la perspectiva del diseño y la comunicación visual, la 
tarea de involucrarse en campos de estudio que, en primera 
instancia, parecen ajenos a la profesión, pero que en un análisis 
más concienzudo, ayudan a entender los procesos que resultan 
en las manifestaciones artísticas y visuales propios de una 
comunidad como lo es la Mixe. De acuerdo a ello, la etnografía 
y la antropología social nos han servido como herramientas 
indispensables para la mejor comprensión de los procesos 
sociales que han sufrido los mixes, y que sirven como base 
fundamental para el estudio de su arte popular. 

Para entender y ubicar el contexto en el que hemos de partir, 
resulta necesario una descripción general de la cultura y la 
identidad del pueblo Mixe, tratando de no caer en un análisis 
que se aleje de nuestro principal objeto de estudio (el arte 
popular), y que por otra parte, éste mismo análisis reconozca 
sus limitaciones que en los campos de estudio previamente 
mencionados se ha tratado de manera profunda y detallada. Lo 
anterior nos habla entonces de un proyecto multidisciplinario 
que, como veremos en capítulos posteriores, refleja en sus 
resultados un campo de estudio que hasta ahora resultaba prác-
ticamente nulo o desapercibido: el campo de lo visual.

Hablar de la cultura Mixe, es hablar de una comunidad que 
resume su existencia a través de la resistencia. Resistencia a los 
cambios culturales, sociales, religiosos, económicos, y demás 
procesos que involucran el devenir histórico de la sociedad 
humana en general, y de la nación mexicana en particular. A 
partir de la extensa investigación bibliográfica y de campo que 
se efectuó en el presente proyecto, hemos podido atestiguar 
constantes culturales que nos hablan de una sociedad que, en la 
actualidad, mantiene los rasgos de identidad inamovibles en sus 
raíces, pero con cierto desconcierto en sus tallos y ramifica-
ciones.



51 • C
apítulo I

I • C
u

ltu
ra e Id

en
tid

ad
 M

ix
e

El uso de la lengua Ayuuk se ha relegado a la población más longeva.
Tamazulapam.

tidad. Cabe aclarar que los sonidos propios de su lengua al 
momento de hablarse en las diferentes zonas son iguales en su 
mayoría. Pero cuando se juntan y usan esos mismos sonidos en 
las palabras y en las frases, se pronuncian y se oyen diferentes 
en cada comunidad, por eso se dice que el la lengua Ayuuk 
tiene variantes dialectales.49 

A pesar de que la lengua funge un papel primordial en la identi-
dad del pueblo Mixe, la aculturación ha permeado de manera 
significante en este rublo, ya que en las prácticas de campo y en 
la convivencia diaria con el pueblo de Tamazulapam se percibió, 
que el sector joven de la población utiliza el español como su 
lengua de uso cotidiano, relegando la práctica del Ayuuk a la 
población más longeva. Según datos del INEGI, los resultados 
del censo del año 2000, arrojaron que la población Mixe 
fluctúa en poco más de 100 mil habitantes, de los cuales los 
mayores de 5 años que hablan su lengua son alrededor de 87 
mil, cifra que los coloca en el quinto sitio después de los 
hablantes del zapoteco, mixteco, chinanteco y mazateco, en 
orden descendente, en el estado de Oaxaca. De esos 87 mil 
hablantes, cerca de 58 mil hablan también el español, en tanto 
que sólo 28 500 (el 25% aprox.) hablan la lengua Ayuuk.50

No se puede cerrar el presente capítulo, sin hacer mención al 
referente fundamental de la identidad entre los Ayuuk, que 
como menciona Villagómez, se trata de la lengua Mixe. Se 
podrá compartir entre los distintos distritos mixes el vestido, la 
música, las festividades o la vocación comunal, pero la auto 
distinción primordial es la lengua. La palabra Mixe es de origen 
náhuatl y se deriva de la palabra mixtli, que significa “nube”. Sin 
embargo, los mixes se llaman a sí mismos Ayuuk jä’äy, y por lo 
tanto, la lengua que hablan es el Ayuuk, el mismo nombre con 
el que históricamente se conoce a este grupo étnico. La palabra 
Ayuuk está compuesta por los siguientes morfemas: a - idioma, 
palabra; ayuuk - montaña, florido, y yä’äy - gente, muchedum-
bre. Por lo que su significado puede traducirse como “gente del 
idioma florido”.48 

En palabras de los propios habitantes de la región, la lengua 
Ayuuk se caracteriza por ser práctica, metafórica, poética y 
reverencial, dependiendo del tiempo, espacio y de las personas 
que lo desarrollan, como consejeros, principales, adivinos, 
autoridades, así como el uso cotidiano de todos los habitantes. 
Por ejemplo, en los ritos ceremoniales se combina lo poético y 
lo reverencial; lo práctico y lo metafórico se utiliza más en la 
cotidianidad. Asimismo, para los mixes, su lengua significa vida 
–movimiento, herencia, historia, unidad, diversidad, comuni-
cación, transformación, resistencia, respeto, tolerancia e iden-

vez, alrededor de las celebraciones, se erigen mitos que hacen 
más profunda la adoración al Zempoaltépetl, como por ejem 
plo, que entre sus cuevas y grietas, se hayan tesoros dejados por 
el Rey Kontoy, o que éste mismo construyó un palacio repleto 
de tesoros, pero que se encuentra vigilado por bestias (o 
nahuales) y que sólo por medio de la adoración y el culto, y a 
través del sacrificio (de animales como las gallinas) es que esos 
tesoros pueden ser tomados por quienes realizan lo que ellos 
llaman las costumbres.

Esta dualidad simbólica del Rey Bueno y el Zempoal se toma 
como bastión de la identidad Mixe que, como se verá en capítu-
los posteriores, se observarán representados en sus artes popu-
lares, y que junto con los demás elementos de la naturaleza, 
servirán como la raíz primigenia para la creación artística de los 
Ayuuk.

Siguiendo con la teoría del origen del pueblo Mixe, se tiene la 
creencia que habitantes provenientes del Perú (los incas), 
salieron de sus tierras en busca del lugar sagrado que sus dioses 
les habían señalado para formar una nueva raza. Este  sitio lleva-
ba por nombre Zempoaltépetl, que en náhuatl significa 
Zempoalli-Veinte y Tépetl-Cerro, lo que se traduce en Lugar de 
los Veinte Cerros o las Veinte Divinidades. Es así como a las 
faldas de ésta elevación, se fundan los primeros asentamientos 
mixes y es también, a partir de su llegada a la región, que los 
pobladores le comienzan a rendir culto. Como se ha señalado, 
y como lo menciona también Yanga Villagómez Velázquez en su 
artículo “Pueblos indígenas de México y agua: mixes”, aquellos tiene 
arraigada la idea de pertenecer a un territorio común, marcado 
por puntos a través de los cuales los Ayuuk se relacionan con lo 
sobrenatural; estos puntos geográfico-ceremoniales están 
presididos por el Zempoaltépetl, que señala los límites de su 
territorio mediante elementos tales como piedras, ríos, 
manantiales, montañas, algunos de los cuales son también 
lugares de culto.47 

Por lo cual, múltiples son las ofrendas y ritos que hasta la fecha, 
los mixes realizan en ese lugar; fieles a sus creencias, las dife 
rentes alabanzas tienen como fin la buena cosecha, la mejoría 
en la situación económica de sus familias o la recuperación de 
la salud de algún enfermo, entre muchas otras peticiones. A su 

predicó la paz, la hermandad, enseñó el cultivo del maíz, el 
frijol y el picante, cambiando con esto su sistema de vida y de 
alimentación, protegiendo a todos los que le rodearon. Kontoy 
poseía un poder extraordinario que su sola presencia hacía que 
las fieras se amansaran, mandaba al rayo, al viento y al trueno 
como si fuera una persona; el viento era su mensajero y era 
capaz de abrir la tierra para esconderse y escapar de sus enemi-
gos.44 Les roba a los mestizos y a los ricos y esconde sus tesoros 
en unas cuevas. Es cuando emprende una pelea contra los zapo-
tecos y los españoles, quienes se habían aliado para someter al 
pueblo Mixe, pero son vencidos por Kontoy, que usa como 
armas el rayo y las piedras. Según ciertas versiones, Kontoy 
estaba construyendo su palacio o una iglesia cuando cantó el 
gallo y salió el sol; por eso las ruinas de Mitla (zona cercana a la 
región Mixe) quedaron inconclusas.45

 
Cuenta el Prof. Agustín Aguilar Domingo, que el Rey Bueno de 
los Mixes, como se refiere a Kontoy, al darse cuenta que sus 
súbditos estaban ya establecidos en sus pueblos y aldeas traba-
jando la tierra, cultivando el maíz, el frijol y el picante, en 
donde reinaba la paz y la hermandad, consideró que su misión 
estaba cumplida y que había llegado la hora de partir. En una 
procesión que llegó al lugar donde nació Kontoy, se despidió 
del pueblo Mixe no sin antes, dirigirles sus últimas palabras: 
“Me voy de esta tierra, pero cuando sepa que alguien los quiera acome-

ter, volveré al lado de ustedes y lucharemos de nuevo por la libertad”.46 
Se dice que no se llevó riqueza alguna, pero que el sitio de 
emplazamiento de su templo o palacio, se encuentra enclavado 
en alguna gruta del Cerro del Zempoaltépetl, símbolo sagrado 
que a continuación se expondrá.

Así, dos de las grandes representaciones que los mixes mani 
fiestan como parte de su identidad (y que más adelante se verán 
plasmadas en su arte popular) son los que se refieren al mito 
del Rey Kontoy y además, al cerro sagrado del Zempoaltépetl 
(mencionado como parte del ejemplo en el párrafo anterior).

El Rey Kontoy viene a darle continuidad a la tradición 
mitológica de las divinidades mesoamericanas que relacionan a 
los dioses con seres extraordinarios y cuyas características 
anatómicas, morfológicas y/o espirituales se representan por 
medio de animales o fenómenos naturales como la lluvia, la 
noche, el rayo o el sol. Muchas y variadas son las versiones que 
narran el nacimiento de Kontoy, pero en esencia, se trata de un 
ser que nace de un huevo, el cual se encontraba flotando en un 
lago (algunas versiones refieren que el huevo se encontraba en 
una cueva) y que a su vez, fue recogido por una pareja de 
ancianos. El niño que surge tiene como características zoomor-
fas un pie con garras de fiera y en el otro, dedos de pollo, pero 
de corazón noble y generoso. Al incorporarse a los mixes, 

una cosmovisión propia, una manera muy particular de ver, concebir e 
interpretar el mundo; en otros términos, cuenta con una cultura, misma 
que está compuesta, a su vez, por diversos elementos o componentes 
[…]. Desde esta perspectiva se habla de una identidad étnica, 
lingüística y cultural, es decir, la identidad de un colectivo de 
personas con un pueblo, una lengua y una cultura determina-
das.43 

Si bien es cierto que la región Mixe es extensa, y que en dos de 
sus zonas, la media y la alta, están más familiarizados con los 
símbolos de identificación que a continuación describiremos, 
generalizaremos éstos sin hacer distinción del grado de 
adhesión que ellos tengan en determinadas zonas, ya que por 
ejemplo, en la región baja, la población no está del todo ligada 
con determinados ritos o cultos ancestrales, así como los 
lugares en donde se realizan éstos. Lo anterior tiene una expli-
cación que guarda íntima relación con la geografía del lugar y 
su cercanía con los pobladores de dichas regiones; así, sitios 
como Jaltepec de Candayoc, perteneciente a la zona baja, tiene 
mayor lejanía con el cerro del Zempoaltépetl, y por lo tanto, 
sus habitantes realizan en menor grado los ritos sagrados dirigi-
dos a este centro ceremonial; y por otra parte, localidades 
como Tlahuitoltepec o Tamazulapam, pertenecientes a la zona 
alta, ofrendan en mayor grado a dicho cerro, debido a la pro 
ximidad del “Zempoal” (como ellos le llaman) con aquellas 
regiones mixes.

Del mismo modo, Margarita M. Cortés señala que la identidad 
Mixe “se manifiesta en sus valores culturales partiendo de la unidad 
prevaleciente y comunicándose e interactuando. Se reconocen como 
miembros de un pueblo así como son reconocidos por otros grupos 
étnicos. Se puede considerar que el grupo Mixe se reconoce como un 
grupo étnico dentro de la sociedad oaxaqueña y mexicana por tener 
una serie de características que interactúan en su vida diaria”.41

Hasta aquí, el territorio y su entorno conforman la base medu-
lar que vincula a los mixes con su origen, ya sea éste real o 
mítico (tal como se señalará más adelante). Las etnias con base 
territorial, como lo indica Nahmad Sitton, generalmente 
tienen más fundamentos para reclamar y conservar su identi-
dad que aquellas que carecen de ellas. Sin embargo, existen 
autores que integran al territorio de los mixes los sistemas 
étnico-políticos como parte de su identidad. Gabriela Kraemer 
afirma que sólo si los símbolos políticos presentan alguna 
continuidad con los mitos, creencias y valores que la comuni-
dad política ya tenía, pueden ser aceptados como guía de la 
comunidad; sin embargo, señala que para cumplir este papel 
tiene que ser transformados –de sistemas ideológicos comple-
jos y diferenciados para las distintas comunidades y para espe-
cialistas religiosos y el común de la gente– en símbolos senci 
llos penetrantes para todos. Asimismo, puede decirse que el 
pueblo Ayuuk construye su identidad porque existe un proyec-

to étnico-político cuyo eje es la autonomía de este pueblo, una 
autonomía basada en el gobierno por “usos y costumbres”, en la 
administración de justicia de acuerdo con un sistema normati-
vo propio, en una organización regional de las comunidades y 
municipios mixes y en el fortalecimiento de la lengua mixe. Un 
símbolo de este proyecto es la historia Mixe, la cual resalta el 
valor de este pueblo por el que pretende haberse ganado, como 
previamente lo señalamos, el título de pueblo jamás conquista-
do.42 

Es a partir de este punto, que resulta pertinente acotar las 
constantes simbólicas y sígnicas que revelan la concepción 
propia del universo Mixe, mismas que estarán representados en 
los temas forjados en su arte popular, punto central al cual está 
dirigido este proyecto de investigación.

A manera de conclusión de la primera parte de este capítulo (la 
cosmovisión e identidad Ayuuk) y al mismo tiempo, como 
introducción a los símbolos de identificación de la región Mixe,  
el Centro de Estudios Ayuuk-Universidad Indígena Intercultu 
ral Ayuuk, refiere al respecto que “cada colectivo humano cuenta 
con un conjunto de símbolos específicos que va forjando a través de un 
largo y complejo proceso histórico y en torno a los cuales va 
construyendo una identidad que lo distingue y lo hace diferente de 
otros colectivos como comunidades y pueblos. Ahora, cada pueblo tiene 

ra nacional consideran que los ritos paganos no son civilizados pero 
para los más conservadores los dos grupos de ceremonias son esenciales. 
Así un curandero puede recomendar un rito católico o un rito pagano 
[…] El aislamiento permitió a los mixes incorporar ciertos aspectos de 
la cultura nueva en una estructura paralela o con un mínimo de sincre-
tismo o sustitución de elementos”.39

2.3 Símbolos de la identidad Mixe

A partir de la cosmovisión Mixe, podemos codificar una identi-
dad propia que tiene su punto de partida en la relación 
tierra-hombre/hombre-tierra, tal como lo refieren los propios 
habitantes de las comunidades del pueblo Ayuuk, al afirmar que 
“todo ser humano adquiere su identidad cultural con relación al pueblo 
al que pertenece, en donde lleva a cabo su relación plena de la comuni-
dad […], entendiendo que cada sujeto tiene la capacidad de pensar, 
actuar, ser y estar, sin embargo, necesita convivir, intercambiar y 
enriquecer experiencias con otros individuos, esto se fortalece a través de 
la unidad (lengua, servicios comunitarios, historia, territorio, orga 
nización social, religiosidad, fiestas tradicionales –nosotros 
añadiríamos arte–), en donde se construyen y reconstruyen los conoci-
mientos para lograr un desarrollo colectivo y vivir en forma armónica 
con la naturaleza”.40 

so”,37 y Torres Cisneros agrega, “[…]en ellas se establecen vínculos 
y se refuerzan los lazos de unión entre individuos y comunidades; 
asimismo, generan el ascenso social en el interior de la comunidad, a 
través del desempeño de las mayordomías, y propician el comercio, 
además de intensificar las relaciones sociales interregionales; en ciertos 
casos, señalan los ritmos del calendario agrícola y el cambio de 
estaciones; es de notar que la ceremonia sacrificial se considera una 
fiesta”.38

Punto importante de esta investigación, recae en la acultura-
ción del pueblo mixe. Como anteriormente se señaló, la 
conquista espiritual  fue la que vino a crear el sincretismo de la 
religión cristiana con las creencias, llamadas “paganas”, del 
pueblo Ayuuk. Con la llegada de las misiones dominicas 
durante la “conquista española” (1558), la región no quedó 
exenta del proceso de evangelización y fue así como surgió una 
mezcla de creencias, que hasta el día de hoy, conviven en una 
especie de hibrido religioso con características propias. Ralph 
L. Beals señala que “tanto las ideas y las creencias como las ceremo-
nias se presentan en formas que han cambiado poco a partir de una 
versión sencilla de los comienzos del siglo XVI. A veces en algunos 
pueblos se utiliza la iglesia para ritos de tipo indígena y los oficiales de 
origen español tienen que participar en tales rituales, pero la forma de 
los ritos católicos no ha sido contaminada con elementos indígenas 
[…] Entre los mixes actuales, los que tienen más contacto con la cultu-

voz de la comunidad Ayuuk se manifiesta que “la cultura proviene 
pues, desde el alma de nuestros antepasados, desde el seno de nuestra 
madre tierra. El hombre y la tierra fundidos en una sola cosa y al 
mismo tiempo en dos realidades distintas que no pueden sobrevivir la 
una sin la otra, unidos dialécticamente: de la tierra recibimos la vida, a 
la tierra tenemos que cuidarla, protegerla, ayudarla a sobrevivir porque 
en ello va nuestra existencia misma como hombres”. 33 

Bajo esta pauta, múltiples autores no hacen sino constatar esa 
relación intrínseca de los mixes con su tierra, ya que como 
señala Gustavo Torres “si bien en general se puede hablar de una 
cosmovisión indígena que tiene a la madre tierra como uno de los 
elementos centrales, entre los mixes se trata de una verdadera geovisión, 
ya que la tierra es el elemento central de la existencia biológica, social 
y simbólica”.34 Como extensión de la naturaleza, el sol, la luna, 
los astros y los planetas también confluyen en la cosmovisión 
del pueblo mixe. Fieles a la tradición mesoamericana, éstos son 
idolatrados y festejados en rituales y ceremonias donde se les 
rinde devoción absoluta: "El mixe tradicionalista por excelencia, 
rinde culto al viento, al rayo y la lluvia, para que recojan cosecha abun-
dante. Así es que, el mixe pone fe y credo en los fenómenos naturales”.35 
Los animales ocupan, del mismo modo, un lugar privilegiado 
en el pensamiento mixe. Se les considera como anunciadores 
y/o mensajeros de acontecimientos importantes para el 
individuo y los suyos.

Francisco Ramos ofrece una síntesis que no deja duda sobre la 
cosmovisión de nuestro sujeto de estudio, y tal como lo men-
cionamos, refiere al medio ambiente como aquel ente que ha 
contribuido a afianzar sus esquemas sociales y culturales. La 
cosmovisión se asocia a su vida ceremonial y ritual, las que a su 
vez están asociadas a los ciclos de la naturaleza, que son cimien-
to de su tradición, y de esta forma, poseen espacio y tiempo 
que se consolida y revitaliza generación tras generación. Vemos 
en los Mixes, las constantes simbólicas de los pueblos mesoa-
mericanos como los sacrificios y rituales, que son el medio para 
solicitar ayuda (adivinatorios), protección y buenaventura en la 
vida. También son constantes los sacrificios de animales como 
el guajolote, el gallo y en menor medida los gatos y los perros, 
junto con el uso de plantas como el maíz, el ocote, flores y 
bebidas. El maíz es la planta más importante para los Mixes. Sus 
montañas, cumbres, cuevas, campos de cultivo, altar familiar, 
cementerio y patios de las casas son los lugares donde se reali-
zan sacrificios, realizados en fechas especiales como año nuevo, 
fiestas patronales, de difuntos, el periodo agrícola, etc.36 

No podemos dejar de señalar a la fiesta como parte medular de 
la cosmovisión Mixe, ya que, como refiere Guido Münch 
Galindo, “en la fiesta culmina el ideal de convivencia, de unidad social 
y bienestar, visto como origen y destino del ser. La fiesta se transfiere a 
la imagen simbólica de la creación del hombre, su mundo y su univer-

En el siguiente punto se explicará la conformación de esa 
cosmovisión que es, a nuestro modo de ver, la base fundamen-
tal sobre la cual recae toda manifestación artística del pueblo 
Mixe.

2.2 La cosmovisión  Mixe

Internarse en la cosmovisión del pueblo Mixe, resulta transitar 
a través de un universo que contempla a la naturaleza como la 
generadora de vida y a la cual se le rinde un respeto y amor 
absoluto. Tal como lo pudimos analizar en el primer capítulo de 
esta tesis, el concepto de identidad étnica, en el caso concreto 
de la cultura Mixe, queda de manifiesto al integrar a la natu-
raleza como el territorio sagrado de esa identidad a la cual nos 
referimos. Sobre esta línea, Nahmad Sittón afirma que “los mixes 
han construido su cultura dentro de un contexto ambiental que conocen 
y reconocen ampliamente. Se han adaptado a su medio y, al mismo 
tiempo, lo han acondicionado a su propio sistema de vida. Existe un 
conocimiento ampliamente difundido acerca de cuáles son los pueblos y 
las comunidades que se identifican como mixes, donde se reconocen los 
límites internos de cada comunidad y se da cuenta de la geografía en 
que viven”.32  Vemos entonces que el apego a la tierra es la base 
medular sobre la cual recae la cultura Mixe, y tan es así, que en 

de las tierras bajas, donde los terrenos se aplanan y predomina 
la calurosa sabana. El paisaje está conformado por cerros de 
gran tamaño, nubes, arroyos, cascadas, ríos, bosques y selvas, 
lo que da como resultado una diversidad de microclimas y 
variedades de flora y fauna. Así pues, el actual Distrito Mixe 
comprende los siguientes municipios: Tlahuitoltepec, Ayutla, 
Cacalotepec, Tepantlali, Tepuxtepec, Totontepec, Tamazulapam 
y Mixistlán, en la parte alta; Ocotepec, Atitlán, Alotepec, 
Juquila Mixe, Camotlán, Zacatepec, Quetzaltepec e Ixcuinte 
pec, en la parte media, y Mazatlán, Cotzocón y Guichicovi, en 
la parte baja.31

 
A pesar de que nos referirnos al pueblo Mixe como una unidad 
cultural, es necesario aclarar que, entre la totalidad de las 
comunidades que integran el distrito Ayuuk, existen diferen-
cias considerables que se manifiestan de una región a otra, por 
ejemplo, entre los municipios de la región alta y la baja, la indu-
mentaria, las costumbres, la gastronomía, las actividades 
económicas, las expresiones artísticas y hasta la lengua, 
presentan cambios significativos; sin embargo, también es 
preciso señalar que del mismo modo, en la raíz primigenia de 
toda la cultura Mixe, coexiste una cosmovisión arraigada y 
autóctona que los distingue de las demás culturas y que la hace 
única a los ojos de las sociedades externas. 

nente señalar que a lo largo de este proyecto de tesis, se refe 
rirá indistintamente a la misma cultura en sus dos acepciones 
(Mixe o Ayuuk), ya que, como se analizará en el capítulo 
concerniente a la lengua, Mixe hace referencia a una término 
castellanizado que designada a la gente de esa región; mientras 
que Ayuuk es el término que designa a la comunidad que, valga 
la redundancia,  habla la lengua Ayuuk.

Los estudios referentes al origen del pueblo Mixe difieren 
entre sí, sin llegar a ser del todo convincentes. Son constantes 
las teorías que señalan la migración de una comunidad 
proveniente de Perú hacia la sierra Oaxaqueña a finales del 
siglo XIII, quienes a partir de la búsqueda del cerro del Zem-
poaltépetl (cuyo significado es “cerro de veinte picos” o de “las 
veinte divinidades”) se asentaron en las faldas de éste hasta llegar 
a formar el actual territorio Ayuuk. Sin embargo, en la actuali-
dad se ha manejado la teoría de que los mixes tienen una mayor 
relación con la cultura Olmeca, al encontrar rasgos lingüísticos 
comunes en ambos pueblos. Por otro lado, existen teorías que 
rayan en lo disparatado, ya que afirman que la procedencia del 
pueblo Mixe se encuentra en las regiones balcánicas de Europa, 
haciendo analogías sobre todo con la fonética del lenguaje de 
ambas regiones. Lo que es cierto, es que en la actualidad los 
Ayuuk, conscientes de su proceso histórico, se autodenominan 
como “los jamás conquistados”, acepción que se fundamenta en las 

constantes luchas que libraron los mixes contra los aztecas, sus 
vecinos los zapotecas, y principalmente contra los españoles, 
en la etapa histórica de México conocida como la Conquista, y 
que como fin último tenía el someter al pueblo Mixe para la 
colonización de su cultura y el subsecuente pago tributario. A 
pesar de la unión de sus enemigos en múltiples ataques contra 
el pueblo Mixe, ellos no tuvieron éxito alguno, sin embargo, la 
verdadera conquista que sufrió la “nación jamás conquistada” 
vino del lado espiritual, en donde a partir de 1529 los misio 
neros Dominicos entraron de manera pacífica a la región, 
impulsados por los deseos de convertir a los habitantes del 
pueblo Mixe a la religión cristiana. Es a partir de ese momento 
cuando comienza la aculturación de la comunidad, lo que 
resultaría en el resquebrajamiento de la verdadera identidad de 
los mixes, impulsada sobre todo, por los cambios propios de la 
nación mexicana y de la sociedad actual.

La comunidad Mixe se encuentra ubicada al noroeste de la 
capital del estado de Oaxaca, y se compone por cerca de 290 
comunidades y localidades asentadas dentro de 19 municipios, 
ocupando una extensión aproximada de 6,000 kilómetros 
cuadrados. A su vez, el territorio Mixe se divide, según su 
altitud y clima, en tres zonas: la parte alta o fría, la parte media 
o templada, y la parte baja o tierra caliente. La mayor parte del 
territorio es montañoso y selvático o boscoso, con excepción 

2.1 Orígenes y localización de la cultura 
Mixe

Como parte de la investigación de campo para la elaboración 
de este proyecto, se instaló un equipo de trabajo en un munici-
pio de la región Mixe (específicamente ubicado en la comuni-
dad de Tamazulapam Espíritu Santo), para después iniciar con 
la recolección de datos y el registro fotográfico de nuestro 
objeto de estudio. La primera impresión que brindó la zona 
Mixe, fue la de una región plagada de zonas boscosas en donde 
se podía contemplar un cielo completamente azul, vertientes 
montañosas, pendientes infinitas y sobre todo, una accidentada 
topografía. Desde el primer acercamiento a la comunidad, se 
percibió el sincretismo que conforma a la cultura Mixe, ya que 
desde el nombre, se establecen discrepancias que hacen refe 
rencia al uso de dos términos diferentes; como se indicará 
después a detalle, los mixes se autodenominan en su lengua de 
origen como el pueblo Ayuuk, lo cual en los términos de la 
lengua española, se interpretaría como la “gente del idioma 
florido”, concepto que engloba el elemento cultural que da 
pertenencia a una comunidad orgullosa de sus raíces y sus 
modos de ver la vida. A partir de este momento resulta perti-

Desde la perspectiva del diseño y la comunicación visual, la 
tarea de involucrarse en campos de estudio que, en primera 
instancia, parecen ajenos a la profesión, pero que en un análisis 
más concienzudo, ayudan a entender los procesos que resultan 
en las manifestaciones artísticas y visuales propios de una 
comunidad como lo es la Mixe. De acuerdo a ello, la etnografía 
y la antropología social nos han servido como herramientas 
indispensables para la mejor comprensión de los procesos 
sociales que han sufrido los mixes, y que sirven como base 
fundamental para el estudio de su arte popular. 

Para entender y ubicar el contexto en el que hemos de partir, 
resulta necesario una descripción general de la cultura y la 
identidad del pueblo Mixe, tratando de no caer en un análisis 
que se aleje de nuestro principal objeto de estudio (el arte 
popular), y que por otra parte, éste mismo análisis reconozca 
sus limitaciones que en los campos de estudio previamente 
mencionados se ha tratado de manera profunda y detallada. Lo 
anterior nos habla entonces de un proyecto multidisciplinario 
que, como veremos en capítulos posteriores, refleja en sus 
resultados un campo de estudio que hasta ahora resultaba prác-
ticamente nulo o desapercibido: el campo de lo visual.

Hablar de la cultura Mixe, es hablar de una comunidad que 
resume su existencia a través de la resistencia. Resistencia a los 
cambios culturales, sociales, religiosos, económicos, y demás 
procesos que involucran el devenir histórico de la sociedad 
humana en general, y de la nación mexicana en particular. A 
partir de la extensa investigación bibliográfica y de campo que 
se efectuó en el presente proyecto, hemos podido atestiguar 
constantes culturales que nos hablan de una sociedad que, en la 
actualidad, mantiene los rasgos de identidad inamovibles en sus 
raíces, pero con cierto desconcierto en sus tallos y ramifica-
ciones.


